RALF MIGGELBRINK

Verbum Caro

Inkarnation als Schliisselbegriff christlicher Weltdeutung

Zusammenfassung: Fleisch bezeichnet in der Spur von Hans Jonas und Miche! HeNgY
die Gegebenheit des Geistes nicht als absoluter Selbstbesitz, sondern als Lebern. Leben
umfasst die subjekthafte Erméchtigung, aber auch die Erfahrung undurchschaubar
prigender, ja, determinierender Verkniipftheit jedes Menschen mit allen anderen le-
bendigen Wesen. Daraus ergibt sich ein realistisches und dramatisches Verstindnis
menschlicher Freiheit (auch des Willens), der Erlésung, der Kirche und der Sakramente
als zeitgemife Adaption des Inkarnationsbegriffs,

Abstract: This interpretation of incarnation concentrates on the meaning of ,flesh®,
Following the phenomenological view of Hans Jonas and Michael Hengry ,, flesh® is
understood as the special form of existence wherein consciousness is always embraced
by the sombre roots which connect man to every other living being of past and future,
This sceptical anthropology includes a realistic and dramatic view on mankind, on
salvation, on the church, on Christian anthropology (including the question of free
» will), on the theology of grace and the sacraments.

1. Inkarnation als Schliisselbegriff

Man wird heute schnell Konsens dariiber erreichen, dass christlicher Glaube
erzhlt werden muss, weil die Vielfalt biblischer Lebensgeschichten mit Gott
eine vielfiltige Adaption durch Menschen in der gegenwirtigen pluralen Le-
benswelt ermdglicht. Damit entspricht das narrative Programm dem inkarna-
torischen Grundinteresse des Christentums. Wie aber ist dieses inkarnatori-
sche Grundinteresse naher zu bestimmen? Dazu bedarf s statt der narrativen
Entfaltung einer begrifflichen Konzentration. Der Begriff der Fleischwerdung
des gottlichen Wortes ist ein Konzentrationsbegriff. Mit dem Begriff der In-
karnation ist in der dufersten Abkiirzung eine Ultrakurzformel des christli-
chen Glaubens gegeben. Man kénnte durchaus sagen, das Christentum ist die
Religion, die vom jiidisch-griechischen Monotheismus aus den Glauben an
die Menschwerdung Gottes bekennt, ohne dabei auf das Niveau einer heid-
nisch-mythologischen Vermengung von Gott und Welt zuriickzufallen.
Wéhrend der Weg der Erzahlung das Christliche in die Weite des Huma-
nums hinein entfaltet, zielt dic Bemithung des Begriffs darauf, das Spezifische
und Unterscheidende des Christentums gegeniiber dem allgemein Humanen
herauszuarbeiten. Um aber diese Funktion erfiillen zu konnen, muss das Spe-
zifische und Unterscheidende nicht nur auf den Begriff gebracht werden. Es

200



muss auch gezeigt werden, dass dieser Begriff nicht eine vorwitzige Abstrak-
tion ist, kein Ideologem, mit dem die Breite der Glaubenserfahrungen illegi-
tim verkiirzt wird, es muss — mit anderen Worten ~ gezeigt werden, dass der
gefundene Begriff wirklich in der Lage ist, die ganze Breite der Erzihl- und
Erfahrungsbereiche miteinander zu verkniipfen und so dem Verstehen das
. Spezifische der christlichen Gotteserkenntnis aufzuschliefen. Ein so verstan-
dener Schliisselbegriff verkniipft Einzelerkenntnisse des christlichen Glau-
bens zu einem Ganzen und wirkt verbindend und integrierend zwischen den
einzelnen Lehrstiicken der Dogmatik. Er schlieft die Vielfalt des Glaubens fiir
das Verstehen auf.

2. Die implizierten Inhalte des Inkarnationsbegriffes

Semantisch umfasst der Begriff der Inkarnation eine Reihe christlicher Uber-
zeugungen, um sie in einer pointierten Weise zu deuten:

(1) Vorausgesetzt wird zunichst einmal die Priexistenzchristologie. Jesus
Christus ist der ewige innergottliche Logos. Damit ist einer ontologischen
, Christologie von unten®, die nicht nur erzihllogisch beim Menschen Jesus
einsetzt, sondern die im Anschluss an Phil 2,9 die Gottlichkeit Jesu adoptia-
nistisch als Konsequenz seines menschlichen Lebens verstehen will, der Weg
abgeschnitten.! Die im mithsamen Ringen der Alten Kirche gewonnenen
christologischen Einsichten zur Ast der Gegenwart Gottes in Jesus Christus
implizieren wesentliche Einsichten einer christlichen Anthropologie im all-
gemeinen: Der Mensch wird nicht durch Grundiiberzeugungen, durch seine
Tugend und von sich aus ein Wesen der Unmittelbarkeit zu Gott, sondern
Gott muss Mensch werden, wenn in der Menschheit das Géttliche erscheinen
soll. Die augustinische Position in der Auseinandersetzung mit dem so ge-
nannten Pelagianismus kann als Adaption der in der Christologic gewonne-
nen Grundeinsicht iiber die Art der géttlichen Wirksamkeit am Menschen

! Mit ,Priexistenzchristologie® wird traditionell und terminologisch sehr ungliicklich
die Glaubenswahrheit ausgedriicke, dass die in Jesus Christus vollkommen erschienene gott-
liche Wahrheit trotz ihrer Gebundenheit an eine kontingente menschliche Biographie unge-
minderten gottlichen Ursprungs und Wesens ist und eben so von Ewigkeit in Ewigkeit giiltige
Wahrheit. Die historische Genese dieser Vernunfteinsicht und ihre metaphorische Artikula-
tion als Argumente gegen ihre Geltung in Stellung zu bringen, ist nicht nur historisch so
fragwiirdig wie die immer noch kolportierte Hellenisierungsthese Adolf von HARNACKS, es
setzt dogmatisch auch eine vollig unbegriindete Uberzeugung voraus, von der Historiker
und Exegeten immer wieder heimgesucht werden, dass nimlich der Nachweis der histori-
schen Entstehung einer Uberzeugung ohne weiteres deren Geltung beschrankt oder gar voll-
kommen in Frage stellt. Eine sehr treffliche Darstellung der zeitgendssischen Diskussion zur
iiberzeitlichen Geltung Jesu Christi liefert Manfred GERWING (DERS., Jesus der ewige Sohn
Gottes, in: ThGl 91 [2001] 224-244). Ausfiihrlich macht mit den Positionen der Gegenwart
zur Priexistenzchristologie vertraut: Rudolf LaureN (Hg.), Gottes ewiger Sohn. Die Préexis-

tenz Christi, Paderborn 1997.

201



gedeutet werden: Vergottlichung des Menschen ist das Werk des menschwer-
denden Gottes, nicht des sich zur Gottheit aufschwingenden Menschen.

(2) Die Inkarnationstheologie setzt weiterhin die Sobneschristologie vo-
raus. Das fleischgewordene Wort ist nicht irgendetwas Erscheinendes gbtt-
lichen Ursprunges, sondern im strengen Sinne Gott selber. Genau diese Ein-
heit mit Gott deutet das Glaubensbekenntnis von Nikaia als den wesentlichen
Gehalt des neutestamentlichen Sohnesbegriffs: ,,Gott von Gott, Licht vom
Lichte, wahrer Gott von wahrem Gott,“2

(3) Vorausgesetzt wird weiterhin eine Sendungschristologie: Die Mensch-
werdung des Logos hat eine von Gott ausgehende soteriologische Funktion.
Das macht es méglich, den Prolog des Johannesevangeliums in Verbindung
bringen mit der spitalitestamentlichen Erzihlung von der gottlichen Weisheit
(ch6kmab) als der wesentlichen Gestalt innerweltlicher Heilswirksamkeit
Gottes®: Wo Gott in der Welt gegenwirtig ist, da inspiriert und erleuchtet er
Menschen, seiner Weisung zu folgen und auf diesem Weg zu einer Steigerung
der menschlichen Lebenskraft vorzudringen bis hin zur ,Fiille des Lebens®
(Joh 10,10).

(4) Schliefslich wird die Theologie der Mensch-Werdung Gottes voraus-
gesetzt. Die bisherigen christologischen Begriffe thematisieren den gottlichen
Ursprung Jesu und mithin die Legitimation des Anspruches Jesu. Der Begriff
der Menschwerdung fokussiert dagegen das Ziel des Handelns Jesu. Das Ziel
ist das Heil der Menschen. Das Modell eines Tausches (novodhary/
ouveAharywa/commercium) ist fiir die Soteriologie der griechische Patristik
bestimmend*: Die Annabme der Menschennatur durch Gott bedeutet irgend-
wie die Vergottlichung (8¢wotc) der Menschheit. IRENAUS VON LyoN arbeitet
in seiner Soteriologie mit der Vorstellung, eine neue Einheit der ganzen
Menschheit untereinander und mit Gott entstehe mit der Geburt Gottes als
Mensch dadurch, dass die Menschheit unter dem neuen Haupt des menschge-
wordenen Gottes zusammengefasst werde (Gvomedaloiwaig/recapitulatio).’
Auf dieses neue Haupt bezieht sich die erléste Menschheit als auf den typos
der heilen Schépfung und setzt so die Herrschaft des neuen Hauptes alltiglich
im Leben um. Die in der Geburt Gottes als Mensch begriindete ontologische
Vereinigung von Gottheit und Menschheit wird geschichtlich padagogisch
verwirklicht als Angleichung an das Vorbild Jesu. Ein anderer grofier Denker
der griechischen Patristik, GREGOR VON Nyssa, beschreibt die erlésende Wit-
kung der Menschwerdung Gottes als ,admirabile commercium®, als einen

? DH 125,

* Rudolf SCHNACKENBURG sieht in der jlidischen Weisheitsspekulation ,,die treffendste
Sachparallele“ (DERs., Das Johannesevangelium I, Freiburg 1972 [HTHKNT IV/1] 260).
* IRENAUS VON LyoN, Adversus haereses, 3, 19, 1 (um 220); ATHANASIUS, De incarnatio-

ne Verbi, 54 (um 318): ,,Der Logos ist Mensch geworden, damit wir vergottlicht werden.«
5 IRENAUS VON LyoN, Adversus haereses, 5, 12, 4f.

202



Tausch: Gott nimmt —so der Platoniker GREGOR— nicht das Wesen eines ein-
zelnen Menschen an, sondern das Wesen der Menschheit insgesamt, also das
geistige Wesen der einen menschlichen Natur, und begriindet dadurch die
Mbglichkeit eines physisch-pharmakologischen Prozesses der Hoherbildung
der empirischen Menschheit.

(5) Aufier dieser soteriologisch-teleologischen Perspektive der Menschwer-
dung kann der Begriff auch in einer im engeren Sinne theo-logischen Perspek-
tive beleuchtet werden: Dass Gott in der Heilsgeschichte mit den Menschen
selber etwas wird, impliziert den Bruch mit einem klassisch natiirlich-theo-
logischen Monotheismus, dessen Gottesbegriff gerade durch die Bediirfnis-
und Werdelosigkeit gekennzeichnet ist. Das Christentum muss die Identifika-
tion von Werden und Bediirftigkeit zuriickweisen. Gerde der vollkommene
Gott kann werden, ohne dadurch seine Vollkommenheit zu verlieren, ja Got-
tes Vollkommenheit manifestiert sich vielmehr in der géttlichen Lebendigkeit
der Zuwendung und des zugewandten Werdens.

Alle bisher genannten semantischen Momente des Inkarnationsbegriffes
sollen im Folgenden ohne weiteres vorausgesetzt werden. Der Interpretati-
onsfokus soll jedoch auf ein Begriffsmoment gerichtet werden, das in der Ge-
genwartstheologie eher in den Hintergrund tritt. Der Wortlaut von Joh 1,14
als der entscheidenden biblischen Bezugsgrofe der Inkarnationstheologie lau-
tet:

Kai 6 Moyog odgE éyévero
Et Verbum caro factum est
Und das Wort ist Fleisch geworden

An diesen Vers schlieft sich der Begriff der odoxworglincarnatio an. Er deutet
den der Sache nach vorausgesetzten christologischen Begriff der Menschwer-
dung in einer bestimmten Weise, indem ex die angenommene menschliche Na-
tur des Logos Fleisch nennt, was sowohl anthropologisch als auch soterio-
logisch aufschlussreich ist.

3. Der spezielle Focus des Inkarnationsbegriffes

Es still geworden in der Theologie um das rohe Fleisch, die 06.gE. Zu deutlich
ist der Begriff mit einer ausgesprochen unmodernen, skeptischen Anthropolo-
gie verbunden. Das hebriische bédsar thematisiert den Menschen unter den
Aspekten von Hinfélligkeit, Bediirftigkeit, der verwandtschaftlichen Verbun-
denheit und Sterblichkeit.” Noch negativer ist das neutestamentliche 06.QE
konnotiert: SG0E ist zwar auch die leibliche conditio bumana: Der Mensch

s Adolf von HARNACK, Lehrbuch der Dogmengeschichte, Bd. 2, Tiibingen #1909, 167.
7 Hans Walter WoLEF, Anthropologie des Alten Testaments, Giitersloh 1974, 49-56. -

203



existiert ,,&v o0t (2 Kor 10,3). Aber das Fleisch verfithrt auch dazu, selbst
zum anthropologischen Programm gesteigert zu werden. Aus dem Leben ,,2v
0w wird das Leben ,,xotd 6dgxa.“.® So in seinem Rang entartetes Fleisch
partizipiert an der scheinbar selbstindigen Machtigkeit der Siinde (Guog-
tia).” Die Vulgata iibersetzt ,,060E“ mit dem lateinischen ,,caro “, damit die
entseelte Materialitit des rohen Fleisches betonend.

Aber auch mit der menschlichen Situation des ,,2v odon® tut sich das
christliche Denken immer wieder schwer. Ist es der Selbsterfahrung des
menschlichen Geistes im wahren Erkennen, guten Wollen und in der Wert-
schitzung des Schonen nicht zuwider, alles Schéne, Gute und alle Wahrheit
nicht unmittelbar geistig zu verstehen, sondern immer nur als Eigenschaft von
Leibern, die nie ganz schén und gut sind, sondern bestenfalls unvollkommene
Erscheinungen von Wahrheit, Giite und absoluter Schénheit? Und ist die Ab-
hingigkeit des menschlichen Erkennens vom sinnlichen Wahrnehmen nicht
tief demiitigend fiir einen Geist, den die bunte Vielfalt des Angeschauten im-
mer verwirrt bei seinem Bestreben, eindeutige Begriffe zu bilden? Es sind die-
se Erfahrungen, die mit dem Idealismus den griechischen, den kirchlichen,
aber auch einen modernen Leib-Seele-Dualismus beférdert haben,

Eine friihe christologische Adaption des Leib-Seele-Dualismus ist dér heu-
te haeresiologisch so genannte Doketismus®®. Nur dem Schein (d6nnoig) nach
erscheint Gott als Mensch, um der an die sinnliche Wahrnehmung gebunde-
nen Menschheit in dem Erscheinen eines Leibes offenbar werden zu kénnen.
Er hat aber nicht wirklich ein Menschenschicksal, muss sich keiner schmerz-
haften Geburt aus einer Frau unterwerfen und schon gar nicht am Kreuz den
Schmachtod erleiden. Gott wird nicht Mensch, sondern erscheint in Men-
schengestalt.

Der Basissatz der Inkarnationstheologie Joh 1,14 (Kai 6 AOYOG OOQE &vé-
veto) weist jede Spielart des Doketismus ab. Wie aber soll man das gYEveto
im Blick auf das Angenommene, also im Blick auf das Fleisch, verstehen? Fine
Gruppe von Mbglichkeiten ist dem Doketismus noch innerlich verwandt:

® Rém 8,4£,; 1 Kor 1,26; 2 Kor 1,17; 2 Kor 10,2; 11, 18,

? Rém 7,4.25.

' IGNATIUS VON ANTIOCHIEN (gest. um 110} muss bereits am Beginn des zweiten nach-
christlichen Jahrhunderts die wahrhafte Fleischwerdung Gottes gegen michtige gnostisie-
rende Stromungen verteidigen: Christus ist wahrhaft (8AnB@g) unter Pontius PrLaTus ge-
kreuzigt, hat wahrhaft gelitten, ist wahrhaft auferstanden und ist auch nach seiner
Auferstehung noch im Fleische (petd dvdiotaoy #v oagni: Brief an die Smyrnéer, 1-3). In
seinem Brief an die Trallianer expliziert IonaTIUS ndher, was er unter Fleischwerdung ver-
steht, ndmlich menschliche Abstammung, Geborensein von einer Frau, Nahrungsabhingig-
keit, Leidensfahigkeit und Sterblichkeit (Brief an die Trallianer, 9,1). Gegen alle gnostisie-
renden Christologien wird IRENAUS von LyoN mit seinem Hauptwerk Adversus baereses im

ausgehenden zweiten Jahrhundert zum Hauptverteidiger der fleischlichen Menschwerdung
Gottes im Altertum.

204



Monophysitismus, Apollinarismus und die monotheletische Losung des Pro-
blems der Einwohnung des gottlichen Logos im Menschenfleisch. Der gott-
liche Logos lebt in der Leibeshiille eines Menschen, die ihm aber noch viel
fremder ist als der Geistseele des Menschen der fleischliche Menschenleib je
fremd sein kann. Geistige Regungen, Wollen und Begehren, das dem fleisch-
lichen Menschenleib entspringt, Oehfjpora wie Furcht, Angst, Sehnsucht
empfindet Jesus nicht. Die Menschennatur bleibt Gott so dufierlich, wie ein
angelegtes Kleid dem Ich duflerlich bleibt.

Fast sieben Jahrhunderte ringt die Kirche um das rechte Verstindnis des
,&yéveto“: Im Ergebnis gelangt sie zu einer sehr starken Deutung der Werde-
aussage: Menschwerdung ist keine Verkleidung des ewigen Gottes, sondern
Annabme und Durchdringung eines Menschwesens mit seinem fleischlichen
Leib und seiner Geistseele durch den géttlichen Logos.!!

4. Inkarnationssoteriologien

Es waren auch soteriologische Motive, die das Konzil von Chalcedon (451)
zur Verteidigung der Leiblichkeit der Menschwerdung Gottes gegen die ale-
xandrinischen Monophysiten veranlassten'?: Die Fleischwerdung Gottes ist
Annahme des menschlichen Fleisches in einer doppelten Bedeutung: (1) Es
ist zunichst Annahme im Sinne der faktischen Verbindung eines leiblich-see-
lischen Menschen mit dem géttlichen Logos. (2) Hierin erblickt vor allem die
griechische Tradition zugleich eine soteriologische Annahme im Sinne einer
acceptatio nicht alleine des einzelnen Menschen, sondern der gesamten
Menschheit, deren Glied der einzelne Mensch ist.** Entsprechend der spdtan-
tiken Metaphysik spricht man allerdings nicht wie im 19. Jahrhundert von
der einen ,Menschheit®, sondern von der ,,Menschennatur®, die sich in der
Gesamtheit aller vergangenen, gegenwirtigen und zukiinftigen Menschen

1 Ausgehend von der Definition von Chalcedon (451: pl-+.] &vBowmOV anﬁ')'(bg oV
adtov & quyfic Aoywdig %dw odparog [...]“ DH 301) priziseren die anznlsvater des
3. Konzils von Konstantinopel im Jahre 681: Bei der Vereinigung der g’étthch?n und de:r
menschlichen Natur bleiben die Eigentiimlichkeiten (tfig {d10mtog Enomégog Gpuoewg) bei-
der Naturen gewahrt. . ‘

2 Dementsprechend erklirt Leo I in seinem Torus ad Flavianum, der vom Kpnz'xl von
Chalcedon dem Symbolon zustimmend beigefiigt wurde: ,,Et ad solvendum condicionis nos-
trae debitum naturae inviolabis natura est unita passibili ut, quod nostris re::nedzzs congrie-
bat,/ unus atque idem mediator Dei et hominum homo Christus lesus et mori posset ex un'o,/
et mori non est altero [...]© (Tomus Leonis, vv 57-60; DH 293). GRILLMEIER sieht darin eine
Rezeption des urspriinglich von GREGOR VON NAZIANZ (gest. 390) fomullfrten. soteriolo-
gisch-christologischen Axioms ,,guod non est assumptutn, not est sanatum (prstula. 101,
ad Cledonium: Alois GRILLMEIER, Jesus der Christus im Glauben der Kirche, Bd. 1, Freiburg

31990, 740£. .
13 Raymund Scuwacer, Der wunderbare Tausch. Zur Geschichte und Deutung der Erls-

sungslehre, Miinchen 1986, 77-93.

205



- verwirklicht. Menschennatur meint aber keineswegs etwas rein Physisches,
sondern die geistige Einheit und Verstehbarkeit der Menschheit als ganzer.

Vor allem im 19. Jahrhundert bestand auch in den westlichen Kirchen eine
grofle Neigung die Inkarnation Gottes als zentrales Freignis der Erl6ésung zu
deuten, als Annahme der Menschheit als ganzer, aus der sowohl eine optimis-
tische Perspektive fiir jeden einzelnen als auch fiir die Kultur-, Bildungs-, ja
Weltgeschichte der einen Menschheit abgeleitet werden konnte. Insbesondere
die anglikanische Theologie des 19. Jahrhunderts erblickte im Inkarnations-
begriff das Offenbarwerden der umfassenden urspriinglichen Einheit Gottes
mit-der Welt (unio), die in Schopfung, Heilsgeschichte und Vollendung ihre
zeitliche und geschopfgemifie Entfaltung findet. Im Lichte der ins Ziel lau-
fenden Heilsgeschichte aber wird Weihnachten als das eigentliche Fest der
Erlosung erkannt, weil das Fest der Menschwerdung Gottes den schon vor
der Erschaffung der Welt feststehenden erlésenden Einheitswillen Gottes in
Bezug auf die Welt zum Festinhalt hat.

Der mit der Weltgeschichte eins gewordene Gott trégt als mensch gewor-
dener auch die sikulare Abwendung der Menschheit vom jenseitigen Gott
noch mit.” Gott lebt nicht anders zum Heil der Welt als in dieser von ihm
urspriinglich gewollten Einheit mit der Welt. Inkarnation ist fiir eine entspre-
chend akzentuierende Theologie keine gottliche Maflnahme, die durch die
faktische Siindhaftigkeit der Menschheit veranlasst wurde’®, sondern ent-

springt dem absoluten Willen Gottes zur Verwirklichung seines Einswerdens
mit der Menschheit,

* Ulrike LiNk-WieczoReK, Inkarnation oder Inspiration? Christologische Grundfragen
in der Diskussion mit britischer anglikanischer Theologie, 1998, 40-77,

** Eine entsprechende Deutung der Inkarnation im Sinne einer Sikularisationstheologie
findet sich etwa noch 1962 beim jungen Johann Baptist MeTz (DERS., Weltverstindnis im
Glauben. Christliche Orientierung in der Weltlichkeit der Welt, in: Geist und Leben 35
[1962] 165-184),

"6 Berithrt wird hier der mittelalterliche Schulstreit um die von der skotistischen Schule
vertretene ,absolute Inkarnation®, die unabhéngig von der Siinde Adams dem urspritng-
lichen Willen Gottes entspricht. Die vermeintlich so eindeutige Positionierung des Aquinaten
als eines Vertreters der bedingten Inkarnation ist allerdings so eindeutig nicht: Tezomas ver-
meidet zwar die Spekulation dariiber, was gewesen wire, wenn Adam nicht gesiindigt hitte.
Vor allem verweigert er sich einer menschlich-rationalen Ableitung des faktischen Heilshan-
delns Gottes aus einer vermeintlichen Einsicht in das gottliche Wesen (STh III, q.1, a.3,
corp.). Wo er aber nicht itber die faktische Inkarnation, sondern iibet deren Angemessenheit
nachdenkt, stimmt auch THOMAS dem Gedanken zu, dass die Inkarnation Gott zutiefst ge-
méflist (SThIIL, q.1, a.1: , Utrum fierit conveniens Deum incarnari “). Was aber Gott gemif3
ist, also seinem Wesen entspricht, ist auch von ihm zu erwarten, Was aber zu erwarten und zu
erhoffen ist, ist nicht abzuleiten, wenn, aus der Position des Menschen gesehen, Gott nicht
der Freiheit beraubt werden soll. Es ist also vor allem die Witrdigung der ontologisch richti-
gen Stellung des Menschen, die THoMas eine Spekulation itber die Griinde des Handelns
Gottes verbietet. Der Mensch durchschaut Gott nicht. Er nimmt liebend und dankbar sein
Handeln an, In der Annahme aber erkennt er dessen Angemessenheit und Richtigkeit.

206



So umfassend unio-orientierte Theologien der Inkarnation Gottes unbe-
dingtes Heilswirken fiir und in der Welt denken kénnen, so schwer miissen
sie sich notwendigerweise damit tun, dass im Kontext des Inkarnationswortes
aus dem Johannesprolog explizit von der Ablehnung Jesu durch die Men-
schen die Rede ist:

,Er kam in sein Eigentum,
aber die Seinen nahmen ihn nicht auf. (Joh 1,11)

Es ist diese Erfahrung der von Gott ermoglichten negativen Michtigkeit des
Menschen gegeniiber Gott, die der theologischen Kritik an einer Inkarna-
tionssoteriologie der Einheit von Gott und Welt immer neu Nahrung gibt.
Unter dem Schatten der Erfahrung menschlicher Bosheit und Niedertracht
erscheint eine 7ur weihnachtliche Erlosungstheologie unzureichend, gilt es
doch nicht nur vom gottlichen Heils- und Einheitswillen zu sprechen, sondern
eben auch von der Michtigkeit menschlichen Widerstandes gegen Gottes
Heilswillen und von der Uberwindung dieses Widerstandes durch das Han-
deln, Leiden und Sterben Jesu. Erlésungstheologie muss nicht alleine karfrei-
taglich sein, schon gar nicht in der Weise eines juridischen Sithnedenkens. Sie
muss aber notwendig immer asuch karfreitaglich sein. Sie muss namlich davon
sprechen, dass das Heilshandeln Gottes nicht nur seinen Willen zu Einbeit mit
Welt und Menschen einschliefSt, sondern dass der liebende Wille Gottes zur
Einheit die blutig erlittene Ablehnung dieses Einheitswillens umfasst; ja, dass
die von Gott gewollte und herbeigefiihrte Einheit von einer Art ist, die den
suRersten Willen zur Ablehnung und Trennung in ihrer Bejahung des anderen
mitumfasst. |

Das Fleisch ist Symbol der bleibenden spannungsvollen Differenz zwi-
schen Gott und der Menschheit als Moglichkeitsbedingung der spezifisch
gottlichen Art, Einheit zu realisieren als Einheit in gewihrter Verschie.:denheit
und respektierter Freiheit. Die Deutung der Menschwerdung als Fleischwer-
dung betont die konflikthafte, spannungsvolle Dimension des Er.lésungs-
geschehens: Einkehr Gottes in die Welt ist nicht einfach nur hochzeitliche Ver-
sdhnung, sondern Einkehr Gottes in ,,sein Eigentum“, das sigh dem Schépfer
aber, wie der Johannesprolog selber sagt, entfremdet hat und ihn zuriickweist.
Die genetisch alle Menschen einenden evolutiv gewordenen Natur wartet
nicht neutral auf ihre Vergottlichung, sondern setzt dieser Vergottlichung
den in die Gene sedimentierten Habitus des gewalttétigen Uberlebenskampfes
entgegen.!? Davon muss eine dramatische Inkarnationstheologie sprechen.

7 Die biologischen Theorien zur Entstehung menschlichen Lebens ermdglichen ein ver-
tieftes Verstandnis von Schopfung als der von Gott inaugurierten und'dauemd getragenen
Entstehung des Gott Fremden aus Gott auf Wegen und in Prozessen, die es det'l.'l Geschaffe-
nen erlauben, sich seinen gottlichen Ursprung zu verhiillen, um so ihm gegeniiber erst frei

werden zu konnen.

207



5. Dramatische Inkarnationssoteriologie

Fleisch als anthropologischer Begriff ist demiitigend: Die groen Erfahrungen
des Geistes, die Erfahrung der Freiheit und der Subjekthaftigkeit bleiben
durch die menschliche Leibhaftigkeit gebunden an diese anderen Erfahrungen
von Bedingtheit: von determinierender Herkunft, physischer Begrenztheit und
sterblicher Endlichkeit. Notorisch halten Hirnphysiologen Theologen und
Philosophen die neuerdings mess- und bildlich darstellbaren physischen Pro-
zesse des Gehirns vor Augen und behaupten immer hemmungsloser, neben
den beschreibbaren, determinierten physischen Prozessen existierten weder
Freiheit noch Bewusstsein und ergo auch kein Person- oder Subjektsein.®
Die dabei oft zu spiirende Lust an der Provokation ist wie ein moderner Nach-
hall der uralten Debatten, die alle um die alten Problem des Zueinanders von
Leib und Seele, von Kérper und Geist, von Natur und Individuum kreisen.

Der anthropologische Begriff ,,Fleisch® erscheint wie der Schatten der Er-
18sungsaussagen: Die Erlésung eint die ganze Menschheit in ihrer Beziehung
zu Gott. Das Fleisch aber konstituiert bereits zuvor eine unerléste Einheit der
Menschheit und der sie hervorbringenden Natur: Stoffwechsel, Abstam-
mung, genetische Determination und die Begierde, selber zu zeugen und zu
gebaren, verbinden den Menschen mit der Natur und der Menschheit als Na-
turzusammenhang, Selbst da, wo Menschen lieben, tragt ihre Liebe die Ziige
der evolutiven Determination und der mimetischen Fixierung: Die Biologen
sprechen von eigenniitzigen Genen (selfish genes)?, die das menschliche Ver-
halten determinieren. Der Kulturtheoretiker kann aufzeigen, wie die schonste
Liebeslyrik dem Grundgesetz des trianguldren Begehrens folgt: Das geliebte
Gegeniiber wird von mir begehrt, weil andere es begehren. Mein Begehren ist
Nachabmung (pipmoig) fremden Begehrens. 2

Die patristische Theologie der Fleischwerdung Gottes betont entgegen

" Besonderes Aufsehen haben Experimente von Benjamin LIBET aus den frithen achtziger
Jahren erregt: Im Gehirn ist die gefallene Entscheidung fiir eine Handlung bereits als »Sym-
metrisches Bereitschaftspotential* messbar, bevor eine Entscheidung bewusst artikuliert und
begriindet werden kann. Geistige Bewusstseinsprozesse laufen den determinierten und deter-
minierenden Gehirnleistungen hinterher, Nachtriglich zum Faktum konstruiert das Gehirn
dessen rationale Legitimation (Michael PAuEN, Willensfreiheit, Neurowissenschaften und
die Philosophie, in: Christoph S. HIERRMANN u. a. {Hg.); Bewusstsein. Philosophie, Neuro-
wissenschaften, Ethik, Miinchen 2005, 53-80). Das Bewusstsein erscheint so als tiuschen-
der Schein materieller Prozesse, das Ich als eine Konstruktion des vorbewussten Gehirns, die
Willensfreiheit als ein Moment an der vom Gehirn erzeugten Fiktion des Ichs.

** In der Theorie des ,,selfish gene” werden alle Lebewesen zu ,,survival machines - robot
vehicles blindly programmed to preserve selfish molecules known as genes"” (Richard Daw-
KINS, The Selfish Gene, Oxford 1989, X); R. ScuwaGer, Erbsiinde und Heilsdrama. Im
Kontext von Evolution, Gentechnologie und Apokalyptik (BMT 4), Miinster / Thaur 1997.

* René GIrARD, Figuren des Begehrens. Das Selbst und der Andere in der fiktionalen
Realitit (BMT 8), Miinster / Thaur 1999, 11-60.

208



einer unio-theologischen Einbeitstheologie eine spezifische Differenz zwi-
schen Jesus Christus und allem Menschenfleisch: Der menschgewordene Gott
Jesus Christus ist ,in allem uns gleich aufer der Siinde.“* Die christliche
Glaubensiiberzeugung reit damit auseinander, was PAULUS noch kaum zu
trennen vermochte: fleischliche Existenz und die heillos verlorene Differenz
gegeniiber Gott. Von Jesus Christus her erscheint ein siindenloses Leben im
Fleische als prinzipiell moglich. Der gordische Knoten menschlicher Vorfind-
lichkeit in Determination und Mimesis ist [6sbar. Aus dieser Perspektive erge-
ben sich theologie- und kirchengeschichtlich zwei entgegengesetzte Gruppen
von Schlussfolgerungen. -

(1) Eine erste Perspektive, die asketische, folgert aus der Fleischwerdung
Gottes, dass dem Fleisch die Exlosung zugemutet werden kann, TERTULLIAN
verteidigt die Fleischlichkeit der Exlésung energisch gegen den Gnostizismus.
Die konkrete soteriologische Funktion des Fleisches sieht er jedoch im Voll-
zug dessen, was der menschlichen Leiblichkeit nicht geméfs, sondern zuwider
ist.22 Der theologische Grund dieser eigenartigen Zweckbestimmung des Lei-
bes besteht in der Wahrnehmung des Widerspruches zwischen leiblich vermit-
telten Strebungen einerseits und christlicher Berufung: Stimmt die biologische
Auskunft, dass menschliches Zeugungs- und Gebérverhalten tief durchdrun-
gen ist von Konkurrenzimpulsen und damit von einer latenten Gewaltbereit-
schaft, so wird TerTULLIANS Plidoyer fiir die Enthaltsamkeit® als Zielset-
zung fiir das im Glauben neu orientierte Fleisch verstandlich: Das Fleisch ist
zu seiner Uberwindung bestimmt.

(2) Eine andere Perspektive, die realistische, fokussiert stattdessen die
Einsicht, dass Erlosung des Fleisches einen fleischlichen Weg nimmt. Im
12. Jahrhundert lehrt die Katharerbewegung Nordfrankreichs die prinzipielle
Heilswidrigkeit des Zeugens und Gebdrens. Die Synode von Verona (1188)
reagiert mit der erstmaligen kirchenamtlichen Feststellung, die Ehe gehore
wie Eucharistie, Taufe und BufSe zu den kirchlichen Sakramenten.? Die heils-
widrigen geistigen Regungen, Absichten und Begehren, die dem.fleischliche‘n
Menschenleib entspringen (9ehjpaa), werden nicht durch radikale Negati-
on des Leibes als ihres Ursprunges iiberwunden, sondern in der Annahme des
ieiblichen Lebensschicksals und seiner gnadenhaften Durchformung in .de:r
Linge eines Menschenlebens. Aus einer konkurrenzorientierten, genegoisti-

21 DH 304: ,,éuotov il ywols dpegtias®. : o

%2 De resurrectpitone c:l::lisfc cag.g& llga% Fleisch ist zwar im He.ilspl'an Gottes die ,,'lluran_gel
des Heils“ (caro salutis est cardo), an sich aber ist es substantia frivola ac sordgda . Heils-
f6rmig wird das Fleisch als Medium der gottlichen Mit’geilgng an den Menschen in den litur-
gischen Zeichenhandlungen sowie als Medium des geistlichen Handelns und Erlebens des
Menschen. Hier nennt Tertullian vor allem Handlungen der sexuellen Askese.

2 Vgl. TERTULLIAN, De exhortatione castitatis.

24 DH 761.

209



schen Fortpflanzungsbemiihung soll unter dem Beistand des gbttlichen Geis-
tes ein vitaler Vollzug der christlichen Gemeinschaft werden®: Die selbst-
behauptungsorientierte Fortpflanzungszweckgemeinschaft soll zu einer le-
bendigen Zelle werden im Leib Christi.?

Die Erl6sung des Fleisches erscheint im Lichte dieser Uberlegungen als ein
nicht alleine padagogischer Prozess. Als solcher wurde er bereits in der Patris-
tik durchgéingig wahrgenommen. Dariiber hinaus handelt es sich um einen
zutiefst dramatischen Prozess von lebenslanger Dauer: Immer geht es darum,
die christliche Grundintuition universaler Liebe unter den Bedingungen leib-
licher Existenz zur Erscheinung zu bringen, das heiflt unter den Bedingungen
von Zihigkeit und Widerstindigkeit. Gerade darin aber besteht die Pointe
der Botschaft von der Fleischwerdung des Heils, die von altkirchlichen Theo-
logen wie IRENAUS und TERTULLIAN so iiberaus energisch verteidigt wurde.
Diese Pointe spiegelt sich in der kicchlichen Sakramentenlehre, die ihre Basis
in der Grundiiberzeugung hat, dass der Leib in seinem sinnenhaften Wahr-

nehmen und Agieren zum Medium der gottlichen Selbstmitteilung zu werden
vermag.

6. Inkarnationsanthropologie

Die Pointe menschlicher Existenz im Horizont des Heilswillens Gottes be-
steht darin, dass Menschen Gottes Liebe in der Gestalt ihrer Leiber zur Er-
scheinung bringen sollen, obwohl gerade diese Leibgestalt Menschen von
Gott und Engeln unterscheidet und deshalb zu Gewalt als der Ablehnung der
gottlichen Liebe hinneigt. Sowohl hinsichtlich des einzelnen Subjektes als
auch hinsichtlich der universalen Wirkung bleibt menschliches Lieben wegen
der Tendenzen des Leibes notwendig eingetriibt und uneindeutig, eine Situa-
tion, die die protestantische Tradition mit dem lutherischen ,simul iustus et
peccator” deutet.

‘Gefahrlich wird es immer da, wo die menschliche Situation der Leiblich-
keit nicht akzeptiert und bejaht wird, wo Menschen ibresgleichen als die Abs-
traktion eines reinen, absoluten Geistsubjektes entwerfen. Der asketische Ri-
gorismus ist dabei die wohl harmloseste Variante der Leibablehnung. Viel
bedrohlicher ist, dass im 20. Jahrhundert eine nie dagewesene sexuelle Liber-
tinage einhergeht mit der gleichzeitigen vollkommenen Ausblendung der
Leiblichkeit aus der philosophischen Anthropologie seit der Aufklarung.

% 1Kor 16-20; Eph 5,21-22,

% 1 Kor 6,15 stellt den Zusammenhang her zwischen der leiblichen Gemeinschaft der
Eheleute und der korporativen Gemeinschaft der Christen, die gemeinsam einen iiberindivi-
duellen Leib bilden, der vom Heiligen Geist beseelter Leib des Herrn ist, Eph 5,24-23 nimmt

den'Gc'edan‘ken au:f und erweitert ihn: Das Leben der Eheleute ist Lebensvollzug des Leibes
Christi: 10 pvovigLov Toiito ueya Eotiv;“ (Eph 5,32),

210



Hans JoNas (1903-1993) kommt das grofe Verdienst zu, neuzeitlichen
Materialismus und Idealismus gleichermaflen als Gestalten einer im Kern
gnostizistischen Abstraktion vom lebendigen Leib des Menschen enttarnt zu
haben.? Wo Menschen davon absehen, dass sie in ihrem sterblichen Leib und
wegen dieses sterblichen und begrenzten Leibes lebende Wesen sind, da droht
der intellektuellen Abstraktion die praktische Elimination zu folgen, da droht
die Entleibung als Konsequenz der Leiblosigkeit des Denkens. Dieser fatale
Zusammenhang begleitet die Moderne seit der Entdeckung des neuzeitlichen
Subjeks: Die Franzosische Revolution versuchte sich mit der Guillotine derer
zu entledigen, die sich nicht zur vermeintlichen Freiheit des neukreierten Ci-
toyens aufzuschwingen vermochten. Bis in die Gegenwart scheint es ein un-
geschriebenes Gesetz der Moderne zu sein, dass der Herrschaftsanspruch der
Vernunft der irrationalen Opferung des vermeintlichen Unverniinftigen be-
darf. Immer ist dies der Versuch, die abstrakte Freiheit eines rein geistig ge-
dachten Subjekts durchzusetzen gegeniiber der faktischen Verhaftetheit der
empirischen Freiheit mit leiblichen, lebensgeschichtlich kontingenten Sub-
jekten.

Gegen den gnostischen Reduktionismus des leibfreien Menschen steht
nach dem franzésischen Phinomenologen Michel Henry (1922-2002) vor
allem die patristische Uberzeugung von der Fleischwerdung Gottes, wie sie
von IRENAUS und TERTULLIAN? so energisch verteidigt wurde. HENRY buch-
stabiert den Gehalt der Uberzeugung von der Fleischwerdung Gottes nach.
Yhm geht es dabei nicht zunéchst um das christologische und soteriologische
Dogma der Menschwerdung, sondern um die anthropologische Analyse des
Menschseins: Menschen sind keine leiblosen Geistsubjekte, ihre Leiber sind
fiir sie nicht Aufenwelt®. Menschen leben, indem die Welt ihnen als Leiden
und Verkosten affektiv gegeben ist. Fleisch ist das Ereigniswerden pathischen
" In-der-Welt-Seins.®® Als solches kann es einerseits das eigene Empfinden orga-
nisieren und erfihrt sich insofern als vermégend (pouvoir).t Zugleich aber
erfihrt sich jedes Vermogen als wurzelnd in dem Verfugtsein, durch das das
Leben iiberhaupt erst in das Fleisch kommt. Wo dieser Ursprung jedes
menschlichen Vermogens aus einer gottlichen Gebung vergessen wird, bleibt
alleine die Angst, die den Menschen daran erinnert, dass Leben Gabe und also
Beziehungsgeschehen ist und nicht herrscherliche Ipseizdt im Rausch ihres

27 Hans JoNas, Das Prinzip Leben, Frankfurt 1997, 41 ff. (Neuauflage von: Organismus
und Freiheit. Ansitze zu einer philosophischen Biologie, Gottingen 1973, mit neuer Paginie-
rung).

28 Vpl, TERTULLIAN, De resurrectione carnis. _ )

2 I\/Igichel HENRy, Inkarnation, Eine Philosophie des Fleisches, Freiburg / Miinchen 2002,
187.

3 Ebd. 190-199.

31 Ebd. 273-283.

211



pouvoir** Wo aber die Angst das Ich belastigt, fliichten sich ganze Gesell-
schaften in eine Weltsicht des Objektivismus, um nur ja zu vergessen, dass
Leben im Wesen Kommunikationsgeschehen ist zwischen dem Geber des Le-
bens und dem Lebendigen.* Die Uberwindung der Angst im Begebren (désir)
muss misslingen, wo mit dem energischen Willen zur Fleischlichkeit des Le-
bens dessen gottliche Herkunft verneint wird und zwei sich so als Aufenwelt
erlebende Korper bestenfalls einander begegnen konnen in einer Synchronie
der Spasmen.* Genau diese Auensicht auf das eigene Leben t6tet das Leben
als gesellschaftlich-philosophisches Wissen ab und verkennt die Lebendigen
als Objekte.” Leben kann nur gelingen, wo die leibliche Existenz des Men-
schen angenommen wird als »oelbstoffenbarung des Lebens*, das als solche
seine eigene Rechtfertigung ist.* Wo diese Selbstoffenbarung des Lebens lie-
bend bejaht wird, da gelangt sie an den Punkt, das eigene Leben als Inkarna-

tion des gottlichen Logos zu begreifen, dessen Leben in das Fleisch kommen
will,

7. Konsequenzen

Das Inkarnationsgeschehen wurde hier gedeutet unter dem Aspekt der durch
den Inkarnationsbegriff betonten Fleischlichkeit des angenommenen
Menschseins. Auffer unter der Perspektive des Angenommenen kann das In-
karnationsgeschehen unter der Perspektive der Annahme und des Annehmen-
den bedacht werden. Diese beiden Perspektiven werden allerdings durch die
hier vorgetragene Interpretation in einer bestimmten Weise inspiriert.

(1) Hinsichtlich des modus incarnationis, also der Art und Weise, wie Gott
vollkommen in Leben und Geschick eines Menschen gegenwirtig wird, im-
pliziert die Betonung der Fleischlichkeit des Geschehens eine dramatische
Vorstellung vom Inkarnationsgeschehen selbst: Es ist biographisch-dyna-
mische Durchsetzung Gottes selbst in dem widerstdndigen und sperrigen Ma-
terial des Menschseins, das Gott selber als Schépfung will. So ist die Einkehr

-3 Ebd. 298-308.
% Ebd. 307.
* Ebd. 333.

% Ebd. 345. Lebensweltlich kennen wir das hier analysierte Phinomen als das Verhalten
emes Arztes, der das Leiden seines Patienten zwar nicht lindern, aber in seiner mechanischen
Kausalitit beschreiben kann und daraus fiir sich selbst die Beruhigung ableitet, die sich aus
dem Gefithl der Herrschaft iiber das Erkannte ergibt. Der den Schmerz empfindende Patient
kann diese Beruhigung nicht empfinden, weil der Schmerz von ihm nicht erlebt wird als
Phénomen nervlich-hormoneller Prozesse, sondern als massive Erinnerung daran, dass sein
Leben nicht die Ewigkeit des rational verfiigenden Subjekts ist, sondern zeitweises Ins-

glpilsch-l(ommen, das als solches herausfordert zur Beziehung auf seine Herkunft und sein
iel,

% Ebd. 253.

212



Gottes in das Fleisch Modell aller Heiligung. Jesus Christus ist der mowtoto-
#0g &v wohloilg adehdolc (R6m 8,29). Seine Menschwerdung ist Wirken des
~ gottlichen Geistes im menschlichen Fleisch. So deutet die Christusenkomie zu
Beginn des Kolosserbriefes (Kol 1,19) die Menschwerdung als Einwohnung
des gottlichen wMjpopa in dem Menschen aus Nazareth. Und so bekennt
erstmalig das Konstantinopolitanum, dass es der Heilige Geist ist, der die Ver-
fleischlichung des Logos bewirkt: Fleisch geworden ist der Logos ,,aus Heili-
gem Geist“37, Mit der pneumatischen Interpretation des Inkarnationsgesche-
hens wird eine Deutung zuriickgewiesen, die zwischen dem Heilswirken des
Sohnes und des Geistes nicht nur unterscheidet, sondern trennt. Wo Mensch-
werdung Gottes im Geiste als pneumatisches Geschehen verstanden wird,
muss man den Inkarnationsbegriff im Kontext der Ekklesiologie nicht mehr
fiirchten. Von der Kirche als Inkarnation Gottes zu sprechen, bedeutet dann
eben nicht, dass Papst und Bischéfe fiir sich in Anspruch nahmen, ,, Christus
prolongatus“® zu sein. Die Gefahr dieser Selbstverhertlichung macht unsere
evangelischen Mitchristen so zuriickhaltend gegeniiber einer weiten Verwen-
dung des Inkarnationsbegriffes. Eine enge Verwendung aber schwebt immer
in der Gefahr eines tendenziellen Monophysitismus. Genau damit aber wird
der Skopus des Inkarnationsbegriffes, der sich aus der Betonung der Fleisch-
lichkeit des Angenommenen ergibt, verfehlt. Unterlegt man dagegen ein dra-
matisch-pneumatologisches Inkarnationsverstindnis, so kann die Kirche als
eine Gestalt des gottlichen Ringens um das Hervortreten Gottes in Zeit, Ge-
schichte und Menschheit durchaus mit dem Begriff der Fleischwerdung Got-

tes verbunden werden.

% 1, Konzil von Konstantinopel, 30.7.381, DH 150: ,,... xai cogrwévra & mvetilotog
ayiov“.

g Die unschéne Formulierung ,, Christus prolongatus® wird von evangelischer Seite hau-
fig benutzt, um die katholische Vorstellung einer zwischen Jesus Christus und der_sxchtbarpn
rémisch-katholischen Kirche bestehenden Kontinuitit zu bezeichnen. Auf k'athollsche'r Self‘e
entspricht dieser Formulierung die Vorstellung, die Kirche sei ,,[...] vfelutz alter Christus®,
wie sie Prus XII in seiner Enzyklika ,Mystici corporis® 1943 entwirft (DH 3813). Das
II. Vaticanum vermeidet die in diesem Aufsatz recht unbefangen verwendete Formel von
der ,Fortsetzung der Inkarnation®. Der Grund liegt darin, dass sich das Koqz:l von der tri-
umpbhalistischen Sicht der hierarchischen Kircheninstitutipn als ,,alter Christus 'absetzen
will {A. GriLLMEIER, Kommentar zu Lumen Gentium I, in: LThI.CZ,. 156-175, hier: 170).
Die sichtbare, hierarchische und institutionelle Kirche ist nicht die 1<_ientlsc_he Fortsetzung
der Inkarnation, sondern das Verhiltnis von Gottlichem und Mc;nschhchem in der Klrchep-
gemeinschaft verhilt sich in thr analog zum Verhltnis von Gottlichem }Jnd Menschllqhem in
der Hypostatischen Union (Lumen Gentium, Artikel 8: ,,ob. non mediocrem anql_oglam/ in
einer nicht unbedeutenden Analogie ...“). Bei dieser Analogie aber muss die spezifische Dif-
ferenz beachtet werden: ,, Wahrend aber Christus heilig, schuldlos, unbef!ec.kt war.(Hebr
7,26) und Siinde nicht kannte (2 Kor 5,21} [...], umfasst die Kirche Siind.er in ihrem eigenen
SchofRe. Sie ist zugleich heilig und stets der Reinigung bediirftig, sie geht immerfort den Weg
der Bufe und Erneuerung. (Lumen Gentium, Artikel 8).

213



(2) Hinsichtlich des finis incarnationis betont eine dramatische Inkarnati-
onstheologie die Heiligung der Menschheit als von Gott betriebenen Prozess,
dem auch die Menschwerdung Gottes in Jesus Christus dient. Damit verbun-
den ist eine Akzentverschiebung weg von der starken Betonung der Einmalig-
keit des Christusereignisses. Eine solche Betonung der Finmaligkeit denkt die
soteriologische Bedeutung Jesu Christi tendenziell in juridischen Kategorien.
Die Inkarnationsmetaphorik dagegen mahnt zur Beriicksichtigung der Kate-
gorien von Ontologie und Prozess.

Die Erinnerung an die inkarnatorische Grundstruktur géttlichen Han-
delns iiberhaupt bildet ein Grundmotiv christlicher Liturgie- und Frémmig-
keitsgeschichte: Das Angelus-Gebet und das ,,Schlussevangelium® des triden-
tinischen Ordo missae sind markante Beispiele. Mit der Verdriingung seines
Inkarnationswissens droht dem Christentum der neognostische Zeitgeist der
Leibverdréangung. Er manifestiert sich in leibloser Rationalitit, vernichtungs-
bereiter Gewaltfreudigkeit und instrumentalisierender Sexualitit.

Eine christliche Kultur des Leibes betont dagegen die Lebens- und Leib-
gebundenheit des Menschen als positives Moment seiner Gottesbeziehung,

Eine christliche Kultur des Leibes nimmt die Ambivalenz der leiblichen
Existenzform wahr und thematisiert sie.

Eine christliche Kultur des Leibes fiihlt sich aber auch im Bekenntnis zum
fleischgewordenen Gott ermutigt, gerade das Fleisch als Medium des sakra-
mentalen Hervortretens géttlichen Heils im Menschenleben zu achten und zu
pflegen.

(3) Hinsichtlich der derzeitigen Kontroverse iiber die Willensfreiheit und
die Bedeutung hirnphysiologischer Prozesse fiir die Anthropologie regt das
inkarnatorische Verstindnis menschlicher Heiligung dazu an, die letztlich
gnostische Alternative zwischen einer absolut determinjerten physischen und
einer ebenso absolut freien intelligiblen Welt aufzugeben. Christlich verstan-
dene Freiheit ist kein neutrales Vermdgen einer wie auch jmmer gedachten
geistigen Entitdt. Die christliche Reflexion auf die Erfahrung der Freiheit er-
lebt diese Freiheit immer als beschidigte und behinderte, darin selbst fleisch-
liche Wirklichkeit. Die Versuchung, die scheinbar rationale Begriindung einer
vorrational motivierten Handlung nachtriglich zu konstruieren, war der
christlichen Selbsterfahrung schon lange vor der hirnphysiologischen Doku-
mentation dieses Prozesses in den Experimenten von Benjamin LiBET be-
kannt, Nur folgt aus diesem Aufweis der Bedeutung des Fleisches mitnichten,
dass die Determiniertheit der fleischlichen Existenz die letzte und einzige
Wahrheit iiber den Menschen sei. Die Hirnphysiologie selbst beschreibt das
Gehirn als ein form- und verdnderbares determinierendes System. So begriin-
det etwa Wolf Singer die Sinnhaftigkeit der Strafe fiir Verbrecher trotz seines

214



physikalisch begriindeten pseudometaphysischen Determinismus®: Zwar ist
der einzelne in der jeweiligen Situation seines Tuns nicht frei und ergo nicht
verantwortlich. Die Strafe fiir Verbrecher aber fithre dazu, dass durch die Er-
wartung der Strafe die Determination in potentiellen zukiinftigen Verbrecher-
gehirnen sozial vertriglich verlduft.** In der hitzig gefithrten Debatte iiber die
Freiheit des Menschen trotz der messbaren determinierenden Wirkung des
Gehirns fiir Einzelhandlungen tritt eine alte Wahrheit der Fleischesanthro-
pologie wieder zu Tage: Der Christ kann sich niemals hinstellen und erkldren,
in dieser oder jener Tat alle Determinationen seiner fleischlichen Existenz hin-
ter sich gelassen zu haben und vollkommen frei gehandelt zu haben. Freiheit
ist keine empirische Tatsache.* Auf lange Sicht aber gewinnen Christen, in-
dem sie ihr Leben unter der Idee der Freiheit deuten, an faktischer Freiheit
gegeniiber der zerebralen Determination, weil das determinierende Gehirn
selbst ein formbares, offenes System ist, das sich durch die Lebenspraxis be-
stimmen lisst.

Auch das Fleisch, mit dessen Hilfe die kognitiven Prozesse laufen, ist vor-
geprigt, so sehr, dass Luther gar den Begriff des freien Willens fiir einen
Begriff ohne Wirklichkeit halten konnte.* Die Geprégtheit des Fleisches be-
zeugt aber eben auch seine Prigbarkeit. Freiheit erscheint so als biographisch
zu ergreifende Chance, das eigene Fleisch unter Annahme seiner Determi-
niertheit und Widerstindigkeit auf die Zukunft Gottes hin zu gestalten. Als
Chance aber kann eine solche Freiheit nur im Horizont der eschatologischen
Zukunft Gottes erscheinen. Erst vor dem Gegeniiber Gottes erscheint die
Moglichkeit, im Vollzug der Freiheit ein Selbst sein und werden zu kdnnen
als mehr denn bloR eine sozialethische Notwendigkeit, von der im Interesse
der 6ffentlichen Ordnung besser auszugehen ist. Erst vor dem Gegeniiber
Gottes wird erahnbar, welche Verheiffung personalen Seins in den Begriffen
von Freiheit und Selbst impliziert ist.

% Wolf SINGER, Verschaltungen legen uns fest, in: Christian GEYER (Hg.), Hirnforschung
und Willensfreiheit. Zur Deutung der neuesten Experimente, in Frankfurt 2004, 30-65.

 Der bestrafte Verbrecher ist damit nicht mehr rechtméRiger Empfinger einer Strafe,
sondern ein Mensch, der ohne eigene Schuld um des umfassenderen hoheren Gutes der er-
hofften Humanisierungswirkung seiner Strafe fiir die Gesamtgqsellschaft willen geopfert
wird. Darin erblickt Wolf Singer eine ,,humanere Betrachtungswelse"‘ (62). _

4 Sehr klar hat Saskia WENDEL diese Wahrheit kiirzlich noch einmal als eine zentrale
Einsicht Immanuel Kants aufgezeigt: DIES., Nicht naturalisierbar: Kants Freiheitsbegriff,
in: Georg Essen / Magnus STrIeT (Hg.), Kant und die Theologie, Darmstadt 2005, 13-435.

“ Martin LUTHER, WA, 1, 359, 33-34 (= Heidelberger Disputation von 15 18).

215



	Seite 1 
	Seite 2 
	Seite 3 
	Seite 4 
	Seite 5 
	Seite 6 
	Seite 7 
	Seite 8 
	Seite 9 
	Seite 10 
	Seite 11 
	Seite 12 
	Seite 13 
	Seite 14 
	Seite 15 
	Seite 16 

