
DER NAHE OSTEN IM  
FRÜHEN 20. JAHRHUNDERT 

Denkanstöße

Professur für Sozial- und Wirtschaftsgeschichte

Auswahl und Zusammenstellung:  
Prof. Dr. Ute Schneider, Dr. Nils Bennemann,

Benjamin Hassenpflug, Lisa Olbering, Andrew Wittenbrink

In Zusammenarbeit mit:  
Prof. Dr. Markus Bernhardt (Didaktik der Geschichte) und  

Prof. Dr. Lucia Raspe (Salomon Ludwig Steinheim-Institut)

Lesung: Mitarbeitende der Universität Duisburg-Essen



– 2 –

Der Nahe Osten im frühen 20. Jahrhundert – Denkanstöße

INHALT

Palästina unter Osmanischer Herrschaft um 1900	 3

	 Anbara Salam Khalidi (1897-1986)	 3

	 Munis Tekinalp (1883-1961)	 4

Der Erste Weltkrieg in Palästina (1914-1918)	 5

	 Ihsan Hasan Turjman (1893–1917)	 5

	 Antonio de la Cierva, Conde de Ballobar (1885-1971)	 6

Die Britische Mandatszeit (1918-1947)	 7

Robert Weltsch (1891-1984)	 8

Fuad Isa Shatara (1894-1942)	 9

Die Nationalsozialistische Herrschaft in Deutschland und  
der Zweite Weltkrieg (1933-1945)	 10

	 Willy Cohn (1888-1941)	 10

	 Philipp Schwartz (1894-1977) und Fritz Neumark (1900-1991)	 12

	 Edzard Reuter (1928-2024)	 13

Die Gründung des Staates Israel und die Emigration der  
arabischen Bevölkerung	 14

	 Anbara Salam Khalidi (1897-1986)	 15

	 Morris S. Lazaron (1888-1979)	 15

	 Arthur Köstler (1905-1983)	 16

Quellen- und Literaturverzeichnis	 17

	 Finale Quellenauswahl:	 17

	 Verwendete Literatur:	 17



– 3 –

Der Nahe Osten im frühen 20. Jahrhundert – Denkanstöße

Um 1900 war Palästina eine Provinz des Osmanischen 
Reiches, das seit 1516 über dieses Gebiet herrschte. Eine 
abgegrenzte Einheit stellte das Gebiet nicht dar, auch die 
administrative Ordnung war mehrfach verändert und an 
die Bedürfnisse der jeweiligen Herrscher angepasst wor-
den. Konstant geblieben war die Orientierung der Dist-
rikte (sanjak) und Provinzen (vilayet) auf die Städte Da-
maskus, Sidon und Beirut. Damaskus kam eine besondere 
Bedeutung zu, da es Teil der Pilgerroute nach Mekka und 
Medina war, die es zu sichern galt. 1888 war die Provinz 
Beirut eingerichtet worden, um der wirtschaftlichen Be-
deutung der Stadt Rechnung zu tragen, während die süd-
liche Landeshälfte seit 1872 einen unabhängigen Verwal-
tungsbezirk, den sanjak Jerusalem, bildete.
Die administrative Gliederung war ausschließlich von fis-
kalischer Bedeutung. Die Jurisdiktion und die kirchliche 
Hierarchie deckten sich nicht mit den osmanischen Ver-
waltungsgrenzen, so dass wir verschiedene Schichten der 
Organisation und Zugehörigkeit haben. Die Verwaltung 
war klein, nur die Spitzen wurden aus Istanbul geschickt, 
ansonsten rekrutierte sie sich aus lokalen Familien. Sie be-
setzten auch die im 19. Jahrhundert eingerichteten Pro-
vinz- und Stadträte, die für einen Ausbau der Infrastruk-
tur, des Gesundheits- und Erziehungswesens sorgten und 
weitere öffentliche Aufgaben wahrnahmen.
Die Landwirtschaft hatte von einer Bodenrechtsreform 
im 19. Jahrhundert profitiert, die den Erwerb unkultivier-
ten Landes ermöglichte, was zu Großgrundbesitz geführt 
und die Sozial- und Agrarstruktur grundlegend verändert 
hatte. Die damit verbundenen Chancen nahmen musli-
mische Händler und Unternehmer etwa aus Beirut wahr.  

Palästina unter Osmanischer Herrschaft um 1900

Anbara Salam Khalidi (1897-1986)

Die Landwirtschaft war der wichtigste Wirtschaftszweig. Der 
Weizenanbau für italienische Nudeln spielte bis zur Jahrhun-
dertwende eine große Rolle ebenso wie Zitrusfrüchte, die 
Orangen aus Jaffa waren in Europa begehrt und bekannt. Be-
rühmt war Palästina zudem für seine Seifenproduktion.
Neben der mehrheitlich muslimischen Bevölkerung lebten 
Juden und Christen in Palästina. Für sie galt im gesamten 
Osmanischen Reich eine eigene Rechtsordnung, das Mil-
letsystem, das ihren Schutz und die dafür zu entrichtenden 
Steuern regelte. Genaue Zahlenangaben für die Bevölke-
rung sind umstritten, weil die Statistiken unterschiedliche 
Kategorien der Erfassung hatten. Eine recht zuverlässige 
Untersuchung geht für das Jahr 1900 von knapp 600.000 
Einwohnern aus, darunter 63.000 Christen und 23.000 Ju-
den. Zu Beginn des Ersten Weltkriegs lag der jüdische An-
teil bei ca. 14 Prozent. Schon das 19. Jahrhundert hatte in 
mehreren Einwanderungswellen vor allem osteuropäische, 
aschkenasische Juden nach Palästina gebracht. Sie trafen 
auf eine seit langem ansässige jüdische Bevölkerung, de-
ren Gemeinden sich aus Aschkenasen, sephardischen Ju-
den aus Spanien und arabischen Juden zusammensetzten. 
Eine weitere Einwanderungswelle folgte zu Beginn des 20. 
Jahrhunderts und war Folge der Pogrome in Russland. Das 
Osmanische Reich suchte zwar die Einwanderung zu be-
grenzen, was aber durch eine Einreise als Pilger oder Tou-
rist umgangen werden konnte. Unterlaufen wurde auch 
das Verbot des Landkaufs durch Nichtmuslime – das be-
traf formal sogar die türkischen Juden. Einwanderung und 
Landbesitz wurden im 20. Jahrhundert zu den zentralen 
Konfliktpunkten in Palästina.

Anbara Salam Khalidis Lebensspanne erstreckt sich bei-
nahe über das gesamte 20. Jahrhundert. Geboren 1897 in 
Beirut, einer prosperierenden Provinz des Osmanischen 
Reiches, lebte sie später mit ihrem Mann, dem Pädagogen 
Ahmad Samih Al Khalidi, der einer angesehenen Jerusale-
mer Gelehrtenfamilie entstammte, in seiner Geburtsstadt. 
Nach dem ersten arabisch-israelischen Krieg (1948), von 
den Palästinensern als Nakba bezeichnet, kehrten beide 
nach Beirut zurück, wo sie 1986 starb. Anbara, die sich in 
der Frauenbewegung und für die Bildung von Mädchen 
und Frauen politisch engagierte, vermittelt in ihren Me-
moiren persönliche Einblicke und Wahrnehmungen des 
arabischen Nationalismus im Osmanischen Reich.

Ihre Erinnerungen beginnt sie mit Eindrücken von Beirut.

“When I first became aware of the life around me, we were 
living in the Musaitbeh quarter, an old quarter of Beirut. It 
was more like a village, with its own inhabitants and their 
own distinctive accent. […]”

 

Nachdem sie anfänglich ihre Brüder in die Schule begleitet hat-
te, kam sie in eine Schule für Mädchen.

„A  few  months  later  I  moved  to  a  girls’  school  established  by  a
charitable society called ‘The Fruits of Benefaction’ [Thamarat 
al-Ihsan], a society set up by Beirut Muslim notables who were
convinced, or who convinced each other, that a nation’s progress
began  with  female  education.  So  they  established  a  girls’  school
and  appointed  a  woman  of  Syrian  origin  as  headmistress,  who
was English in culture and education, with a British mother. She

spoke Arabic with a foreign accent and her name was Alice Idilbi.

She was an imperious figure and a strict disciplinarian and not-
hing at school, big or small, ever escaped her attention. […]  ”

Sie  erinnert  sich  an  die  Anfänge  eines  arabischen  Nationalis-
mus im Osmanischen Reich.

„Between roughly the years 1912 and 1914, a process of social and
political awakening spread throughout the Arab world. I’ll focus
on  its  manifestations  in  Beirut  first  because  it  is  my  hometown
and second because I was close to the events. […]
Among  Arabs  in  general  an  awakening  of  sorts  became  visible.



– 4 –

Der Nahe Osten im frühen 20. Jahrhundert – Denkanstöße

They came increasingly to feel that their rights were ignored 
by the state, a feeling which spread to all Arab countries. In 
Egypt a political party was formed, made up of Syrians and 
Lebanese who lived there, calling for the decentralization of 
the Ottoman state, that is to say, for the Arab provinces of the 
empire to run their own affairs, have their own administrati-
ve councils, and be free to administer their own educational, 
economic and judicial affairs, in addition to other aspects of 
autonomy. […]
What I do know, and what all historians of the period have 
affirmed, is that the people of Beirut agreed on one basic 
principle: reform in the Arab provinces and recognition of 
Arab rights, among the most important being the adoption 
of Arabic as an official language in addition to Turkish. (...)
What had been once whispered comments were now beco-
ming opinions expressed in private gatherings, which called 
for independence and for ridding ourselves of a vicious and 
unjust state intent on erasing the Arab element from the em-
pire by all means possible, including the most devious. Secret 
planning for independence came to preoccupy Arab youth.
[…]”

Nur kurz geht sie in ihren Memoiren dieser Lebensphase 
auf den Zionismus und die jüdische Einwanderung ein, 
um abschließend festzustellen:
„This I think proves that my generation, although preoccu-
pied with Turkish injustice, was not entirely blind to anot-
her, far more insidious danger, posed by an enemy who drew 
forth his talons at one time and drew them back at another, 
the better to hone and then use them again when needed.”

Wir werden Anbara später noch einmal begegnen.

Quellenabschnitte aus: Anbara Salam Khalidi: Memoirs of an Early Arab Feminist. The Life and Activism of Anbara Salam 
Khalidi, London 2013, S. 11–13 sowie S. 44–54.

Quellenabschnitte aus: Moïs Cohen: Referat über die Einwanderung in die Türkei, in: Jacob M. Landau: Tekinalp. Turkish Pat-
riot 1883-1961 (Uitgaven van het Nederlands Historisch- Archaeologisch Instituut te Istanbul, Bd. 53), Istanbul 1984, S. 50–51.

Munis Tekinalp (1883 – 1961)

Moiz oder Moses Cohen wurde 1883 in Siroz, heute Ser-
res, einer multiethnischen Stadt im Osmanischen Reich 
geboren. Er entstammte einer jüdisch-orthodoxen Fami-
lie, sein Vater war Rabbiner. Er studierte in Saloniki, das 
er nach der griechischen Eroberung 1912 mit seiner Fa-
milie in Richtung Istanbul verließ. Dort lehrte er an der 
Universität und änderte seinen Namen in Munis Tekinalp, 
um seinem Patriotismus und seiner Begeisterung für den 
Kemalismus Ausdruck zu verleihen. Die Frage jüdischen 
Lebens im Osmanischen Reich und die Zuwanderung in-
teressierte ihn Zeit seines Lebens. 1909 sprach er darüber 
auf dem Zionistischen Kongress in Hamburg.

Es folgt eine Passage aus dieser Rede:
„Meine Herren! Wenn ich bisher einige Vorbehalte machen 
musste, weil ich in meiner Eigenschaft als Jude zu Ihnen 
sprach, so ist ein Vorbehalt nicht angebracht, wenn man die 
Frage der jüdischen Einwanderung vom ottomanischen Ge-
sichtspunkte prüft. Wenn ich in dieser Einwanderung den 
geringsten Nachteil für die Türkei erblicken könnte, so wür-
de ich, der ich die Interessen meines Vaterlandes über alle 
andern Interessen setze, sprechen: Meine Brüder, ich nehme 
von ganzem Herzen Anteil an euren Schmerzen und will 
gern eure Bemühungen unterstützen, aber kommt nicht zu 
uns. Lasst uns gemeinsam anderwärts eine Zuflucht für un-

sere bedrückten Volksgenossen suchen. Allein, dies ist durch-
aus nicht der Fall. Im Gegenteil, als Ottomane betrachte ich 
es als meine Pflicht, die Tausende meiner Brüder, die nichts 
anderes als eine ruhige Stätte für ihre friedliche Arbeit su-
chen, zur Einwanderung in mein Vaterland einzuladen. 
Unser so geräumiges und so fruchtbares Land braucht nichts 
als emsige Arbeiter, kraftvolle Arme, denen es die unermess-
lichen Schätze anvertrauen könnte, welche unser Boden in 
seinem Schosse birgt. Wir brauchen Millionen Einwanderer, 
um unsere unbevölkerten Gebiete zu besiedeln, unsere un-
bebauten Ländereien urbar zu machen. Die Juden sind für 
die Türkei das ideale Menschenmaterial. Im Gegensatz zu 
manchen andern Elementen sind sie fähig, sich von allen na-
tionalen Vorurteilen frei zu machen, um treue Bürger, auf-
richtige Patrioten zu werden. Sie können als Gegengewicht 
gegenüber gewissen Elementen der Zwietracht und des Um-
sturzes dienen, die bei uns um sich greifen. Kein anderes Volk 
wie das jüdische kann sich so leicht den Lebensbedingungen, 
den Empfindungen und Bestrebungen der wirklichen Otto-
manen anpassen. Und die einwandernden Juden werden 
auch, indem sie das Land durch ihre Tätigkeit neu beleben, 
gleichzeitig die Saat des Fortschritts ausstreuen, getreu der 
zivilisatorischen Mission, die dem jüdischen Volke von alters 
her eigen ist.“



– 5 –

Der Nahe Osten im frühen 20. Jahrhundert – Denkanstöße

Der Erste Weltkrieg in Palästina (1914 – 1918)

Ihsan Hasan Turjman (1893 – 1917)

Der Erste Weltkrieg war eine Wasserscheide für das Osma-
nische Reich. Er veränderte den Westen des Osmanischen 
Reiches auf eine zu Kriegsbeginn kaum vorstellbare Weise, 
leitete das Ende der osmanischen Herrschaft in dem Ge-
biet ein, schuf neue Grenzen und Herrschaften und riss 
kulturelle Zusammenhänge auseinander.
Zur Kriegspartei wurde das Osmanische Reich nachdem 
Bemühungen der Ententemächte, Großbritannien, Frank-
reich und Rußland, die Osmanen zu Neutralität zu über-
reden, gescheitert waren. Der Sultan schloss ein Defensiv-
bündnis mit dem Deutschen Reich, dem er wirtschaftlich 
nicht erst durch das Großprojekt der Berlin-Bagdad Bahn 
verbunden war, und sperrte den Bosporus für die russi-
sche Schwarzmeerflotte. Nach einem Beschuss von Odessa 
durch deutsche Kriegsschiffe, die in osmanischen Häfen 
gelegen hatten, erklärte die Entente auch dem Osmani-
schen Reich den Krieg.
Das Territorium Palästina spielte zu diesem Zeitpunkt 
noch keine Rolle, es kam aber zu Loyalitätsbekundungen 
in Jerusalem und anderen Städten. Daran beteiligten sich 
auch die Juden, einige von ihnen nahmen die osmanische 
Staatsbürgerschaft an, um ihre Loyalität zum Ausdruck 
zu bringen. Damit kamen sie auch ihrer Ausweisung zu-
vor, denn das Osmanische Reich hatte die Verträge – Ka-
pitulationen – aufgehoben und begann, Angehörige von 
Fremdstaaten auszuweisen. Das war kein Spezifikum der 
Osmanen, überall in Europa wurden die Angehörigen geg-
nerischer Staaten ausgewiesen oder interniert.

Manche Männer meldeten sich freiwillig zur Armee, die 
Mehrzahl wurde jedoch eingezogen und in entfernte Ge-
biete des Reiches wie nach Ägypten oder Anatolien oder 
Gallipoli geschickt, wo sie mit Menschen anderer Her-
kunft unter meist widrigen Umständen zusammenkamen 
und kämpfen mussten. Die Armee erlitt hohe Verluste, 
weil sie schlecht ausgebildet und ausgestattet war.
Erst 1916 verlegten die Osmanen in größerem Umfang 
Truppen nach Palästina, die gegen den britisch-ägypti-
schen Vormarsch kämpften. Lokale Truppen spielten eine 
nachgeordnete Rolle, sie wurden vielmehr als Baubataillo-
ne eingesetzt und legten Infrastrukturen für Kommunika-
tion und Transport an, die nach dem Krieg den Briten zu 
Gute kamen.

Der Vormarsch der Briten erfolgte vom südlichen Paläs-
tina bis Gaza und Jerusalem, das sie im Dezember 1917 
eroberten und eine Militärverwaltung einrichteten. Der 
Norden blieb bis zum Herbst 1918 unter Osmanischer 
Herrschaft; Anfang Oktober fielen Damaskus und Beirut, 
das Osmanische Reich kapitulierte und unterzeichnete 
einen Waffenstillstand.
Schon während des Krieges war es den Briten gelungen, 
arabische junge Männer für ihre Armee zu rekrutieren, 
die sich von ihrer Kriegsteilnahme und der Unterstützung 
eines von den Briten initiierten Aufstandes gegen die Os-
manen im Jahr 1916 politische Unabhängigkeit erhofften. 
Ähnliche Hoffnungen verbanden jüdische Zionisten mit 
den Briten.

Ihsan Hasan Turjman war das, was man einen gewöhnli-
chen Soldaten nennt. Er war im Hauptquartier der Osma-
nischen Armee in Jerusalem stationiert und arbeitete als 
Angestellter im Kommissariat und später als Fußsoldat in 
Nablus und Hebron. Das Ende des Krieges erlebte er nicht 
mehr, denn er verstarb oder fiel mit 24 Jahren.
Seine Familie war wahrscheinlich türkischen Ursprungs, 
sein Vater, ursprünglich ein Kaufmann, hatte sein Vermö-
gen weitgehend verloren. Der Sohn, betonend, die Kriegs-
jahre „playing with my moustache“ zuzubringen, zeigt sich 
als Meister der Nutzung familiärer Netzwerke, um eine 
Stationierung an der Front etwa in Suez zu vermeiden.
Seine Beobachtungen erlauben uns Einblicke in die de-
saströse Lage der Osmanischen Armee, die durch Ver-
sorgungsmängel, Krankheiten und Naturkatastrophen zu-
sätzlich herausgefordert wurde.

Eintrag vom Sonntag, 9. Mai 1915:
„I write this with my mind totally preoccupied. I cannot 
think of anything except our present misfortune. When will 
we finish with this wretched war, and what will happen to 
us next?
Our lives are threatened from all sides: a European war and 
an Ottoman war, prices are skyrocketing, a financial crisis, 

and the locusts are attacking the country north and south. 
On top of all this, now infectious diseases are spreading 
throughout the Ottoman lands. May God protect us. I can 
hardly walk in the streets and talk to anybody for fear of fa-
cing these misfortunes.
Usually I worry about the smallest matter that can happen to 
me, but now with disaster visiting everybody, I have stopped 
caring. Hasan told me today that the Dardanelles are about 
to fall.”

Immer wieder beschäftigt ihn die Frage seiner Zugehörig-
keit. Dienst für Deutschland oder als Untertan des Osma-
nischen Reiches? Was habe er von den Versprechen einer 
arabischen Nation zu halten?

Eintrag vom 10. September 1915:
 „[Cemal Pasha] issued an order, communicated by phone 
to the Commissariat Wednesday evening at 5:30 p.m. It be-
came known to him that many of those employed in the de-
partment of censorship, as well as the local police force and 
gendarmes, had been recruited from the local population. 
He therefore ordered that no members in the armed forces 
be allowed to serve in their [home] regions. Those serving 
will now be recorded in a special registry and transferred to 



– 6 –

Der Nahe Osten im frühen 20. Jahrhundert – Denkanstöße

the Beersheba Commissariat, where they will be dispatched 
away from their districts. Exception will be made for those in 
the fighting battalions [tawabeer]. Officers who violate this 
order will be subject to court-martial. This order was circula-
ted within all sections of the Eighth Army here, to the offices 
of the Fourth and Eighth Armies in Damascus, and to all the 
military commissariats under Cemal Pasha’s jurisdiction. 
The order requests the names of all soldiers in Jerusalem and 
its rural districts. The deadline for execution is the first of 
September (Ottoman calendar).
This circular led to a general panic in our area. Officers and 
soldiers began to seek all sorts of medical excuses to remain 
in Jerusalem.
The head of our Commissariat [Ruşen Bey] became very up-
set, since he did not want to lose his local staff, to whom he has 
become very attached, and because he knew that public works 
[a’malkhana] will be paralyzed in his region, since the majori-
ty of personnel come from the Jerusalem area. I heard the news 
within fifteen minutes of its arrival. Many of us were hoping 
that it would not be carried out. I was at a loss about what to 
do. I have too much dignity to plead exemption for myself, for 

I prefer to go to the front than to beg for mercy.
However, I cannot imagine myself fighting in the desert front. 
And why should I go? To fight for my country? I am Ottoman 
by name only, for my country is the whole of humanity. Even 
if I am told that by going to fight, we will conquer Egypt, I 
will refuse to go. What does this barbaric state want from us? 
To liberate Egypt on our backs? Our leaders promised us and 
other fellow Arabs that we would be partners in this govern-
ment and that they seek to advance the interests and conditi-
ons of the Arab nation. But what have we actually seen from 
these promises? Had they treated us as equals, I would not 
hesitate to give my blood and my life—but as things stand, I 
hold a drop of my blood to be more precious than the entire 
Turkish state.
If I go to the front, what will happen to my father and mo-
ther, and my siblings? When my parents heard of this circu-
lar, they started worrying about my fate even before any ac-
tual steps were taken. For they were already in great distress 
about the conditions at the war front and the miserable lot of 
our compatriots fighting there.”

Quellenabschnitte aus: Salim Tamari: Year of the Locust. A Soldier´s Diary and the Erasure of Palestine´s Ottoman Past,  
Berkeley/Los Angeles/London 2011, S. 118–134.

Antonio de la Cierva, Conde de Ballobar (1885 – 1971)

Antonio de la Cierva, Conde de Ballobar kam 1913 als 
Konsul nach Jerusalem. In der diplomatischen Karriere 
folgte er seinem Vater, der zur Zeit seiner Geburt 1885 
als spanischer Militärattaché in Wien tätig war. Ballobar 
begann seine diplomatische Karriere in Kuba, der die Tä-
tigkeit in Jerusalem von 1913 bis 1919 folgte. 1920 wurde 
er nach Damaskus versetzt und kehrte 1921 nach Spanien 
zurück. Er unterstützte als Monarchist das Regime von 
Franco, und kehrte 1949 für drei Jahre nach Jerusalem als 
Konsul zurück. Die folgenden Jahre bis zu seiner Pensio-
nierung engagierte er sich für eine Wohltätigkeitseinrich-
tung. Ballobar starb 1971 in Madrid.
In seinem Tagebuch tritt uns Ballobar als gebildeter und 
kommunikativer Konsul entgegen, der mit allen Seiten das 
Gespräch suchte. Nicht ohne Ironie und mit Anspielungen 
auf eine Rede des Deutschen Kaisers, der sich bei einem 
Besuch in Palästina im Jahr 1898 als „Freund der Mohamme-
daner“ bezeichnet hatte, hielt er am 18. November 1914 fest:

„A great day for Jerusalem. By previous announcement and 
public proclamation, Muslims, and many people who are 
not, have gathered in the mosque of Umar to hear the de-
claration of Holy War against the Allies. This thing is a little 
strange because, frankly, if the war is about religion, it should 
logically be against all Christians. Are not the Germans and 
Austrians Christian? This is easily explained, knowing that 
the Muslims have called the Kaiser ‘Muhammad Guillaume’, 
and it makes them believe that he is the protector of Islam 
and almost a convert.

After the parade of all the unarmed garrison forces in the city, 
they organized, at the exit of the mosque, a triumphal march 
of the consuls of Germany and Austria, Schmidt and Kraus, 
who paraded in their car preceded by the military band and 
followed by many people who applaud and cheer them. In the 
mosque was an atmosphere of temperance and moderation 
towards the Europeans, but what will happen if, as I believe 
likely, the Turks are overthrown?”

Zugleich erlebte er mit Kriegsbeginn die Internierung bri-
tischer und französischer Kollegen wie auch die Auswei-
sung von Juden aus Palästina.
 
Eintrag vom 30. Dezember 1914:
„I had dinner with Rabl in the Kuebler’s home: German dis-
hes, wine from the Rhine, beer from Munich, singing from 
the Spring of the Valkyrie, German cigars, tales of Austrian 
victories: In short, pure Germanism. Monday I returned to 
Jerusalem, and the following day the governor communica-
ted to me the order of expulsion of the French Jews within 
three days if they don’t want to become Ottoman citizens. 
Back to the start! Zaki Bey, the former military governor, 
came dressed in civilian clothes to see me. I wonder why they 
would order him into the reserve. For the rest, Jerusalem is 
rapidly Germanizing: The new military governor is a Ger-
man general that they call Bach Pasha. In addition, the Chief 
of the Military Staff, the Military Censor, etc. are German.”

Einige Einträge beschäftigen sich mit den jüdischen Sied-
lungen und Gemeinden, auch wenn interessanterweise 



– 7 –

Der Nahe Osten im frühen 20. Jahrhundert – Denkanstöße

seine eigene familiäre Erfahrung, die Mutter war vom jü-
dischen Glauben zum Katholizismus konvertiert, kaum 
einen Niederschlag findet. Erst am Ende seiner Dienstzeit, 
bereits nach der Kapitulation des Deutschen Reiches und 
seiner Verbündeten und kurz vor der Abreise nahm Bal-
lobar eine Einladung in eine Synagoge war, die uns Ein-
blicke in die sehr unterschiedlichen jüdischen Traditionen 
erlaubt.

Eintrag vom 3. Mai 1919:
„This morning I attended an interesting ceremony, the Sa-
turday prayer done by the Jews. Mr. Sola Pool, a member of 
the Zionist Commission, had invited me, and in truth I am 
not sorry for it. The synagogue is the one of the Sephardic, 
and it was full of Jews: Among other notables, Mr. Hany Frie-
denwald, the president of the Zionist Commission, the great 
Rabbi Eliazhar, the one from Jaffa, Oriziel and the ones from 
Tiberias and Safed.
The ceremony began with prayers, which were followed by 
the triumphal procession of the Torah, the five books, or rat-
her the five scrolls that were carried around by Sola Pool, who 

wore around his neck (as did all the other Jews) a sort of shawl, 
which is ritual. The people milled around at his step, and tou-
ched the wood and silver case in which the scrolls were enclosed 
and, afterwards, kissed their fingers. During the whole ceremony 
it remained deposited on a sort of altar, situated in the center of 
the synagogue. Chapters IX and XX of Leviticus were read by the 
celebrant, which was translated for me directly from the Hebrew 
text by the Great Rabbi of Jaffa, who was at my side.
Every week one or a few chapters are read so that, within the year, 
the entirety of the five holy books has been gone over. To conti-
nue, a rabbi went up into one of the pulpits, where he gave a long 
speech about my humble person in Hebrew, but afterwards, direc-
ting himself to me, repeated it in the Sephardic dialect of Spanish. 
I understood everything perfectly, thanks to the habit I have of 
listening to that type of Spanish of the Middle Ages, but degenera-
ted by the mix with other languages. The ceremony ended with a 
prayer for the English royal family and another for me, to which 
they all responded, ‘amen.’ Truly, if I were capable of believing in 
something in this world, I would believe in the gratitude the Jews 
showed me”

Quellenabschnitte aus: Conde de Ballobar: Jerusalem in World War I. The Palestine Diary of a European Diplomat, Hg. von 
Eduardo Manzano Moreno und Roberto Mazza, London 1966, S. 29–42 sowie S. 234–235.

Die Britische Mandatszeit (1918 – 1947)

Mit dem Ersten Weltkrieg und den Friedensverträgen en-
dete die mehr als 400jährige Herrschaft des Osmanischen 
Reiches in Palästina. Die politische Entwicklung der Nach-
kriegszeit hatte jedoch schon während des Krieges begon-
nen, als alle Beteiligten versuchten, mit Abmachungen 
und Versprechungen die Zeit nach dem Krieg zu gestalten 
und zu prägen. Das dadurch entstandene Geflecht von Ab-
kommen und Verpflichtungen war kaum miteinander in 
Einklang zu bringen, ja vielfach sogar widersprüchlich.
Eine detaillierte Analyse würde hier zu weit führen. Drei 
Stränge dieses Geflechts sollen aber kurz vorgestellt wer-
den, weil sie in allen späteren Debatten und Auseinan-
dersetzungen eine zentrale Rolle spielen. Da wären zum 
ersten die Zusagen der Unabhängigkeit an regionale arabi-
sche Akteure, wie sie sich im Briefwechsel zwischen dem 
britischen Hochkommissar in Ägypten, Sir Henry McMa-
hon, und dem Emir von Mekka, Husain b. Ali, aus den 
Jahren 1915 bis 1916 finden. Damit kaum zu vereinbaren, 
war zweitens das Sykes-Picot Abkommen zwischen Frank-
reich und Großbritannien vom Mai 1916, in dem ebenfalls 
in unklarer Sprache Einflusssphären der beiden Mächte 
in Nahen und Mittleren Osten festgelegt wurden, für den 
wahrscheinlichen Fall, dass das Osmanische Reich als Puf-
fer gegen Russland wegfalle. Drittens, schließlich die Bal-
four Declaration, die in der Form eines Briefes im Novem-
ber 1917 publiziert wurde. Sie versprach den Juden mit 
dem völkerrechtlich unbelasteten Begriff eine „nationale 
Heimstätte“, während die in Palästina lebenden Muslime, 
Christen und Drusen nur als „nichtjüdische Gemeinschaf-
ten“ auftauchten. Die Balfour Declaration war Ausdruck 
der britischen Interessen an Einflusssphären in Palästina 

wegen der strategischen Nähe zum Suezkanal und einer pro-
zionistischen Haltung des britischen Premiers Lloyd George. 
Zugleich zeichnetet sie sich durch eine antisemitische Stoßrich-
tung aus, denn Balfour hatte als britischer Premier einige Jahre 
zuvor den „Aliens Act“ verabschiedet, der Einwanderungskon-
trollen einführte und durchaus gegen die jüdische Einwande-
rung aus Osteuropa zielte.
Nach der Kapitulation des Osmanischen Reiches im Oktober 
1918 und der Eroberung durch Briten und Franzosen gab es 
keinen Masterplan für eine Neuordnung. Diese kristallisierte 
sich vielmehr in einem langen Prozess heraus und mündete 
1922 in ein Völkerbundmandat für Großbritannien und den 
Ausbau eines Mandatssystems in den folgenden Jahren. Dabei 
hatte sich schon die Einteilung der Besatzungszonen als eine 
Herausforderung erwiesen, weil es keine Kriterien für Grenz-
ziehungen gab. Der biblischen Geographie folgend, fügten die 
Briten die osmanischen Sanjaks von Jerusalem, Balqa (Nablus) 
und Akko zur geohistorischen Einheit „Palästina“ zusammen, 
ohne Rücksicht auf die Zugehörigkeiten der dort lebenden 
Menschen. Die Bezeichnung als „Palästina“ war damit etabliert 
und setzte sich in den folgenden Jahren durch.
Eine Militärverwaltung übernahm die Organisation des All-
tags, denn der Krieg und seine Folgen hatten große Schäden an-
gerichtet und eine wirtschaftlich prekäre Lage geschaffen. Dies, 
die Segregation und die politischen Differenzen der Menschen 
in Palästina führten bald zu erheblichen Spannungen, die sich 
auch in gewaltsamen Konflikten entluden. Konfliktthemen wa-
ren die politische Mitsprache und die Forderung nach Selbst-
verwaltung der Bevölkerung, außerdem die jüdische Einwan-
derung und der jüdische Landkauf.



– 8 –

Der Nahe Osten im frühen 20. Jahrhundert – Denkanstöße

In dieser Zeit der zunehmenden Politisierung und Polari-
sierung gab es neben den lauten auch andere Stimmen und 
Initiativen, die sich wie „Brit Shalom“ in Anerkennung der 

arabischen Bevölkerung für eine Verständigung und einen 
binationalen Staat einsetzten.

Robert Weltsch (1891 – 1984)

Der 1891 in Prag geborene Robert Weltsch gehörte als ös-
terreichischer Soldat zu den Weltkriegsteilnehmern. Vor 
dem Krieg hatte er Jura in Prag studiert und war damit der 
Tradition seines Vaters gefolgt, einem angesehenen Prager 
Anwalt. Während des Studiums war er zum Zionismus 
gekommen und Mitglied der studentischen Organisation 
Bar-Kochba geworden. Wegen seines publizistischen En-
gagements erhielt er nach dem Krieg die Stelle als Chef-
redakteur der Jüdischen Rundschau, der Stimme des deut-
schen Zionismus. Er nutzte dieses Forum, um offen Kritik 
an Hitler zu üben.
Im September 1938 emigrierte er nach Israel und konn-
te so dem Holocaust entkommen. In Israel stieß seine 
Rundschau auf heftige Ablehnung bei den etablierten 
hebräischen Zeitschriften und Zeitungen. Aber schon 
nach einem Jahr lud ihn der Herausgeber der Ha- Arets, 
einer bis heute existierenden israelischen Tageszeitung, als 
Kommentator ein. 1946 wurde er fester Mitarbeiter und 
ging als Korrespondent nach London. Nach mehr als 30 
Jahren kehrte er 1978 nach Jerusalem zurück, wo er 1984 
verstarb.
Die anfängliche Kritik an Robert Welsch in Israel hatte 
ihre Gründe nicht allein in der neuen Konkurrenz, sie 
hatte auch politische Gründe. Welsch war bereits zu sei-
ner Studienzeit in der Bar-Kochba mit Martin Buber und 
weiteren Personen in Austausch gekommen, die für eine 
binationale Zukunft Palästinas eintraten.

Diese Idee erläuterte Welsch auf dem Zionistenkongress 
1925 in Wien in einer langen Rede, von der folgend eine 
Passage wiedergeben wird:
„Was wollen wir? Wollen wir den Judenstaat? Es ist kein 
Zweifel, daß wir ihn wollten. Als Herzl das Problem der Ju-
denfrage in seiner Tiefe aufgegangen war, wußte er, daß es 
nur eine Lösung gibt, nämlich die Juden in eine Situation 
zu bringen, wo sie rechtlich, politisch und kulturell nicht von 
andern abhängig waren, sondern Selbstbestimmungsrecht 
besaßen. Die Form einer solchen Gemeinschaft ist der Staat. 
So verkündete Herzl die Idee des Judenstaates. Dem Volk 

ohne Land, das Land ohne Volk – das war seine Formel. Es war 
eine abstrakte Formel. Nichts lag ihr ferner als die Absicht einer 
Verkürzung, Benachteiligung, Unterdrückung anderer. Er wollte 
eine Rettung für die Juden. Er war erfüllt von dem Rausch des 
Menschheitsbeglückers, getragen von dem Bewußtsein der Schön-
heit und des Adels dieser Idee, die der ganzen Menschheit nur Gu-
tes bringen kann. Aber es war eine abstrakte Formel.
Wir sind heute mitten drin in der konkreten Welt. Die abstrakte 
Formel hilft uns nicht mehr. Wir haben zu sehen, wie wir jene 
positiven, für die Gesundung des Judentums erforderlichen Be-
dingungen, die Herzl großzügig in den Begriff Judenstaat zusam-
menfaßte, verwirklichen, auch wenn sich zeigt, daß für einen Ju-
denstaat die Voraussetzungen nicht da sind. Es gibt ein Volk ohne 
Land, – aber es gibt kein Land ohne Volk. Palästina, die Geburts-
stätte unserer nationalen Kultur, unauslöschlich verbunden mit 
Geschichte und Wesen des Judentums, ist uns unter Anerkennung 
unserer historischen Verbundenheit als der Ort zugewiesen wor-
den, wo wir eine nationale Heimstätte für uns errichten können. 
Nicht als nationale Heimstätte ist uns Palästina gegeben worden, 
sondern in Palästina sollen wir das Heim aufbauen. Palästina hat 
eine Bevölkerung von 700 000 Seelen, ein Volk, das seit Jahrhun-
derten im Lande lebt und mit vollem Recht dieses Land als sein 
Vaterland und seine Heimat betrachtet. Mit dieser Tatsache haben 
wir zu rechnen. Ihr haben wir unser konkretes politisches Ziel an-
zupassen. [...]
Die Zukunft Palästinas, seine friedliche Entwicklung und Wohl-
fahrt kann nur dadurch gesichert werden, daß es ein politisches 
System erhält, in welchem beide Völker gleichberechtigt nebenei-
nander leben, verbunden durch die natürlichen Bande des Ver-
kehrs, der Wirtschaft, der kulturellen Beziehungen. Das Land 
kann nur gedeihen, wenn zwischen den beiden Völkern ein Ver-
hältnis gegenseitigen Vertrauens besteht. Ein solches Verhältnis 
kann aber nur entstehen, wenn diejenigen, die neu hinzukommen 
– und das sind in diesem Fall wir –, mit dem ehrlichen und auf-
richtigen Willen kommen, mit dem andern Volk zusammenzule-
ben, auf der Basis gegenseitigen Respektes und selbstverständlicher 
Achtung aller menschlichen und nationalen Rechte. Wir wollen 
also keinen Judenstaat, sondern ein binationales palästinensisches 
Gemeinwesen.“

Quellenabschnitte aus: Robert Weltsch: Zum XIV. Zionistenkongreß, in: Jüdische Rundschau 30, Nr. 64/65, S. 549.



– 9 –

Der Nahe Osten im frühen 20. Jahrhundert – Denkanstöße

Fuad Isa Shatara (1894 – 1942)

Über das Leben von Fuad Isa Shatara wissen wir wenig. 
Er wurde 1894 in Jaffa in Palästina geboren und wander-
te in die USA aus. Bis zu seinem Freitod im Jahr 1942 
war er als Arzt in einem New Yorker Krankenhaus tätig. 
Er begründete die „Syrian Educational Society“ und war 
Gründer und Präsident der „Palestine National League“, 
die die Interessen von einigen 10.000 Personen arabischer 
und syrischer Herkunft in den USA vertrat. Als ihr Re-
präsentant war er 1922 zu einer Anhörung in den Kon-
gress vor den Ausschuss für auswärtige Angelegenheiten 
geladen worden. Die viertätige Sitzung war auf Initiative 
amerikanischer Zionisten einberufen worden, die sich 
eine Unterstützung der Balfour Declaration und eines 
britischen Mandats in Palästina durch den Kongress er-
hofften, nachdem sich der amerikanische Präsident und 
die Diplomatie zurückhaltend gezeigt hatten. Mit seiner 
abschließenden Resolution befürwortete der Kongress die 
„Errichtung einer nationalen Heimstätte für das jüdische 
Volk in Palästina”. Zugleich betonte der Kongress, dass “die 
bürgerlichen und religiösen Rechte der christlichen und 
aller anderen nicht-jüdischen Gemeinschaften in Palästi-
na” und “die heiligen Stätten und religiösen Gebäude und 
Stätten” “angemessen geschützt werden” sollten.
Fuad Shatara gab nicht auf und engagierte sich weiterhin 
für Palästina und eine arabisch- jüdische Zusammenarbeit, 
die ihm mit den Kulturzionisten durchaus möglich schien.

Es folgen einige Passagen aus einem Aufsatz aus dem Jahr 
1932, der den Titel „Arab-Jewish Unity in Palestine“ trägt.

„ […] Arab-Jewish unity in Palestine is not only possible but 
highly desirable, but such unity can be achieved only between 
the Arabs and the Cultural or Spiritual Zionists. Arabs and 
Jews are cousin races which should supplement each other’s 
needs and not take advantage of each other’s weakness. The 
Arab world is struggling to resume its place among the civi-
lized community of nations. It is struggling against internal 
difficulties and against the external forces of imperialism and 
domination. The Jew can and should ally himself with the 
Arab and help him in his struggle and thereby win the eter-
nal gratitude of the Arab and a place where he (the Jew) can 
revive his ancient language and traditions.”
 
Shatara macht in dem Beitrag fünf Lösungsvorschläge 
für das verknotete („knotty problem“) Problem, wie er 
schreibt, die er jeweils ausführlich begründet. An dieser 
Stelle wird sich auf die zentralen Passagen und seine ab-
schließende Zusammenfassung beschränkt:

	  
	  
	  
	  
	  
	  
	

	  
	  
	  
	  
	  
	

	  
	  
	  
	

	  
	  
	

	  
	  
	  
	

Quellenabschnitte aus: Fuad Shatara: Arab-Jewish Unity in Palestine, in: Harry Viteles und Khalil Totah (Hrsg.): Palestine. A 
Decade of Development (The Annals of the American Academy of Political and Social Science, Bd. 164), Philadelphia 1932, S. 
178–183.

„1. There  should  be  immediate  establishment  of  a 
representative  form  of  government  in  Palestine  similar 
to  that  proposed  in  the  Passfield  White  Paper  and 
repeatedly demanded by the Arab Executive. The presence 
of  the  Mandatory  power  is  a  guarantee  that  the  Arab 
majority  will  not  trespass  on  the  rights  of  the  Jewish 
minority. […]

2. Immigration should be regulated not by the representative 
government  but  by  an  immigration  commission  who 
should  control  immigration  in  accordance  with  the  eco 
nomic  capacity  of  the  country  to  absorb  and  support 
immigrants, with the proviso that an Arab majority shall 
always be maintained. […]

3. Development and conservation of the natural resources of 
the  country  should  be  carried  on  for  the  benefit  of  all 
elements  of  the  population,  and  not  for  any  one  section,
or for a group of foreign capitalists. […]

4. The economic independence of the Palestine farmer, be he 
Jew or Arab, is the cornerstone of the country’s prosperity.
[…]

5. There  should  be  encouragement  of  social,  linguistic,
educational, cultural, medical, communal, industrial, and 
business  relationships  between  Jews  and  Arabs  as 
suggested by Rabbi Louis Newman.

The  above  program  would  overcome  two  of  the  most  im-
portant obstacles; namely, the setting up of a representative
government,  which  has  been  persistently  demanded  by  the
Arabs and as persistently opposed by the Jews; and the remo-
val of immigration regulation from the realm of politics to the
realm of economics, where it rightly belongs. It would allay
the justified fears of the Arabs by perpetuating an Arab majo-
rity, and at the same time permit enough Jewish immigrants
to enter the land to form a ‘body’ or ‘backbone’ for a cultu-
ral or spiritual revival. It would not satisfy the extremists in
either camp, but its adoption for an armistice period of say
ten years would clarify the atmosphere of misunderstanding
and suspicion and permit the moderates in both camps -who
are the sole hope of peace and understanding- to get together
and join hands in the upbuilding of the land and the revival
of both Arab and Hebrew cultures.”



– 10 –

Der Nahe Osten im frühen 20. Jahrhundert – Denkanstöße

Die Nationalsozialistische Herrschaft in Deutschland und 
der Zweite Weltkrieg (1933-1945)

Willy Cohn (1888-1941)

Die Bemühungen und Ansätze zur Verständigung zwi-
schen Juden und Arabern in Palästina wurden durch die 
politische Entwicklung in Deutschland zwischen 1933 und 
1945 erschwert, weil sich die Lage veränderte und Kon-
flikte verschärften. Mit ihrer Machtübernahme schalteten 
die Nationalsozialisten ihre politischen Gegner aus und 
begannen in Etappen mit der Entrechtung der deutschen 
Jüdinnen und Juden. Zu gewaltsamen Ausschreitungen 
kam es bei den Novemberpogromen 1938, und schließlich 
setzten sie die planmäßige Verfolgung und Vernichtung 
der europäischen Juden in den Konzentrations- und Ver-
nichtungslagern um.
Die Mehrzahl der deutschen Juden und Jüdinnen hoffte, 
dass es sich um eine vorübergehende Welle des rassischen 
Antisemitismus handle. Wenn sie über Auswanderung 
nachdachten, dann fehlten ihnen vielfach die Mittel oder 
die Ziele. Denn die meisten europäischen aber auch außer-
europäischen Staaten wie die USA verfolgten eine strikte 
Einwanderungspolitik mit festen Quoten. Daran änder-
ten internationale Konferenzen und die Verschärfung der 
Lage in Deutschland nichts. Eine strikte Quotierung gab es 
auch für Palästina. Nach 1939 bedurfte es eines britischen 
Zertifikats, das Kapital oder eine berufliche Eignung im 
Handwerk oder in der Landwirtschaft voraussetzte. Trotz 
internationaler Beschränkungen gelang ca. 300.000 Jüdin-
nen und Juden bis zum deutschen Auswanderungsverbot 

im Jahr 1941 die Emigration. Für einige wenige eröffnete 
sich in der Türkei eine Perspektive. Schon seit 1932 hatte 
sich das türkische Regime unter Kemal Atatürk um deut-
sche Experten bemüht, die den Aufbau der Universität in 
Istanbul und einer landwirtschaftlichen Hochschule in 
Ankara unterstützen sollten. Formen der deutsch-osma-
nischen bzw. deutsch-türkischen Zusammenarbeit hatten 
eine lange Tradition, die ins 19. Jahrhundert zurückreicht. 
Nach 1933 schlug der Schweizer Berater der türkischen 
Regierung vermehrt jüdische Wissenschaftler für diese 
Aufgaben vor. Aufnahme fanden schließlich mehrere hun-
dert Wissenschaftler und Experten mit ihren Familien in 
der Türkei. Stand für die Türkei die Aufbauhilfe im Vor-
dergrund, so rettete sie damit zugleich dieser privilegier-
ten Gruppe das Leben.
Das Ankommen und der Alltag in der Türkei brachte neue 
und bekannte Herausforderungen für die Emigranten. In 
Istanbul gab es eine deutsche Gemeinde, die ein breites 
politisches Spektrum vertrat. Die Haltung zum National-
sozialismus und seiner rassistischen Politik spaltete diese 
Gemeinde, zumal die NSDAP auch in Istanbul die Aus-
grenzung der jüdischen Deutschen durchzusetzen such-
te. Viele dieser Experten kehrten 1945 nach Deutsch-
land zurück oder migrierten weiter nach Palästina oder 
in die USA.

Der 1888 geborene Willy Cohn war promovierter Histori-
ker und unterrichtete am Breslauer Johannesgymnasium. 
1933 wurde er „aus politischen Gründen“ in den Ruhe-
stand versetzt, danach hielt er Vorträge und übernahm 
Auftragsarbeiten für jüdische Organisationen. Zwei Söhne 
konnten nach Frankreich und Palästina auswandern, eine 
Tochter noch 1939 als Vierzehnjährige nach Dänemark. 
1937 besuchten Cohn und seine Frau den Sohn Ernst im 
Kibbuz. Die Hoffnungen auf eine eigene Zukunft in Palästina 
zerschlugen sich jedoch. Im November 1941 wurden Willy 
Cohn, seine Frau Gertrud und die jüngeren Töchter Susanne 
und Tamara deportiert und am Tag ihrer Ankunft in Kaunas 
mit 2000 Deportierten aus Breslau und Wien erschossen.

Es folgen einige Passagen aus seinem Tagebuch.
„24. Februar 1933
Man ist jetzt viel mit seinen Gedanken in Palästina, ge-
wiß, wäre man dort, hätte man vielleicht Sehnsucht nach 
Deutschland! Das ist ja unser Judenlos [...]. Alles geht nicht 
wie man will; immer ist man irgendwie vom Geld abhängig.

3. Mai 1933
Ernst erzählte heute, sein Chawer Bromberger schreibt aus 
Palästina. Bei jedem Ankömmling fragt man: „Kommen Sie 
aus Deutschland oder aus Überzeugung?“ Ein bitterer Witz.

18. Mai 1933
Es ist ein merkwürdiges Bild in der Universität, die vielen braunen 
Uniformen. Es ist traurig, wenn man sieht, wie isoliert die jüdi-
schen Studenten sind.

6. Oktober 1933
Inzwischen war Trudi bei [der] Beratungsstelle für die Jugend-
alijah [...], wir bekamen die Formulare. Ich habe mich kurz ent-
schlossen und die Formulare [für Ernst] ausgefüllt, man kann die 
Meldung immer noch zurückziehen und hält sich alle Wege offen. 
Es würde mir ein Trennung auch von diesem Jungen sehr schwer 
fallen, aber man darf in dieser Zeit nicht egoistisch sein und muß 
nur an die Zukunft seiner Kinder denken.
 
30. Oktober 1933
[Neulich] sprach ich Martin Bab, der in dieser Woche als Chaluz 
nach Erez geht; er meint, daß die letzten Araberunruhen uns 3.000 
Certifikate gekostet haben!

24. November 1934
Nach dem Abendbrot noch mit Ernst spazierengegangen, über ver-
schiedene Fragen seiner Alijah unterhalten! Er ist sehr verständig 
und freut sich unbändig! Mir ist es natürlich auf der einen Sei-
te schmerzlich, wenn ich auch stolz bin, Erez einen Aufbauer zu 
schenken.



– 11 –

Der Nahe Osten im frühen 20. Jahrhundert – Denkanstöße

24. April 1935
Mandowskys getroffen, einiges aus Erez erzählt; von meinem 
Plan gesprochen, in eine Kwuzah zu gehen; es tauchen da 
doch größere Schwierigkeiten auf, als ich sie zuerst gesehen 
habe. Da ich körperlich nicht mitarbeiten kann, ist die Frage, 
ob mich eine Kwuzah, jede ist ja wirtschaftlich selbständig, 
nimmt. Doch das alles muß eben sorgsam verfolgt werden. 
(…)

27. Mai 1935
Der Film war gestern ein ganz großes Erlebnis; ich gehe ja 
nur noch zu jüdischen Sachen ins Kino [...]. Das jüdische 
Volk bei der Arbeit [...], und was mich am meisten bewegte, 
die größte Zahl der Aufnahmen war aus Giwath Brenner; ich 
konnte also den Ort sehen, wo mein Sohn arbeitet und glück-
lich ist. [...] [Ü]ber dem Ganzen die Stimmung aufbauender 
freudiger Arbeit! Das Land der Verheißung. Das Tauentzien-
kino war ganz ausverkauft.

25. Juni 1936
Heute früh ausführlich an Ernst wegen unserer Alijah ge-
schrieben; hoffentlich erreicht er etwas; ich möchte das Land 
noch sehen, ehe ich von dieser Welt Abschied nehme.

17. Dezember 1936
Wir bekommen jetzt den Kapitalbetrag der Reichelt GmbH 
heraus, er wird uns vielleicht die ersehnte Palästinareise im 
Frühjahr ermöglichen. [...] Es wäre zu schön, um wahr zu sein.

9. März 1937
In Erez Israel sieht es wieder etwas unruhig aus! Diesmal 
scheinen die Juden sich nicht alles gefallen zu lassen.
18. März 1937 An Bord der „Marietta Pascha“.

26. März 1937
Vor Haifa. [...] Draußen Ernst, der ein Riesenmensch gewor-
den ist, fast gar nicht zum Wiedererkennen, braun, so wie 
man sich einen Chaluz vorstellt. Sehr ruhig und in sich selbst 
verankert. Erster Abend Pessach mit schönem G[o]ttesdienst 
[...]. Welche Gefühle bestürmten mich da: Ich war den Trä-
nen nahe. Pessach in Erez Israel. Nur Juden, wenn ich jetzt 
zum Balkon herunterschaue, sehe ich durch einige Straßen 
wirkliche Menschen, die mit Talles und Gebetbuch in die Sy-
nagoge gehen. [...] Sonne draußen. Wir sind in Erez Israel!
(…)

30. März 1937
Guttmann hat sich gestern sehr nett zu mir eingestellt; wir 
sprachen über die Möglichkeiten wissenschaftlichen Arbei-
tens [...]. Ich sagte ihm, daß ich auch gern einen Einblick 
in das Leben der Universität haben möchte, was er mir zu-
sagte. [...] Ich glaube nicht, daß ich in Jerusalem zu einem 
zusätzlichen Einkommen käme, doch möchte ich trotzdem 
dort gern leben.

30. März 1937
Giwath Brenner [...] Nun sitze ich im Zelt und bin eigentlich 
restlos glücklich, daß ich am Ziel meiner Wünsche bin, die 
Fahrt hier herauf war schon sehr schön und nun duftet alles 
paradiesisch [...].

1. April 1937
Giwath Brenner [...]. Ich [...] sah beim Ackern und Eggen zu, 
all das geschieht mit den modernsten Maschinen. Am Heu 
unseres Landes gerochen. Mich berauscht das, was jüdische 
Menschen hier schaffen [...], überall aufbauende Arbeit.

3. April 1937
Am Nachmittag mit Ernst einen Spaziergang gemacht [...]. 
Der Junge ist von einem außerordentlichen Idealismus. Wir 
hatten ein ulkiges Erlebnis; wir trafen eine Großmutter mit 
ihrem Enkelkind; sie ist schon zwei Jahre im Lande und kann 
kein Wort hebräisch, das Enkelkind aber spricht nur hebrä-
isch. Ernst mußte dolmetschen.

5. April 1937
Von der gestrigen Autofahrt nun noch manches nachzutra-
gen. Die Autos sind alle vergittert, was der beste Schutz gegen 
Steinwürfe ist. In einem solchen Falle muß man das Fenster 
hinunterlassen, um sich gegen Glassplitter zu schützen.

12. April 1937
Immer noch kommt es mir wie ein Wunder vor, daß ich in 
Jerusalem bin! Man trägt natürlich ein Jerusalem im Herzen, 
das das der modernen Stadtteile nicht ist. Aber das kann na-
türlich nach zwei Jahrtausenden nicht mehr sein [...].

13. April 1937
Am Nachmittag [...] der Blick über Jerusalem, das, was ich mir 
ersehnt habe; selbst wenn man nicht alle einzelnen Gebäude 
wußte, bekam man doch ein Bild in die Seele, der Felsendom 
auf dem Tempelplatz, die alte Herrlichkeit unseres Volkes!

14. April 1937
Jerusalem [...]. [Wir waren] wieder auf der Jaffastraße, sie 
entlang an dem Neubau der Hauptpost (nur Araber werden 
charakteristischerweise dabei beschäftigt) vorbei zum Jaffa-
tor, von dort ein letzter Blick über die Umgegend Jerusalems, 
dann hinein in das Gewirr des arabischen Schuks, eine frem-
de Welt, Laden an Laden, Münzen, Stoffe, Eßwaren. In die 
Nebengassen darf man sich nicht verirren, wer das als Jude 
tut, kann heute riskieren, restlos zu verschwinden. [...]

21. April 1937
Giwath Brenner [...]. Wenn ich früh die jungen Menschen 
bei der Arbeit sehe, dann packt mich ein großes Glücksge-
fühl, daß unser Volk nun wieder jung wird und das schafft. 
Es können einem die Juden leid tun, die nicht sehen wollen, 
daß nur so eine Wiedergeburt möglich ist.

28. April 1937
Haifa, Mittwoch. Der letzte Tag in Erez Israel hebt an! Es ist 
ein wehmütiges Gefühl für einen Menschen, der gern hier blei-
ben möchte. Aber das hilft nun nichts. [...] Ich bin dankbar, 
für die Wochen, die [ich] hier verleben durfte. Sie gehören trotz 
der immensen Schwierigkeiten, die zu überwinden waren, zu 
den erlebnisreichsten meines Lebens. Gebe G[o]tt, daß ich bald 
wiederkommen und an dem Aufbau teilnehmen darf.



– 12 –

Der Nahe Osten im frühen 20. Jahrhundert – Denkanstöße

3. Juli 1937
Breslau, Sonnabend. Gestern kam ein sehr hübscher Brief 
von Ernst; er war in Tel Aviv und interessiert sich sehr für die 
Erledigung unserer Angelegenheit. Wer weiß, ob es noch je-
mals dazu kommen wird und ob ich es gesundheitlich werde 
durchstehen können.

13. September 1937
Die heutige Morgenpost brachte mir einen Brief, der mich 
wenig erfreute. Frau Borger schrieb aus Giwath Brenner, daß 
[der Kibbuz] unsere Aufnahme abgelehnt hat. Gewiß, ich 
hatte nach den langen Monaten des Wartens nicht mehr da-
mit gerechnet, aber jetzt wo man es schwarz auf weiß hat, ist 
es doch auch schlimm. Ein Traum geht aus meinem Leben; 
dort hätte ich vielleicht noch einmal ein Stück Heimat fin-
den können. Jedenfalls habe ich mich natürlich sehr aufge-
regt. [...] Nun, ich werde versuchen müssen, auch über diesen 
Schlag hinwegzukommen; ein schwerer Schlag bleibt es [...]. 
Man muß sehr tapfer sein [...]. Meine Seele hatte sich sehr 
an diesen Plan gehängt, und gerade Giwath Brenner erschien 
mir wie ein Hafen. Nun ist das vorbei, ganz vorbei.“

Quellenabschnitte aus: Willy Cohn: Kein Recht, nirgends. Breslauer Tagebücher 1933–1941. Eine Auswahl, Hg. von Norbert 
Conrads, Köln/Weimar/Wien 2008.

Philipp Schwartz (1894 – 1977) und Fritz Neumark (1900 – 1991)

Philipp Schwartz wurde 1894 in Werschetz in Österreich-
Ungarn geboren. Auch er war Weltkriegsteilnehmer. Nach 
einem Medizinstudium in Budapest arbeitete er als Patho-
loge an der Universität Frankfurt. 1933 wurde der jüdische 
Wissenschaftler von den Nationalsozialisten entlassen  
und floh in die Schweiz. Dort gründete er die „Notgemein-
schaft deutscher Wissenschaftler im Ausland“. Schwartz 
nahm Kontakt in die Türkei auf, und wurde im Herbst 
1933 als Leiter des Pathologischen Instituts nach Istanbul 
berufen. Nach dem Krieg gab ihm die Universität Frank-
furt zwar seinen Titel zurück, aber eine Stelle erhielt er 
nicht. Auch spätere Versuche einer Rückkehr scheiterten 
an der mangelnden Bereitschaft der Universität. Schwartz 
wanderte in die USA aus, wo er als Direktor am Warren 
State Hospital in Pennsylvania arbeitete. Er starb 1977 in 
Florida. Die Alexander von Humboldt Stiftung, die den 
internationalen wissenschaftlichen Austausch fördert, hat 
2015 die Philipp Schwartz-Initiative ins Leben gerufen, 
die verfolgte und geflüchtete Wissenschaftler:innen mit 
Stipendien unterstützt.
Philipp Schwartz gibt in seinen Tagebuchaufzeichnungen 
nach seiner Ankunft in der Türkei die ersten Eindrücke 
von einem Treffen mit dem türkischen Bildungsminister, 
Reshid Galip, wieder. Das Treffen drehte sich um die Fra-
ge, welche Professoren in der Türkei berufen werden soll-
ten und wie die notwendigen Verträge ausgestaltet werden 
sollten. 

Er schreibt:
„Wir versammelten uns wieder und nahmen unsere Plät-
ze ein. Das Dokument wurde langsam vorgelesen und Satz 
für Satz bestätigt. Der Minister erhob sich: ‚Es ist dies ein 
außergewöhnlicher Tag, an welchem wir eine beispiellose Tat 
vollbringen durften. Als vor fast 500 Jahren Konstantinopel 
fiel, beschlossen die byzantinischen Gelehrten das Land zu 
verlassen. Man konnte sie nicht zurückhalten. Viele von ih-
nen gingen nach Italien. Die Renaissance war das Ergebnis. 
Heute haben wir uns vorbereitet, von Europa eine Gegenga-

be zu empfangen. Wir erhoffen eine Bereicherung, ja, eine Er-
neuerung unserer Nation. Bringen Sie uns Ihr Wissen und Ihre 
Methoden, zeigen Sie unserer Jugend den Weg zum Fortschritt. 
Wir bieten Ihnen unsere Dankbarkeit und unsere Verehrung 
an.‘ Er unterschrieb und meine Unterschrift folgte.“

Einen Tag später fand ein weiteres Treffen mit Reshid Galip 
statt. Schwartz erinnert sich wie folgt:
„Am späten Vormittag des nächsten Tages fragte mich der 
Minister höchst zufrieden – er hatte inzwischen mit dem 
Präsidenten der Republik gesprochen und seinen Kollegen 
berichtet -, ob es mir möglich sein würde, in zwei Wochen 
mit der endgültigen Liste und mit den Zusagen der Berufe-
nen zurückzukommen. Ich überlegte und versprach, daß ich 
in spätestens drei Wochen zur Stelle sein würde. ‚Wir haben 
gestern vergessen, über 5 weitere Lehrstühle zu sprechen‘.
Er versicherte, daß jeder, der die Berufung annehme, ob frei, 
im Gefängnis oder im Konzentrationslager, als Beamter der 
Republik betrachtet und unter türkischem Schutz stehen 
werde. ‚DIE werden uns keine Schwierigkeiten bereiten. Wir 
wissen, wie mit ihnen fertig zu werden ist.‘“

Einer der berufenen jüdischen Wissenschaftler war der im 
Jahr 1900 in Hannover geborene Staats- und Finanzwis-
senschaftler Fritz Neumark. Er schrieb autobiographisch 
über seine Zeit in der Türkei. Im Herbst 1933 kam auch er 
in Istanbul an, ab 1938 verschärften sich die Maßnahmen 
gegen Juden im Deutschen Reich, was auch nicht ohne 
Auswirkungen auf die in der Türkei lebenden Wissen-
schaftler blieb:
„Die grundsätzliche Deutschfreundlichkeit hinderte die Re-
gierung allerdings nicht daran, bei Kriegsausbruch wie alle 
anderen ausländischen, so auch die deutschen Experten zu 
entlassen, die in türkischen Ämtern tätig waren, darunter 
Reuter, Baade und Wilbrandt. Auf einem anderen Blatt 
stand das Verhalten gegenüber einigen Emigranten, die we-
der (bisherige) Regierungssachverständige noch Professoren 
waren. Sie wurden, zumal wenn Juden oder gar des Sozia-



– 13 –

Der Nahe Osten im frühen 20. Jahrhundert – Denkanstöße

zei behilflich sein wollte, wurde mir scharf bedeutet, ich solle 
mich in diese Angelegenheit nicht einmischen, sonst würde 
der Spionageverdacht auch auf mich fallen. Allmählich hör-
ten jedoch derartige Fälle auf, teilweise schon deshalb, weil 
nicht geschützte und womöglich paßlos gewordene deutsch-
sprachige Emigranten, sofern ihnen das irgend möglich war, 
in ein anderes Land flüchteten.“
Im Unterschied zu Philipp Schwartz gelang Neumark im 
Jahr 1952 die Rückkehr an die Universität Frankfurt, wo 
er sogar zweimal zum Rektor gewählt wurde. Der ange-
sehene Finanzwissenschaftler starb hochbetagt 1991 in 
Baden-Baden.

Quellenabschnitte aus: Philipp Schwartz: Notgemeinschaft. Zur Emigration deutscher Wissenschaftler nach 1933 in die Türkei, 
Marburg 1995, S. 46–49 sowie Fritz Neumark: Zuflucht am Bosporus. Deutsche Gelehrte, Politiker und Künstler in der Emig-
ration 1933–1953, Frankfurt a.M. 1980, S.210–211.

Edzard Reuter (1928 – 2024)

Neben den Juden, die die größte Gruppe darstellte, ver-
folgten und entrechteten die Nationalsozialisten auch an-
dere Personen und Gruppen, wie etwa die Sinti und Roma. 
Zur Gruppe der politisch Verfolgten gehörte der 1889 in 
Apenrade an der Ostsee, im heutigen Dänemark, gebore-
ne Sozialdemokrat Ernst Reuter. Vielen von ihnen wird er 
bekannt sein, weil er als Bürgermeister von Berlin im Jahr 
1948 der sowjetischen Blockade standhielt und die Krise 
meisterte. 15 Jahre vorher, 1933, amtierte er als Bürger-
meister in Magdeburg, als die Nationalsozialisten ihn aus 
dem Amt drängten. Er wurde zweimal von der Gestapo 
verhaftet und in ein Konzentrationslager gebracht. Noch 
rechtzeitig gelang ihm die Flucht in die Türkei, wo er bis 
1946 mit seiner Familie blieb. Zur Familie gehörte der 
sechsjährige Edzard, der mit der Mutter dem Vater in die 
Türkei folgte, wie er in seinen Erinnerungen berichtet, die 
als Erzählung des Vaters gefasst sind:

„Nach einer viertägigen Fahrt mit dem Orientexpreß über 
Wien, Ljubljana, Belgrad und Sofia waren deine Mutter und 
du in jenem Sommer 1935 in Istanbul angekommen. Die 
Reise war für den Jungen aufregend gewesen: das Erlebnis 
eines ganzen eigenen Abteils im Schlafwagen des berühmten 
Zuges, die Menschen in den anderen Waggons, ungewohnt 
gekleidet, fremde Sprachen schnatternd, oft genug begleitet 
von allerhand Geflügel und sonstigem Getier. Alles wurde je-
doch von der nervösen Spannung der Mutter überlagert, die 
dem Wiedersehen mit ihrem Mann entgegenfieberte und zu-
gleich so unsicher war, was euch erwartete. Um so größer die 
Freude und Erleichterung, als euch der Vater auf dem Bahn-
hof in Istanbul in die Arme schloß. Seine ersten Worte waren 
voller Zuversicht, daß ihr in der Türkei eine gute Chance 
haben würdet, die Hitlerzeit gesund und ungefährdet hinter 
euch zu bringen.“

Die Familie lebte in Ankara, wo der Vater an der Univer-
sität lehrte, knüpfte Kontakte zu den anderen Emigranten 
und erkundete das Umland, so weit dies möglich war, wie 
Edzard Reuter erinnert:
„Die traumhaft schönen, grünbewachsenen Küsten der süd-
westlichen Türkei kannte ich damals noch nicht, durften wir 
uns doch, mit Ausnahme weniger Dienstreisen meines Va-
ters, während der mehr als elf Jahre unseres Aufenthaltes nie 
ernsthaft über die Grenzen der für uns offenen Städte hin-
ausbewegen; alles andere war mehr oder minder ausnahms-
los militärisches Sperrgebiet.“

Mit der Kündigung des Freundschaftsvertrages und der 
Kriegserklärung der Türkei an Deutschland, die auf Drän-
gen der Alliierten im Februar 1945 erfolgt war, änderte sich 
die Lage der Emigranten in der Türkei. Reuter erinnert sich:
„Wir hatten besonderes Glück, daß wir, im Unterschied zu 
anderen Emigranten, nach dem späteren Abbruch der Be-
ziehungen zwischen der Türkei und Deutschland nicht in 
einer der dafür bestimmten anatolischen Provinzstädte in-
terniert wurden. Um so länger kam uns die Wartezeit vor, 
bis wir Anfang November 1946 den Dampfer »Ege« zur 
Reise in Richtung Marseille besteigen konnten, der uns, mit 
der Zwischenstation in Paris, endlich nach Deutschland zu-
rückführen sollte. Es war ein Abschied voller Wehmut, denn 
ich wußte, daß damit ein entscheidender Abschnitt meines 
Lebens zu Ende ging, und so rannen mir auch die Tränen, 
als der Dampfer die Silhouette von Istanbul in der Abend-
dämmerung hinter sich ließ: Es war der Abschied von meiner 
Jugend, es war der Abschied von den türkischen Menschen.“

Sein Abitur hatte er nicht mehr in der Türkei ablegen können. 
Das holte Edzard Reuter in Deutschland nach, und studierte 
anschließend Mathematik, Physik und Rechtswissenschaft 

lismus  oder  Kommunismus Verdächtige,  nicht  selten  -  teil-
weise  anscheinend  nicht  ohne  ‘Nachhilfe’  durch  die  deut-
schen  amtlichen  Vertretungen  -  unter  dem  unberechtigten
Verdacht der Spionage urplötzlich ausgewiesen,  so etwa ein
völlig harmloser Bekannter von uns, der sich mit der Vertre-
tung einer zahntechnischen Firma ein bescheidenes Einkom-
men erworben, und eine Bekannte ,die, nachdem sie sich von
ihrem  ‘arischen’ Mann  (einem  Berliner  Buchhändler) hatte
scheiden lassen, um ihm die weitere Ausübung seines Berufs
zu ermöglichen, in Istanbul ihr Brot mit Sekretärinnenarbeit
verdient  hatte  und  unter  polizeilichem  Geleit  binnen  acht-
undvierzig  Stunden  das  Land  verlassen  mußte. Als  ich  ihr,
die so gut wie kein Türkisch verstand, auf der Fremdenpoli-



– 14 –

Der Nahe Osten im frühen 20. Jahrhundert – Denkanstöße

in Berlin und Göttingen. 1964 kam er zu Daimler-Benz, 
nachdem eine erste Bewerbung erfolglos geblieben war, 
und stieg 1987 zum Vorstandsvorsitzenden auf. Diese Po-
sition hatte er bis 1995 inne. Nach dieser Zeit hat er mit 

seiner Frau eine Stiftung gegründet, die sich für Völker-
verständigung und die deutsch-türkische Geschichte und 
Verständigung einsetzt.

Quellenabschnitte aus: Edzard Reuter: Schein und Wirklichkeit. Erinnerungen, München 1999, S. 105–121.

Die Gründung des Staates Israel und die Emigration der  
arabischen Bevölkerung
Im Vergleich zu den wenigen Experten, die in der Türkei 
Zuflucht fanden, wanderten 200.000 Juden nach Palästi-
na aus, allein 180.000 in den Jahren zwischen 1932 und 
1935. Das veränderte die demographische und soziale 
Struktur in Palästina und verstärkte die ohnehin vorhan-
dene Segregation. Die Mehrheit der Muslime arbeitete in 
der Landwirtschaft, während Industrie und Gewerbe von 
Juden und Christen dominiert wurde. Die Siedlungsstruk-
tur veränderte sich und verschob sich in Richtung Küste, 
die Urbanisierung nahm zu und das Verhältnis von Stadt 
und Land wandelte sich. Diese Entwicklungen verstärkten 
die Trennung zwischen Juden, Arabern und den weiteren  
Bevölkerungsgruppen.
Der Wandel verstärkte außerdem die Bedrohungsgefühle 
unter den in Palästina lebenden Arabern. Eine jüngere Ge-
neration organisierte und politisierte die Zivilgesellschaft, 
die seit den 1920er Jahren vielfältige Formen und Struk-
turen etwa in Vereinen gebildet hatte. 1936 kam es zum 
Aufstand mit Protesten, Streiks und Boykotts, die Schwer-
punkte auf dem Land hatten und die Wirtschaft trafen. Die 
Briten setzten daraufhin 1937 zum wiederholten Male eine 
Kommission ein. Die nach ihrem Vorsitzenden benannte 
„Peel-Kommission“, die im Winter 1936/1937 die Lage in 
Palästina untersuchte, kam zu dem Ergebnis, dass die Lage 
in Palästina einen „toten“ Punkt erreicht habe, weil die 
„einander entgegenstehenden Verpflichtungen aus dem 
Mandat“ nicht zu erfüllen seien. Für die Zukunft zeigte sie 
sich wenig hoffnungsvoll und hielt fest: „Das Nationalheim 
kann, wie zuvor gesagt, nicht halbnational sein. Unter diesen 
Umständen noch weiter daran festzuhalten, daß palästinen-
sisches Staatsbürgertum irgendeinen moralischen Gehalt in 
sich schließe, wäre eine verderbliche Illusion. Weder Araber 
noch Juden haben irgendein Gefühl von Verpflichtung für 
einen einheitlichen Staat.“

Auf der Basis dieser Erkenntnis schlug sie eine Teilung des Ge-
biets in zwei Staaten vor mit einem britischen Mandatskorridor 
von Jaffa bis Jerusalem einschließlich Bethlehems, den wich-
tigsten heiligen Stätten im Land.
Nicht nur in Palästina, sondern auch in Großbritannien waren 
die Reaktionen auf den Vorschlag sehr gemischt. Weitere Un-
tersuchungen und Verhandlungen folgten, der Aufstand wurde 
zu Beginn des Zweiten Weltkriegs beendet. Die Gewalt in Pa-
lästina fand jedoch kein Ende. Aus Protest gegen die restriktive 
Einwanderungspolitik verübten zionistische Untergrundbewe-
gungen Anschläge auf britische Ziele.
Nach dem Zweiten Weltkrieg nahmen diese Angriffe auf die Bri-
ten zu, die sich außerdem mit einer innenpolitisch angespann-
ten Lage nach dem Krieg und außenpolitischen Forderungen 
insbesondere der Amerikaner konfrontiert sahen, die eine Auf-
hebung der Zuwanderungsbeschränkung forderten. Im Februar 
1947 übertrug der britische Außenminister die Palästinafrage 
den neu gegründeten Vereinten Nationen. Wieder reiste eine 
Kommission nach Palästina und kam zu einem ähnlichen Er-
gebnis wie die „Peel- Kommission“, allerdings mit einem modi-
fizierten Teilungsplan, der der demographischen Entwicklung 
und Siedlungsstruktur stärker Rechnung trug. Die Generalver-
sammlung der Vereinten Nationen stimmte am 29. November 
1947 in einer Resolution dem Plan mit großer Mehrheit zu, und 
die Briten verkündeten das Niederlegen ihres Mandats und den 
Rückzug ihrer Truppen für den 14. Mai 1948.
Mit dem Teilungsbeschluss der Vereinten Nationen setzte eine 
Spirale der Gewalt auf beiden Seiten ein. Am 14. Mai 1948 er-
klärte David Ben-Gurion, der 1906 als Zionist nach Palästina 
gekommen war, die Unabhängigkeit des Staates Israel. Am fol-
genden Tag griff die Arabische Liga Israel an und es begann 
der erste arabisch-israelische Krieg, der 1949 mit einem mili-
tärischen Sieg Israels endete. Die Kampfhandlungen lösten eine 
Massenflucht arabischer Palästinenser aus, die zu Hunderttau-
senden das Land verließen. Das war für die arabische Bevölke-
rung eine Katastrophe – Arabisch nakba.



– 15 –

Der Nahe Osten im frühen 20. Jahrhundert – Denkanstöße

Anbara Salam Khalidi (1897 – 1986)

Morris S. Lazaron (1888 – 1979)

Anbara Salam Khalidi, die arabische Feministin, wie sie 
genannt wird, haben wir schon zu Beginn der Lesung ge-
hört. Sie lebte mit ihrem Mann in Jerusalem, als der israe-
lisch-arabische Krieg begann. In ihren Erinnerungen be-
richtet sie über die Kriegssituation, ihre Entscheidung ins 
Exil zu gehen und den Neuanfang im Libanon, der durch 
den plötzlichen Tod ihres Mannes überschattet wurde.

„In Palestine, as the troubles grew more intense and Jewish 
attacks on us increased, the British army set up road blocks 
on the main streets. Tension mounted between us and our 
neighbors, the Jewish agricultural school for girls run by Mrs 
Rahel Ben Zvi whose husband was later to become the pre-
sident of Israel. A mere fillet metal fence separated us, and 
at night their guards would open fire on us and our guards 
would return fire. Sleep became impossible and the children 
lived in constant fear. They went to school in an armored 
school bus and would often return terrified by the painful 
sights they saw on their way. Every day we heard news of how 
homes were bombed into rubble, and the exchange of fire was 
constant, day and night, between the Jewish settlements and 
the Arab villages near our house in the Arab College. Then a 
spate of assassinations began: a Jewish doctor would be killed 
and days, sometimes hours later, an Arab doctor would be 
shot in revenge. An academic on one side would be shot in 
retaliation for an academic on the other. If, for any urgent 
reason, we needed to leave our house, we had to cross the 
front garden bent double for fear of being shot at by our neig-
hbors. Under these circumstances we began to think seriously 
about leaving—an absence we imagined would be tempora-

ry. When we finally decided to leave, our hearts were very heavy 
and our nerves near breaking point. No sooner did the car arrive 
to carry us to Beirut than tears filled my eyes. I would go out of the 
door, then walk back in again to examine the rooms, bathrooms, 
kitchen and garden, as if to bid them farewell and promise them 
that I would soon come back.
On arriving in Beirut on April 12, 1948, Ahmad immediately be-
gan to plan how best to serve his countrymen. He conceived the 
idea of establishing a school in the southern Lebanese village of 
Hinniyyeh, situated between Tyre and the border with Palestine. 
He personally supervised the leveling of the land, presented to him 
by our family who were its owners, and the building of the school, 
stone upon stone, gathering for it all the funds he could muster, 
until a girls’ wing was completed followed by a boys’ wing. To it 
was attached a clinic serving the people of the region, both Pales-
tinian refugees and others. A full-time nurse was appointed and a 
number of doctors promised to visit the clinic in turn. The school 
has now graduated a large number of students and some were cle-
ver and studious enough to continue their further education with 
distinction.” 

Ihre Memoiren beendet sie mit der Frage:
„Will I live long enough to once again lift my head with pride 
and claim that my country is indeed a land of progress, love and 
peace? And will I live to see the people of that dear Palestine re-
turn to their homeland, to shelter under its shades and cling to its 
generous earth, where they can enjoy a happy and dignified life, 
where their exile finally ends, where their scattered dreams are at 
last fulfilled? I look to the future with firm hope, and with trust in 
the mercy of God.”

Quellenabschnitte aus: Anbara Salam Khalidi: Memoirs of an Early Arab Feminist. The Life and Activism of Anbara Salam 
Khalidi, London 2013, S. 160 – 162.

Morris S. Lazaron wurde 1888 in Savannah in Georgia in 
den USA geboren. Er studierte an der Universität in Cin-
cinnati und am Hebrew Union College. 1914 wurde er 
zum Rabbi ordiniert und arbeitete bis zu seinem Rücktritt 
im Jahr 1949 als Rabbi der großen jüdischen Gemeinde in 
Baltimore. Zu diesem Rücktritt hatten Kontroversen über 
die Haltung zum Zionismus innerhalb der Gemeinde ge-
führt. Bis zu seinem Tod, im Jahre 1979, lebte Lazaron in 
New York und Florida, engagierte sich für Völkerverständi-
gung in der Gesellschaft „American Friends of the Middle 
East“, schrieb Bücher und verfasste seine Memoiren. 

Seine Konflikte innerhalb der jüdischen Gemeinde hingen 
mit seinem eigenem Verhältnis zum Zionismus zusam-
men. Er hatte seit den 1920er Jahren Phasen der Begeiste-
rung und der Distanz zum Zionismus durchlaufen, die mit 
persönlichen Erfahrungen bei einem Besuch in Palästina 
1921 zusammenhingen, aber auch der Teilnahme an der 
Anhörung im amerikanischen Kongress 1922, bei der er die 
Resolution für ein „national home for the Jewish people“  

befürwortet hatte, und Besuchen im nationalsozialistischen 
Deutschland in den Jahren 1934 und 1935.
Trotz des Wissens um die Bedrohung und die Gefahren, die 
der Nationalsozialismus für die europäischen Juden bedeutete, 
wuchs sein Unbehagen gegenüber dem Zionismus, den er als 
Ausdruck eines alten Nationalismus, der die Menschen mehr 
spalte als eine, und als Instrument zur Durchsetzung politischer 
Ziele betrachtete. Im Jahr 1945 fasste er seine Gedanken in 
einem Aufsatz zu Palästina zusammen. Ausführlich erläuterte 
er die Interessen verschiedenster Volksgruppen und Nationen 
(Juden, Araber, British Empire, Russland, USA) an Palästina 
und wägt die verschiedenen Modelle für eine Lösung des Kon-
fliktes. Letztendlich kommt er zu dem Entschluss, dass nur ein 
Kompromiss die Lösung für ein friedliches Zusammenleben 
sein könne:

“Enduring states are not born mature. They evolve-unfold as their 
inhabitants strive and sacrifice, labor and create together. Britain, 
Russia, the United States, and other countries and peoples have 
vital and important interests in Palestine. Christian, Moslem, and 



– 16 –

Der Nahe Osten im frühen 20. Jahrhundert – Denkanstöße

Jew draw inspiration from what is to all of them the Holy 
Land. The political future of Palestine must be builded [sic!] 
in the unfolding years through peaceful compromise of all 
these national, racial, religious, and international factors. 
Little by little, those who live there will come to regard them-
selves essentially not as Jews, as Moslems, or as Christians, 
but as Palestinians.

Meanwhile, international authority must repress the extre-
mist, encourage the moderate, and give the land a chance. 
They who say they love Palestine should not insist on any 
other way. They who seek „the peace of Jerusalem“ will find 
it only in the way of honorable compromise.”

Arthur Köstler (1905 – 1983)

Quellenabschnitte aus: Morris S. Lazaron: Compromise in Palestine, in: The Annals of the American Academy of Political and 
Social Science 240, Nr. 1, S. 99–108.

Quellenabschnitte aus: Arthur Köstler: Mit dem Rücken zur Wand. Israel im Sommer 1948. Ein Augenzeugenbericht, 
Coesfeld 2020, S. 40–41, S. 54–55 sowie S. 164.

Auch das Leben des 1905 in Budapest geborenen Ar-
thur Koestler ist durch zahlreiche Brüche gekennzeich-
net. Schon während des Studiums der Ingenieurwissen-
schaften hatte er mit kleineren journalistischen Arbeiten 
begonnen. Für eine Reise nach Palästina 1926 brach der 
antisozialistische Zionist Köstler sein Studium ab, und 
finanzierte seinen Lebensunterhalt als Arbeiter im Kib-
buz und als Journalist. Seine Berichte stießen auf Interes-
se, und ein Jahr später sandte ihn der Ullstein Verlag als 
Nah-Ost Korrespondent nach Jerusalem, wo er zwei Jahre 
blieb. Nach seiner Rückkehr 1930 nach Berlin brach er mit 
dem Zionismus und trat der KPD bei, deren Mitglied er 
bis 1937 blieb. Als Kriegskorrespondent berichtete er aus 
dem Spanischen Bürgerkrieg, wo ihn die Faschisten unter 
Franco verhafteten und zum Tode verurteilten, aber dann 
gegen einen Diplomaten Francos austauschten. Diese Er-
fahrung und die stalinistischen Säuberungen in der So-
wjetunion zwischen 1936 und 1938, als „Großer Terror“ 
bezeichnet, änderten seine Überzeugung und führten zum 
Bruch mit dem Kommunismus. Köstler hat dies in seinen 
Romanen, wie „Sonnenfinsternis“ und Berichten verar-
beitet, die bis heute ein eindrückliches und lesenswertes 
Zeugnis der Zeit darstellen. 1940 ging Koestler nach Eng-
land und wurde 1948 britischer Staatsbürger. Gemeinsam 
mit seiner Frau wählte er 1983 den Freitod.
1948, im Jahr seiner Einbürgerung schickten ihn gleich 
mehrere Zeitungen, der Manchester Guardian, Le Figaro 
und die New York Herald Tribune als Kriegsberichterstat-
ter nach Israel. Er bleib mehr als vier Monate und hat in 
seinem Tagebuch die auch eigenen widersprüchlichen 
Wahrnehmungen und Einschätzungen des Krieges fest-
gehalten. Es folgen einige Passagen aus seinem Tagebuch, 
ohne die Auslassungen explizit zu markieren.

Tel Aviv, Montag 7. Juni 1948
„Mit Sicherheit handelt es sich aber um den kuriosesten 
Krieg der jüngeren Geschichte. Die unbedeutenden Stimmen 
der Führer dieses Zwergstaates gehen unter in einem welt-
weiten Echo. Die unerheblichen Tatsachen, die hier geschaf-
fen werden, werfen einen gewaltigen Schatten. Die Floskeln 
der Frontberichte sind überfrachtet mit historischen Anspie-

 

lungen. Auf  der  einen  Seite  Heiliger  Krieg  und Tausendundeine
Nacht, auf der anderen Seite die Bibel und die Makkabäer. Jeder
Hügel oder jedes Wadi, wo heute Maschinengewehre rattern, kann
bezeugen, wie in den Tagen Josuas die Sonne Stillstand oder dass
Christus  dort  ein Wunder  vollbrachte.  Die Wirklichkeit  versinkt

in Archetypen.“

Im  weiteren  Verlauf  berichtet  Koestler  über  Gespräche  zwi-
schen Soldaten und jüdischen Siedlern, die zur Räumung der 
Siedlungen aufgefordert worden waren, um die Frontlinien für
die  Armee  zu  verkürzen.  Das  wurde  in  der  Regel  abgelehnt,
Koestler resümiert seine Eindrücke:

„Doch  letzten  Endes  befand  sich  strategisch  gesehen  die  gesam-
te  jüdische  Gemeinde  in  Palästina  in  einer  derart  unmöglichen
Lage, dass die einzig vernünftige Entscheidung ohnehin hätte lau-
ten  müssen,  tatsächlich  die  ‘Frontlinien  zu  verkürzen’  und  aus 
dem Land zu verschwinden. Ihr einziger Rückzugsraum war aber
nun zufälligerweise das Meer, und jenseits des Meeres hatten sie
auch  keine  Stützpunkte.  Die  palästinensischen  Araber  konnten
nach Syrien, Transjordanien oder Ägypten ausweichen, sie hatten
Tausende von Kilometern im Rücken. Die Juden hatten keine an-

dere Wahl, als dort zu bleiben, wo sie waren, oder unterzugehen.

Genau  diese  Erwägung  bestimmte  die  Strategie  des  Krieges  auf
jüdischer Seite.“

Die  globale  Dimension  des  Krieges  und  seiner  Folgen  ist  Ar-
thur Koestler sehr bewusst, wenn er schreibt:

„Auf jedem mittelgroßen Schulglobus nimmt der Staat Israel nicht
viel mehr Platz als ein Staubkorn ein, und doch gibt es kaum ein
politisches, soziales oder kulturelles Problem, dessen Prototyp man
hier nicht vorfinden kann, und das in seltener Konzentration und
Intensität. [...] Die Tatsache, dass das Staubkorn schon oft in der
Vergangenheit  und  jetzt  wieder  in  der  Gegenwart  im  Zentrum
weltweiter  Konflikte  und  Leidenschaften  steht,  lässt  es  phospho-
reszierend leuchten.“

Diese Einschätzung aus dem Jahr 1948 führt uns in die Gegen-
wart, die wir zum Anlass für unsere historischen Denkanstöße
genommen haben.



– 17 –

Der Nahe Osten im frühen 20. Jahrhundert – Denkanstöße

Quellen- und Literaturverzeichnis

Finale Quellenauswahl:

Ballobar, Conde de: Jerusalem in World War I. The Palestine Diary of a European Diplomat, Hg. von Eduardo Manza-
no Moreno und Roberto Mazza, London 1966, S. 29–42 sowie S. 234–235.

Cohen, Moïs: Referat über die Einwanderung in die Türkei, in: Jacob M. Landau: Tekinalp. Turkish Patriot 1883-1961 
(Uitgaven van het Nederlands Historisch-Archaeologisch Instituut te Istanbul, Bd. 53), Istanbul 1984, S. 50–51.

Cohn, Willy: Kein Recht, nirgends. Breslauer Tagebücher 1933–1941. Eine Auswahl, Hg. von Norbert Conrads, Köln/
Weimar/Wien 2008.

Khalidi, Anbara Salam: Memoirs of an Early Arab Feminist. The Life and Activism of Anbara Salam Khalidi, London 
2013, S. 11–13, S. 44–54 sowie S. 160–162.

Köstler, Arthur: Mit dem Rücken zur Wand. Israel im Sommer 1948. Ein Augenzeugenbericht, Coesfeld 2020, S. 40–41, 
S. 54–55 sowie S. 164.

Lazaron, Morris S.: Compromise in Palestine, in: The Annals of the American Academy of Political and Social Science 
240, Nr. 1, S. 99–108.

Neumark, Fritz: Zuflucht am Bosporus. Deutsche Gelehrte, Politiker und Künstler in der Emigration 1933–1953, 
Frankfurt a.M. 1980, S.210–211.

Reuter, Edzard: Schein und Wirklichkeit. Erinnerungen, München 1999, S. 105–121.

Schwartz, Philipp: Notgemeinschaft. Zur Emigration deutscher Wissenschaftler nach 1933 in die Türkei, Marburg 1995, 
S. 46–49.

Shatara, Fuad: Arab-Jewish Unity in Palestine, in: Harry Viteles und Khalil Totah (Hrsg.): Palestine. A Decade of 
Development (The Annals of the American Academy of Political and Social Science, Bd. 164), Philadelphia 1932, S. 
178–183.

Tamari, Salim: Year of the Locust. A Soldier´s Diary and the Erasure of Palestine´s Ottoman Past, Berkeley/Los An-
geles/London 2011, S. 118–134.

Weltsch, Robert: Zum XIV. Zionistenkongreß, in: Jüdische Rundschau 30, Nr. 64/65, S. 549.

 

Verwendete Literatur:

Antonius, George: The Arab Awakening. The Story of the Arab National movement, New York 1965.

Atanasiu, Mirela: Multilateral Conflicts of Palestine. History, Present and Trends, in: Strategic Impact 79, S. 56–77.

Bar-Tal, Daniel: Sinking into the Honey Trap: The Case of the Israeli-Palestinian Conflict, Washington D.C. 2023.

Elgindy, Khaled: The Belfour Lens, in: Ders.: Blind Spot. America and the Palestinians from Balfour to Trump, Wa-
shington 2019, S. 17–42.

Friedman, Isaiah: Germany, Turkey and Zionism 1897–1918, Oxford 1977.

Gribetz, Jonathan Marc: Defining Neighbors. Religion, Race and the Early Zionist-Arab Encounter (Jews, Christians and 
Muslims from the Ancient to the Modern World, Bd. 22, Hg. von Michael Cook, William Chester Jordan und Peter Schäfer),  
Princeton/Woodstock 2014.

Gribetz, Jonathan Marc: ‘Their Blood is Eastern’. Shahin Makaryus and “Fin de Siècle” Arab Pride in the Jewish ‘Race’, 
in: Middle Eastern Studies 49, Nr. 2, S. 143–161.

Kabha, Mustafa: The Palestinian People. Seeking Sovereignty and State, Boulder/London 2014.

Khalidi, Rashid: Palestinian Identity. The Construction of Modern National Consciousness, New York/Chichester 1997.

Kouts, Gideon: Identity Stereotypes and Communal Identity. Representations of Jewish Immigrants to Palestine by 19th 
Century Hebrew Journalists, in: Bulletin of Palestine Studies 5, S. 1–14.

Krämer, Gudrun: Geschichte Palästinas. Von der osmanischen Eroberung bis zur Gründung des Staates Israel, Mün-
chen 2015.



– 18 –

Der Nahe Osten im frühen 20. Jahrhundert – Denkanstöße

Landau, Jacob M.: The Arabs in Israel. A Political Study, London/New York/Toronto 1969.

Lenhard, Philipp: Wahlverwandtschaften. Kulturgeschichte der Freundschaft im deutschen Judentum 1888–1938 
(Schriftenreihe wissenschaftlicher Abhandlungen des Leo-Baeck- Instituts, Bd. 85),  
Tübingen 2023.

Osiac, Daniela: Palestine. Historical Landmarks, in: Revista de Științe Politice. Revue des Sciences Politiques 28,  
S. 32–43.

Palumbo, Michael: The Palestinian Catastrophe. The 1948 expulsion of a people from their homeland, Kent 1987.

Patek, Artur: Illegal Jewish Immigration to Palestine in the Light of Britain´s MI5 Report of July 14, 1947, in: Studia 
Judaica 29/30, S. 183–210.

Polat, Ü. Gülsüm: “A Hidden Hand” or “Arab Gangs”. The Turkish Press´s View of the Beginning of the 1936–1939  
Revolt in Palestine, in: Bulletin of Palestine Studies 7, S. 1–24.

Ratzabi, Shalom: Between Zionism and Judaism. The Radical Circle in Brith Shalom 1925– 1933, Leiden/Boston/Köln 
2002.

Said, Edward W.: Zionismus und palästinensische Selbstbestimmung, Stuttgart 1981.

Schoeps, Julius H.: Pioneers of Zionism: Hess, Pinsker, Rülf. Messianism, Settlement Policy and the Israeli-Palestinian 
Conflict (Europäisch-jüdische Studien Kontroversen, Bd. 2, Hg. vom Moses Mendelssohn Center for European-Jewish 
Studies), Berlin/Boston 2013.

Schreiber, Friedrich/Wolffsohn, Michael: Nahost. Geschichte und Struktur des Konflikts, Opladen 1996.

Segev, Tom: Es war einmal ein Palästina. Juden und Araber vor der Staatsgründung Israels, München 2005.

Sicari, Daniele: Familiarity and Otherness in Late-Ottoman Travel Accounts of Palestine, in: Romano-Arabica 18,  
S. 165–174.

Troen, S. Ilan: Israeli Views of the Land of Israel/Palestine, in: Israel Studies 18, Nr. 2, S. 100–114. Verein Aktives Mu-
seum: Haymatloz. Exil in der Türkei 1933–1945 (Schriftenreihe des Vereins Aktives Museum, Bd. 8), Berlin 2002.


