
Mercator-Professur 2013 Margarethe von Trotta



Universität Duisburg-Essen

Mercator-Professur 2013

Margarethe von Trotta

Regisseurin, Drehbuchautorin, Schauspielerin



Herausgeber:	 Der Rektor der Universität Duisburg-Essen
Redaktion:	 Ressort Presse in der Stabsstelle des Rektorats, 
	 Dr. Alexandra Nießen
	 https://www.uni-due.de/de/mercatorprofessur/
Satz:	 kasoan, Herzogenrath
Umschlag:	 h2m – Kommunikationsagentur



3

Inhalt

Prof. Dr. Ulrich Radtke	 Einleitung� 4

1. Vorlesung, 10. Dezember 2013
Margarethe von Trotta	 Film und Historie. 
	 Geschichte im Film� 7

	 Diskussion� 20

2. Vorlesung, 11. Februar 2014
Margarethe von Trotta	 Annäherung an eine Biographie 
	 am Beispiel von Rosa Luxemburg, 
	 Hildegard von Bingen und 
	 Hannah Arendt� 31

	 Diskussion� 49



4

Prof. Dr. Ulrich Radtke 
Rektor der Universität Duisburg-Essen 

Einleitung

Es ist seit nunmehr 16 Jahren eine gute Tradition, dass wir mit der Mercator-Professur eine 
Person ehren, die in besonderem Maße die Idee Mercators verkörpert: Weltoffenheit und Weit-
blick. Für wen könnte das besser gelten als für Margarethe von Trotta? Sie ist eine Meisterin 
der bewegten Bilder, deren Werke international ausstrahlen. Mit der ihr eigenen Handschrift 
ermöglicht sie neue Sichtweisen, insbesondere auf große Frauen der Weltgeschichte. Gleich-
zeitig setzt sie Maßstäbe, wie Zeitgeschichte filmisch aufgearbeitet werden kann. Dabei scheut 
sie sich nicht davor zu polarisieren. So erfüllt sich mit ihr erneut die Grundidee der Mercator-
Professur, nämlich Weltoffenheit und debattenanregende Beiträge in der Auseinandersetzung 
mit wichtigen Zeitfragen. 

Bevor ich Ihnen aber unsere diesjährige Mercator-Professorin und die Gründe für ihre Ernen-
nung näher vorstelle, möchte ich kurz in die Historie der Mercator-Professur einführen. Ein-
geführt im Jahr 1997 hält die Mercator-Professur das Vermächtnis des berühmten Duisburger 
Kartographen und Universalgelehrten Gerhard Mercator aus dem 16. Jahrhundert wach. Seither 
konnte in jedem Wintersemester eine herausragende Persönlichkeit des öffentlichen Lebens für 
diese viel beachtete Vortragsreihe gewonnen werden. 

Die bisherigen Inhaber der Mercator-Professur waren Bundesminister a.D. Hans-Dietrich 
Genscher, Siegfried Lenz, Prof. Dr. Jan Philipp Reemtsma, Prof. Dr. Jutta Limbach, Volker 
Schlöndorff, Ulrich Wickert, Daniel Goeudevert, Walter Kempowski, Bundespräsident a.D. Dr. 
Richard von Weizsäcker, Necla Kelek, Prof. Dr. Hannah Ashrawi, die Nobelpreisträgerin Prof. Dr. 
Christiane Nüsslein-Volhard, Peter Scholl-Latour, Alice Schwarzer, Prof. Dr. Dr. Udo Di Fabio und 
vergangenes Jahr Wolfgang Huber. Wir blicken also auf eine erfolgreiche Reihe zurück und auf 
außerordentliche Persönlichkeiten. 

Nun möchte ich Ihnen Margarethe von Trotta näher vorstellen. Sie kam 1942 als Tochter des 
Malers Alfred Roloff zur Welt. Die Mutter, Elisabeth von Trotta, war deutsch-baltischer Abstam-
mung und gebürtige Moskauerin. Später wurde die Familie der Mutter vertrieben, sie verlor ihre 
russische Staatsangehörigkeit und wurde zur Staatenlosen. Dieses Fremdsein der Mutter, die 
Wanderung zwischen den Welten, ist und bleibt für Margarethe von Trotta ein wichtiges Thema, 
das sich in vielen ihrer Filme widerspiegelt. 



5

Sie selbst wurde in Berlin geboren und zog nach dem Zweiten Weltkrieg nach Düsseldorf. 
Nach Abschluss der Mittleren Reife besuchte von Trotta zwei Jahre lang die höhere Han-
delsschule. Zunächst arbeitete sie kurze Zeit in einem Büro und hielt sich zu Studienzwe-
cken in Paris auf. Anschließend holte sie in Düsseldorf das Abitur nach und studierte zuerst 
Kunst. Sie brach das Studium ab, um in München und Paris Romanistik und Germanistik 
zu studieren. Auch dieses Studium beendete sie nicht, sondern besuchte in München eine 
Schauspielschule. 

1964 erhielt unsere Mercator-Professorin ihr erstes Bühnenengagement am Fränkisch-
Schwäbischen Städtetheater, es folgten unzählige Filmrollen. Insbesondere durch ihre Rollen 
in Filmen von Rainer Werner Fassbinder, Volker Schlöndorff und Herbert Achternbusch wur-
de sie zu einer der bekanntesten Schauspielerpersönlichkeiten des Neuen Deutschen Films. 
1964 heiratete sie den Verlagslektor Jürgen Möller und brachte 1965 ihren Sohn Felix zur 
Welt. 1971 heiratete sie in zweiter Ehe den Filmregisseur Volker Schlöndorff, der ebenfalls 
Mercator-Preisträger ist (2001). 

In den 70er Jahren fand ihre Arbeit zunehmend Anerkennung. So wurde sie 1972 mit dem Deut-
schen Kritikerpreis für ihre Hauptrolle in dem Film „Strohfeuer“ von Schlöndorff ausgezeichnet. 
1975 verwirklichte Margarethe von Trotta einen lang gehegten Wunsch und führte gemeinsam 
mit Schlöndorff Regie beim Film „Die verlorene Ehre der Katharina Blum“.

Seit 1977 dreht sie eigene Filme auf der Basis selbst verfasster Drehbücher. Zu den bekanntes-
ten und mehrfach ausgezeichneten zählen „Schwestern oder die Balance des Glücks“ (1979), 
„Die bleierne Zeit“ (1981), „Heller Wahn“ (1983), „Rosa Luxemburg“ (1986), „Jahrestage. Aus 
dem Leben von Gesine Cressphal“ (2000), „Rosenstraße“ (2003), „Vision – Aus dem Leben der 
Hildegard von Bingen“ (2009) oder auch „Hannah Arendt“ (2012). 

Alle Auszeichnungen von Margarethe von Trotta aufzuzählen, würde den Rahmen sprengen. Um 
nur einige zu nennen: Mitglied der Europäischen Filmakademie, der Deutschen Filmakademie, 
der Akademie der Künste, Chevalier des Arts et des Lettres sowie Offizier der Ehrenlegion. 2010 
wurde sie mit einem Stern auf dem Boulevard der Stars in Berlin ausgezeichnet, 2012 erhielt sie 
die Leo-Baeck-Medaille und anlässlich des Bayerischen Filmpreises 2012 auch den Ehrenpreis 
des Bayerischen Ministerpräsidenten für das Lebenswerk.

Margarethe von Trotta hat deutsche Filmgeschichte miterlebt und mitgeprägt wie keine zweite 
deutsche Regisseurin: Sie macht seit 40 Jahren Filme und hat in rund 30 Rollen als Schauspiele-
rin vor der Kamera gestanden. Ende der 70er Jahre wechselte sie die Seiten und entdeckte die 
Regie als neuen Beruf, ihre eigentliche Berufung. Sie lebt für ihre Filme. Sie filmt gerne mit und 
über Frauen. Das hat ihr den Ruf eingebracht, „eine feministische Filmemacherin zu sein, die 
häufig aneckt und dem Mainstream so gänzlich abhold ist“. 

Diese Schublade ist für Margarethe von Trotta jedoch zu eng. Sie sagt selbst über sich, sie sei 
eine Frau und Filmerin. Aber keine Frauenfilmerin. Sie filme eben lediglich Dinge aus Frauen-
sicht. Und dabei provoziert sie gern und hält auch Kritik aus. Der Regisseur Dusan Makajew hat 



6

sie daher einmal als eine „sanfte Rebellin“ bezeichnet. Sie selbst sieht ihr Wirken aber weniger 
als Rebellion oder Wahl denn als innere Notwendigkeit. In ihrer von Thylo Wydra geschriebenen 
Biographie „Filmen, um zu überleben“ wird sie hierzu wie folgt zitiert: 

„Mir gelingt es immer wieder zu provozieren und dabei regelrechte Hasstiraden auf mich 
zu ziehen. Wenn das alles echte Pfeile wären, wäre ich schon lange tot. Die Hauptsache ist 
doch, einfach weiterzumachen, nicht unterzugehen. ‚Wer spricht von Siegen? Überstehen ist 
alles.‘ Dieser Satz von Rilke war lange mein Motto. Ohne zu filmen, wäre ich vielleicht auch 
schon tot. Film gehört für mich zum Leben – ich filme, um zu überleben.“ 

Margarethe von Trotta filmt aber nicht nur, sie erzählt lebendige Geschichten. Geschichten 
von starken Frauen und von Entfremdung, von „Kopfgefängnissen“. Sie weiß, was sie will, und 
scheut keine Kontroversen. Ihr ist es wichtig, frei zu denken. Deshalb liebt sie einen Begriff, 
den Hannah Arendt geprägt hat: Denken ohne Geländer. Denken über Grenzen hinweg zeichnet 
unsere Mercator-Professorin aus. Auch die Universität Duisburg-Essen fühlt sich diesem Ideal 
verpflichtet, wie Sie an unserem Leitsatz „Offen im Denken“ erkennen können. Wir freuen uns 
daher sehr, diese Grande Dame des Films ehren zu dürfen. Eine Person, deren Bekanntheit weit 
über Deutschland hinausgeht. 



7

Margarethe von Trotta

Film und Historie.
Geschichte im Film

Zunächst möchte ich mich herzlich für die Möglichkeit bedanken, zu Ihnen sprechen zu dürfen. 
Das ist für einen Filmemacher oder eine -macherin gar keine so leichte Übung, denn unse-
re Hauptaufgabe ist gewöhnlich das Zuhören und Zusehen. Und, vor Beginn eines Films: das 
Auswählen der Schauspieler. Claude Chabrol, der französische Regisseur, sagte einmal zu mir: 
„Meine Arbeit ist getan, wenn ich die richtigen Schauspieler gefunden habe, danach machen 
sie alles alleine.“ 

Das war natürlich übertrieben, aber gute Schauspieler nehmen den Regisseur genauso an die 
Hand wie umgekehrt. Wir versuchen, sie unmerklich dorthin zu führen, wo sie unserer Vor-
stellung entsprechen. Alfred Hitchcock, einer meiner Meister, neben Ingmar Bergman, ließ, 
so erzählt es seine Tochter, die Schauspieler zunächst alles so machen, wie sie sich die Rolle 
vorstellten. Nur wenn er etwas für völlig falsch hielt, gab er auf sehr leise, diskrete Weise Anwei-
sungen, es auf diese oder jene andere Art zu versuchen. Und so halte ich es auch. 

Diese Einflussnahme auf die Spieler darf sich aber keinesfalls in Vorträgen oder Belehrungen 
ausdrücken, damit würde ich eher ihren Widerspruchsgeist wecken. Da ich selber Schauspie-
lerin war, bevor sich mein Wunsch, Regisseurin zu werden, erfüllte, weiß ich, wie man einen 
Regisseur überlisten kann. Wenn ich eine bestimmte Vorstellung von einer Szene hatte, die der-
jenigen des Regisseurs nicht entsprach, spielte ich ihm meine Version zuerst vor, wobei ich mir 
jede erdenkliche Mühe gab, gut zu sein, und die, die er von mir verlangte, spielte ich bewusst 
so schlecht, dass er sich für meine entscheiden musste. Natürlich durfte er die Absicht nicht 
merken. Insofern bin ich vorgewarnt und immer auf der Hut, nicht in die Versuchung zu geraten, 
Schauspielern etwas aufzwingen zu wollen. 

Aber Schauspielführung ist heute ja nicht mein Thema.

Wie Sie vielleicht wissen, beschäftigen sich viele meiner Filme mit Geschichte und im Wesent-
lichen mit der deutschen Geschichte des letzten Jahrhunderts. Und mit Frauen. Ich werde sehr 



8

oft gefragt, warum ich immer wieder Frauen portraitiere. Frauen, na ja, ich bin eine Frau, das 
versteht sich noch, wenn es auch oft auf Unverständnis stößt und mir von Männern immer 
wieder wärmstens empfohlen wird, mich doch bitte auch einmal einem wichtigen Mann zuzu-
wenden ... Aber Geschichte, woher stammt mein Interesse für deutsche Geschichte?

Ich muss vielleicht versuchen, eine biographische Erklärung dafür zu finden. Ich bin in Berlin gebo-
ren, und meine ersten Erinnerungen an Deutschland, an Berlin, nach Kriegsende, sind Ruinen. D. 
h. es sind Bilder einer totalen Zerstörung. Wenn ein Kind durch Rom oder Paris an der Hand seiner 
Mutter geht, lernt es unbewusst etwas über die Geschichte seiner Stadt oder seines Landes.

Was konnte ein Kind im Berlin der Nachkriegszeit lernen? Unsere Mütter konnten uns nicht an 
die Hand nehmen und uns in ein Leben führen, das wir später würden verklären können. Sie 
hatten ständig Angst, dass wir, weil wir nur in den Trümmern der Häuser spielen konnten, auf 
eine Mine treten, was auch manchmal geschah. Und sie mussten dafür sorgen, dass ihre Kinder 
etwas zu essen bekamen, was oft ihre Zeit und Energie total beanspruchte. Meine Mutter, die 
in Moskau geboren war und deshalb russisch sprach, ging zu Fuß von Schmargendorf im Westen 
durch die ganze Stadt bis zum russischen Sektor, um in der Kommandantur um Brot zu bitten, 
was sie auch bekam. 

Sie stammte aus einer baltischen Adelsfamilie, die bis zur Russischen Revolution in Moskau 
lebte. Alle Balten hatten damals noch die russische Staatsangehörigkeit, da das Baltikum zum 
zaristischen Imperium gehörte. Nach der Revolution musste ihre Familie aus dem nunmehr 
kommunistischen Land fliehen und verlor dadurch ihre Staatsangehörigkeit. Sie wurde, wie alle, 
die von der Revolution vertrieben wurden, staatenlos. So wie Hannah Arendt später, nachdem 
sie aus Nazideutschland fliehen musste. 

Um all den russischen Heimatlosen einen Pass zu verschaffen, erfand der damalige norwegi-
sche Polarforscher und Diplomat Fridtjof Nansen den nach ihm benannten Nansen-Pass. Somit 
konnten diese Menschen sich wenigstens ausweisen, denn ohne Papiere waren sie nicht nur 
staatenlos, sondern auch schutzlos. Das Problem gibt es ja heute wieder, in Frankreich nennt 
man sie „Les sans papiers“ – die ohne Papiere.

In Deutschland, nach dem Zweiten Weltkrieg, hieß der Pass dann „Fremdenpass“. Der Passdeckel 
war grau, und nicht grün wie der für die deutschen Bundesbürger. Schon diese Farbe zeigt an, 
dass man in einer „Grauzone“ angesiedelt war. Da meine Mutter nicht verheiratet war, war ich 
ebenfalls staatenlos und bekam diesen grauen Fremdenpass, obwohl ich in Berlin zur Welt kam. 
Den deutschen Pass bekam ich erst als Erwachsene, durch meine Ehe mit einem Deutschen.

Staatenlos zu sein bedeutete, dass man heimatlos war, eine Fremde in dem Land, in dem man 
geboren war, zur Schule ging und dessen Sprache man sprach. Und für jedes andere Land, in das 
man reisen wollte, brauchte man ein Visum und ein Empfehlungsschreiben. Nicht von ungefähr, 
glaube ich, ist eines meiner Lieblingslieder Schuberts „Winterreise“: „Fremd bin ich eingezogen, 
fremd zieh ich wieder aus.“ Eine Entsprechung fand ich bei Hannah Arendt, die von sich sagte, 
sie sei „das Mädchen aus der Fremde“.



9

Zu Beginn der sechziger Jahre ging ich von Düsseldorf nach Paris, als „fille au pair“, was da-
mals viele Mädchen und junge Frauen taten, sozusagen als freiwillige Flucht aus dem muffigen 
Adenauer-Deutschland. Hanna Schygulla war auch eine von ihnen. Und in Frankreich lernte 
ich nicht nur die sogenannte „freie Liebe“ kennen, ich wurde bewusst zum ersten Mal mit der 
deutschen Geschichte konfrontiert. Im Deutschland der fünfziger Jahre, in der Schule, lernten 
wir eher etwas über die Griechen und Römer, vielleicht noch über Karl den Großen, aber absolut 
gar nichts über den Nationalsozialismus. Und nicht nur die Lehrer, auch die Eltern schwiegen. 

Und so galt mein Interesse eher der Literatur, der Kunst und Malerei, nicht der Geschichte oder 
Politik. Ich konnte den Studenten, die ich in Paris kennenlernte, noch so oft versichern, ich sei 
staatenlos, sie sahen in mir nur die „boche“, die mitschuldig war am Mord der Juden, an der 
deutschen Besetzung Frankreichs usw. Ich versuchte, mich zu verteidigen, aber ich hatte nicht 
das erforderliche Wissen, dies überzeugend zu tun. Dadurch, so denke ich, begann mein Inter-
esse für deutsche Geschichte als von Personen gelebte und erlebte, nicht nur als von Historikern 
dargestellte und belegte.

Es war die Zeit des Mauerbaus, 1961. Durch meine Geburtsstadt verlief plötzlich eine Mauer, 
Menschen wurden lange Jahre voneinander getrennt. Aber meine jungen Franzosen konnten 
meine Erschütterung darüber gar nicht verstehen, für sie war die Mauer nur eine gerechte Stra-
fe für Deutschland. Sie waren zudem vielmehr mit ihrem Problem des Algerienkrieges befasst 
und mit der Frage, wie sie sich dem Militärdienst entziehen konnten. Sie hatten vielmehr Ver-
ständnis für das Unabhängigkeitsstreben der Algerier als Mitempfinden für das Leid der Opfer 
der deutschen Teilung.

Damals begann ich, meine Augen vor der Welt zu öffnen.

Und als ich viel später anfing, Filme zu machen – meinen ersten Film drehte ich 1977: „Das 
zweite Erwachen der Christa Klages“ –, hatte ich schon einen langen Weg des Interesses für 
unsere Geschichte zurückgelegt. Zuvor hatte ich zusammen mit Volker Schlöndorff „Die verlo-
rene Ehre der Katharina Blum“ gedreht, nach der Erzählung von Heinrich Böll. Eine Geschichte 
aus dem Deutschland der siebziger Jahre, über die panische Angst vor Terroristen und die Hetze 
der Bild-Zeitung gegen vermeintliche Linke. Auch darüber, wie Gewalt entstehen und wohin sie 
führen kann.

Ich möchte nun versuchen, Ihnen anhand einiger meiner Filme und Filmausschnitte zu zeigen, 
was meine Filme von der reinen Historie unterscheidet. Obwohl ich meine Figuren vor dem 
Hintergrund deutscher Geschichte agieren lasse, habe ich mich nie allein nach der Thematik 
entschieden, und auch nicht, weil ich mir eine bestimmte Epoche ausgesucht habe, zu der ich 
dann einen Plot finden oder erfinden musste, sondern nur danach, ob mich eine Person und ihr 
Schicksal angeregt und gefesselt hat. 

Und ich habe mich jedes Mal gefragt, ob die Person, die ich beschreibe, falls sie den Ort und 
die Zeit ihrer Geburt frei hätte wählen können, sich genau diesen Zeitpunkt aussuchen würde. 
Hätte ich selber den Zeitpunkt meiner Geburt wählen dürfen, hätte ich bestimmt nicht Ber-



10

lin während der Zeit des Nationalsozialismus gewählt. Und um Ihnen ein Beispiel aus einem 
meiner Filme zu nennen: In Uwe Johnsons „Jahrestage“, die ich fürs Fernsehen in vier Teilen 
verfilmt habe, wird Gesine Cresspahl, die Hauptperson bei Johnson, in Deutschland im Jahr 
1933 geboren. 

Und jetzt ist meine Frage: Wie geht ein Mensch, der in eine Zeit hineingeboren wird, die ihn 
zwingen will, sich gehorsam zu zeigen und unterzuordnen, mit dieser Vorgabe um? Folgt er den 
Anweisungen und ordnet sich tatsächlich unter oder versucht er, einen Weg zu finden, seine 
Integrität und Identität zu retten, ohne gleich ein Held werden zu müssen? Hat er überhaupt die 
Möglichkeit, über die ideologischen Zwänge hinauszudenken? „Denken ohne Geländer“ nannte 
es Hannah Arendt, wozu Eichmann, ihrer Meinung nach, unfähig war. 

Dasselbe gilt für die Bedingungen und Befindlichkeiten in der Familie oder in der Ehe, auch diese 
sind im Wesentlichen historisch vorgegeben oder sogar durch Gesetze bestimmt. Auch darüber 
habe ich Filme gemacht. Ich will mich aber heute nur auf die Filmgeschichten beschränken, die 
in einer gewissen politischen Zeit, die in Deutschland tiefe Spuren hinterlassen hat, verankert 
sind. Und ich möchte Ihnen zeigen, wo ein Film sich von den rein historischen Fakten befreien 
darf, ohne sie zu verfälschen.

Ich beginne mit dem Film „Rosa Luxemburg“. 

Rosa Luxemburg, die 1870 im galizischen Teil Polens geboren wird, in die Schweiz geht, um dort 
zu studieren – in Deutschland waren Frauen an der Uni noch nicht zugelassen –, in der Schweiz 
1898 eine Schein-Ehe mit einem Deutschen eingeht, nur um die deutsche Staatsangehörigkeit 
zu erlangen, weil sie in der deutschen Sozialdemokratie mitarbeiten will. Zu Beginn des Jahr-
hunderts war diese die stärkste Partei Europas, und Rosas Hoffnungen auf eine Revolution sah 
sie hier realisierbar. Aber anstatt sich mit ihrer Aufnahme in die Partei zufrieden zu geben, sich 
August Bebel, Karl Kautsky und Genossen unterzuordnen, tritt sie ihnen ständig auf die Füße, 
polemisiert und kritisiert, um sie anzuspornen und sich nicht in eine bürgerliche Idylle einzu-
lullen oder sich mit kleinen Erfolgen zufrieden zu geben. Sie will kämpferisch bleiben und auf 
den Umsturz hinarbeiten. 

Als sich 1914 der Erste Weltkrieg ankündigt, hält Rosa Luxemburg leidenschaftliche Reden ge-
gen den Krieg und gegen eine Teilnahme Deutschlands. Ihre Genossen aber entpuppen sich 
plötzlich als Nationalisten, sie stimmen für den Krieg, anstatt ihr Mitwirken zu verweigern. Um 
zu verhindern, dass Rosa Luxemburg weiterhin zugunsten der Internationale und gegen den 
Krieg agitiert, wird sie in Sicherheitshaft genommen, und sie verbringt die Zeit bis zum Kriegs-
ende in diversen Gefängnissen. 

Ich möchte Ihnen nun den Beginn meines Films zeigen: 

Das erste Bild zeigt zunächst nur Himmel und Wolken über einer dunklen Mauer. Dann er-
scheint ein Soldat, der auf dieser Mauer entlangmarschiert. Die Kamera begleitet ihn, er begeg-
net einem zweiten Soldaten, wendet sich um, um seinen Patrouillengang fortzusetzen. Jetzt erst 



11

fängt die Kamera an, sich langsam an der Mauer entlang nach unten zu bewegen, sehr langsam, 
denn die Mauer ist sehr hoch. Und tief unten, im Graben und im Schnee macht Rosa Luxemburg 
ihren Hofgang als Gefangene, nur ein Rabe begleitet sie. Dabei hört man ihre Stimme, die einen 
Brief von Sonja Liebknecht beantwortet, der Frau von Karl Liebknecht, der ebenfalls in Sicher-
heitshaft sitzt, weil er gegen den Krieg agitiert hat. 

Was kann man mit Filmbildern erzählen, das sich nicht in Worte fassen 
lässt? Paolo Taviani, der italienische Filmregisseur, nennt es: „Schreiben 
mit der Kamera“. 

In der Höhe, im Himmel, Symbol der Freiheit, bewegen sich die Reprä-
sentanten der herrschenden Gewalt, und Rosa, die sich für die Freiheit 
aller Menschen einsetzt, ist in die Tiefe verbannt. Sie wird begleitet von 
einem schwarzen Vogel, auch er ein Symbol für Ungebundenheit, und in 

der germanischen Mythologie steht er für „Wissen“ und „Gedächtnis“. Die Farbe des Schnees 
bedeutet Unschuld, Reinheit, ist aber ebenso die Farbe für ein Leichentuch. 

Kurz vor ihrer Inhaftierung hatte Rosa noch zu Arbeitern gesprochen und in einer hoffnungsvol-
len Rede zu ihnen gesagt:

„Noch liegt die Macht bei denjenigen, die sich allein auf eine Welt voll Mordwaffen stützen, 
noch werden Kriege vorbereitet, noch regiert der Kriegsgott Mars die Stunde. Aber wie Wallen-
stein im Schiller’schen Drama sagte: Der Tag ist nah, der Tag, der uns gehört. So wird der Tag 
nahen, an dem wir, die unten stehen, nach oben kommen werden, um eine Gesellschaftsord-
nung wahr zu machen, die des Menschengeschlechts würdig ist, eine Gesellschaft, die keine 
Ausbeutung des Menschen durch den Menschen kennt, die keinen Völkermord kennt, eine 
Gesellschaft, die die Ideale sowohl der ältesten Religionsstifter als auch der größten Philosophen 
der Menschheit verwirklichen wird.“ 

Am Ende von Rosas Leben werden Soldaten immer noch die Macht haben über sie. Und der 
Graben wird zum Landwehrkanal werden, in den sie ihre Leiche werfen. Der Beginn des Films 
spielt bei Tag, am Ende des Films wird es Nacht sein. 

Ich zeige Ihnen jetzt einen zweiten Ausschnitt aus demselben Film. Sil-
vester 1900 bei den deutschen Sozialdemokraten. August Bebel, der Par-
teivorsitzende, hält eine Rede über die Hoffnung und die Erfüllung, d. h. 
über die Erwartung der Sozialdemokraten für das neue, das zwanzigste 
Jahrhundert. 

Es gab zu dem Zeitpunkt, als ich das Drehbuch für den Film schrieb, 
nur noch zwei Zeitzeugen, die ich habe befragen können. Rosi Frölich 

war die eine. Sie war Schülerin von Rosa gewesen, als diese in der Parteischule unterrichtete. 
Sie schenkte mir ein Foto, das ich zuvor noch nie gesehen hatte: Rosa als Geisha verkleidet. 
Ich fragte sie, was es damit auf sich hatte, und sie erzählte, dass die Sozialdemokraten sich 

http://udue.de/mt

http://udue.de/mt2



12

auf ihren Festen manchmal kostümierten, und da Rosa sehr klein war – sie war nur 156 cm 
groß – und dunkles Haar hatte, sei sie wohl auf diese Verkleidungsidee gekommen. Dieses 
Foto brachte mich auf die Idee zu dieser Szene. Ich weiß nicht, ob die Partei sich für den 
Aufbruch ins neue Jahrhundert tatsächlich verkleidet hat, die Rede von August Bebel aber ist 
authentisch. 

Sie haben gesehen: Während Bebel über das spricht, was er vom neuen Jahrhundert erwartet, 
nämlich die Erfüllung aller Hoffnungen, hängt hinter und über ihm ein riesiges Bouquet aus 
roten Nelken, den Symbolblumen der Partei, mit der weißen Unschulds-Zahl 1900 darin. Für 
die Sozialdemokraten bedeutete Rot die Farbe der Revolution, für uns, die wir wissen, was das 
Jahrhundert an Schrecknissen und Grausamkeit gebracht hat, verwandelt sich dieser Fleck in 
einen riesigen Blutfleck. 

Die Farbe Rot kommt im Film nur viermal vor. Das erste Mal wartet die kleine Rosa beharrlich 
vor einer Rosenknospe, weil sie sehen will, wie sie erblüht, so wie die erwachsene Rosa später 
auf die Revolution wartet. Als sie endlich aus dem Gefängnis entlassen wird, bringt ihre Freundin 
ihr eine rote Rose zur Begrüßung mit, und natürlich hofft Rosa, dass nun die Zeit eingelöster 
Hoffnungen beginnt. Aber auch hier kündigt das Rot nur ihren baldigen Tod an.

Und auch in dem Ausschnitt, den ich Ihnen jetzt zeigen möchte, spielt die Farbe Rot eine Rolle. 
Es ist das Ende des Films.

Rosa Luxemburg und Karl Liebknecht werden ins Hotel Eden in Berlin gebracht und danach 
ermordet. Nachdem Rosa während des Krieges in mehreren Gefängnissen eingesperrt war, ver-
mutet sie, dass sie nur wieder ins nächste Gefängnis gebracht wird. Sie glaubt immer noch an die 
Geschichte, die alles besser lenkt als die Menschen. „Wir haben die Macht im Staat“, verhöhnt 
sie Waldemar Papst, Generalstabs-Offizier der Garde-Kavallerie-Schützen-Division, und sie ant-
wortet: „Die Geschichte wird Ihnen das Gegenteil beweisen“.

Einen ähnlichen Satz sagt in meinem Film „Die bleierne Zeit“ Gudrun Ensslin zu ihrer Schwes-
ter, die sie im Gefängnis besucht hat und ihr vorwirft, sich nicht um ihr Kind, sondern nur um 
die Weltrevolution gekümmert zu haben: 

„Wart ab, zehn Jahre ... zwanzig. Dann erst wirst du beurteilen können, wer von uns beiden 
recht hatte.“

Sie haben gesehen: Rosa Luxemburg wird im Hotel einen langen roten 
Teppich hinuntergeführt. Dieser rote Teppich weist für mich auf den 
Strom von Blut, der in diesem Jahrhundert noch fließen wird. Rosa Luxem-
burg war Jüdin, und ermordet wird sie von Freicorps-Soldaten, die sich 
später Hitlers Nationalsozialisten anschließen. Und es ist wie in einem 
Grimm’schen Märchen, wo alle Dinge drei Mal geschehen müssen, damit 
sie wahr werden. „Jetzt komme ich noch zwei Mal und dann nimmermehr. 
Jetzt komme ich noch einmal und dann nimmermehr“... Sie erinnern sich. 

http://udue.de/mt3



13

Rosa bekommt zunächst einen Schlag auf den Kopf, der sie fast umbringt, wird dann von dem 
Offizier, der ihr vorher noch wie ein Gentleman in den Mantel hilft, erschossen, zuletzt in den 
Landwehrkanal geworfen. Und bestimmt hatten ihre Mörder als Kinder die Grimm’schen Mär-
chen gelesen. Und sie fürchteten sich so sehr vor dieser Frau, dass sie ganz sicher sein wollten, 
dass sie nie mehr wiederkehrt.

Jetzt ist es Nacht (Hannah Arendt wird später immer wieder von den „finsteren Zeiten“ spre-
chen), das Wasser ist schwarz im Gegensatz zu dem Schnee des Beginns, und ich lasse das Bild 
bis zu den Endtiteln stehen, das Wasser ist noch tiefer als der Festungsgraben, und es fließt 
weiter bis zum heutigen Tag. Bis zu uns. Wir sind nicht von unserer Geschichte loszulösen.

Sebastian Haffner hat dazu geschrieben: 

„Der Mord vom 15. Januar 1919 war ein Auftakt – der Auftakt zu den tausendfachen Mor-
den in den folgenden Monaten der Noske-Zeit, zu den millionenfachen Morden in den 
folgenden Jahrzehnten der Hitler-Zeit. Er war das Startzeichen für alle anderen. Und gerade 
er ist immer noch uneingestanden, immer noch ungesühnt und immer noch unbereut. Des-
wegen schreit er immer noch zum deutschen Himmel. Deswegen schickt er immer noch 
sein sengendes Licht in die deutsche Gegenwart wie ein tödlicher Laserstrahl“.

Ich bin oftmals von Historikern gerügt worden, manchmal sogar auf recht bösartige Weise, weil 
ich mich nicht exakt an die historischen Fakten gehalten habe. „Geschichtsklitterung“ nennen 
sie es. In ihren Augen hat ein Filmemacher nicht das Recht, sich der historischen Fakten zu 
bedienen, um eine Dimension des Unausgesprochenen, des Tragischen oder des Poetischen 
hinzuzufügen. 

Ich möchte in diesem Zusammenhang einen kanadischen Historiker, Bruno Ramirez, zitieren, 
der zugleich auch Drehbuchautor ist.

„The power of film is also due to its language, a delicate mixture of the dramaturgical and visu-
al, as opposed to the conceptual and explicatory written language of a historiographical text.“

Es gibt noch einen anderen Grund, warum ein Film, der sich mit Geschichte beschäftigt, nicht 
dem Bericht eines Historikers gleichen kann. Wir machen Filme, um zu Menschen zu sprechen, 
die in der Gegenwart leben. Und ich suche mir im historischen Material das aus, was mir er-
laubt, einen Bezug zur Gegenwart herzustellen. Rosa Luxemburg z. B. hat während ihres Lebens 
auch an anderen Fronten gekämpft, nicht nur gegen den Krieg, sondern gegen die Gewerkschaf-
ten, die ihr zu behäbig geworden waren und nicht mehr auf eine Revolution hinarbeiteten. Oder 
gegen Eduard Bernstein, der sie im Film in der Silvesternacht zum Tanz auffordert. 

In der Zeit, in der ich den Film gedreht habe, 1985, war in Deutschland gerade die Friedensbe-
wegung sehr stark, es kam zu riesigen Demonstrationen in Bonn gegen die Aufstellung von Per-
shing-Raketen auf deutschem Boden. Obwohl Rosa im Film gegen den Krieg von 1914 agitiert, 
haben die Zuschauer es auf unsere damalige Situation bezogen. Und als ich zuletzt in Israel den 



14

Film vorgeführt habe, haben die Zuschauer an der Stelle applaudiert, weil sie an ihren eigenen 
Wunsch nach Frieden erinnert wurden.

Und nun möchte ich noch kurz auf einen weiteren Zeitzeugen, den ich befragen konnte, ein-
gehen, und wie er mir geholfen hat, etwas über die Person zu erfahren, das über die klassische 
Geschichtsschreibung hinausgeht. Von Rosi Frölich erzählte ich Ihnen schon. 

Es war der alte Anarchist Alexander Souchy. Er war schon über 90, als ich ihn traf, und er hatte 
ein höchst aufregendes Leben gehabt, das exemplarische Leben eines unverwüstlichen Linken 
in Europa. Er war in Russland noch Pjotr Fjodorowitch Kropotkin, dem Fürsten der Anarchisten, 
begegnet, hatte sich im spanischen Bürgerkrieg gegen Franco engagiert, hielt sich lange in Kuba 
auf und lebte, als ich ihn kurz vor seinem Tod traf, in München. Er hatte sich einen wunderba-
ren Humor bewahrt, und er erzählte mir amüsiert eine Geschichte von Rosas Katze. Rosa hatte 
ihre Katze Mimi so erzogen, dass sie mit ihr am Tisch sitzen konnte wie ein Mensch und ganz 
manierlich aus einem Teller fraß. 

Ich werde Ihnen auch diese Szene kurz zeigen:

Natürlich finden Sie diese Szene in keinem Geschichtsbuch. Aber ich 
konnte mit ihr, nach all den von Rosa und anderen gesprochenen Worten 
und Reden, ohne weitere Worte hinzufügen zu müssen, ihre Einsamkeit 
spürbar machen, ihre Isolation. Die Stille nach dem Tumult. 

Der nächste meiner Filme, der sich mit deutscher Geschichte beschäftigt, 
ist „Rosenstraße“. Auch in dem Film geht es um Frauen, die sich ihrem von 
der Regierung auferlegten Schicksal nicht fügen wollen. Er spielt im Zweiten 

Weltkrieg. In Berlin, Februar 1943. Während der sogenannten „Fabrikaktion“ werden die jüdischen 
Männer, die bis zu dem Zeitpunkt in einer Mischehe lebten, d. h. durch die Ehe mit nichtjüdischen 
deutschen Frauen geschützt waren, in ein Haus in der Rosenstraße gebracht, bei den Hackeschen 
Höfen, um von dort nach Auschwitz deportiert zu werden, damals sagte man noch „evakuiert“. 

So jedenfalls vermuten und befürchten es die Frauen, und sie versammeln sich vor dem Haus und 
rühren sich nicht mehr vom Fleck. Da jeden Tag mehr Frauen hinzukommen, wird es dem Pro-
pagandaminister und Berliner Gauleiter Josef Goebbels am Ende zu brenzlig – die ausländische 
Presse hatte schon Wind davon bekommen –, und er lässt die Männer wieder frei. In sein Tage-
buch notiert er, dass, wenn der Aufruhr vorüber ist, er sie sich einzeln wieder schnappen würde. 

Ich möchte ihnen einen Ausschnitt zeigen, in dem die Nazis versuchen, 
die Frauen in Angst zu versetzen, um sie von der Straße zu vertreiben. 

Warum können sie nicht einfach auf die Frauen schießen, sie hatten 
doch sonst keinerlei Hemmungen, Menschen umzubringen? Der Grund 
war wohl: Es sind keine jüdischen Frauen, und sie verkörpern das Ideal 
der Treue, eine Tugend, die von den Nazis verherrlicht wurde. Die Sol-

http://udue.de/mt4

http://udue.de/mt5



15

daten an der Front mussten darauf vertrauen können, dass ihnen ihre Frauen und Verlobten 
in der Heimat treu blieben. 

Das ist meiner Meinung nach auch der Grund, warum diese Frauen in der ehemaligen DDR erst 
so spät geehrt wurden. Die Rosenstraße befindet oder befand sich in Ost-Berlin. Hätten sie auf 
die Freilassung ihrer Männer gedrungen aus rein politischen Motiven, wären sie sicherlich ins 
Pantheon der Helden des Widerstands aufgenommen worden. So waren es ja nur Frauen, die 
aus Liebe zu ihren Männern handelten. Und die Liebe hat in der Geschichtsschreibung norma-
lerweise keinen Platz. 

Einige linke Historiker hatten sich schon bei „Rosa Luxemburg“ darüber erregt, dass ich ihr 
Leben als Frau und Liebende ebenso ernst genommen habe wie das der Politikerin und Revolu-
tionärin. In der marxistischen Lehre zählt nur die Gesinnung, und es war sehr schwer für mich, 
überhaupt eine Biographie über Rosa Luxemburg zu finden, in der ich etwas über ihre Person als 
Frau erfahren konnte. 

Zum Glück hat sie 2.500 Briefe hinterlassen, und Briefe sind die besten Quellen, um sich einer 
Person anzunähern und um das Politische mit dem Persönlichen zu verbinden oder sogar daraus 
zu erklären. „Das Private ist das Politische“, ein Slogan der Frauenbewegung der siebziger Jahre. 
Rosa Luxemburg hat sich oft beschwert, dass ihre Genossen öffentlich anders redeten als privat 
und dass sie das, was sie von anderen forderten, sich selbst nicht auferlegt haben. Das ist, glaube 
ich, auch für uns heute noch ein Thema.

In der Wirklichkeit, wenn ich den Aussagen der Zeitzeugen aus der Rosenstraße glauben kann, 
standen dort viel mehr Frauen als die, die Sie eben gesehen haben. Am Schluss waren es wohl 
über 1.000 Frauen und Kinder, die dort ausharrten und protestierten. Die Produktion konnte 
oder wollte mir nicht so viele Statisten bewilligen, also waren es bei mir am Ende nur höchstens 
300. Für einen Historiker also die falsche Zahl. 

Mir war nur wichtig zu zeigen, dass es am Anfang wenige Frauen waren, es an jedem neuen 
Tag aber mehr wurden, d. h. dass immer mehr Frauen den Mut hatten – oder sollte man sagen 
„Zivilcourage“? –, sich den Verboten der Nazis zu widersetzen. In „Hannah Arendt“ fragt ein 
Richter Eichmann: „Wenn mehr Zivilcourage gewesen wäre, wäre dann alles anders geworden?“ 
Und Eichmann erwidert: „Ja, wenn die Zivilcourage hierarchisch aufgebaut gewesen wäre!“ Mit 
dieser Aussage bestätigt er in meinen Augen Hannah Arendts Vermutung, dass Eichmann zwar 
nicht dumm, aber gedankenlos war.

Es gibt ein anderes Beispiel. Sie kennen sicher alle „Amadeus“ von Milos Forman, in dem 
er das Leben von Mozart verfilmt hat. Mozart wurde im Laufe seines Lebens immer ärmer, 
er musste zehn Mal seine Behausung wechseln, und zum Schluss ist er in völliger Armut 
gestorben. In einem Film wäre es absurd, zehn Mal den Umzug in eine andere Wohnung zu 
zeigen. Forman hat folglich Mozarts Abstieg in die Armut in der Weise gelöst, dass er Mozarts 
erste Wohnung immer ärmer und elender hat dekorieren lassen, und damit denselben Effekt 
erreicht.



16

Es gibt eine Stelle in „Rosenstraße“, da habe ich eine Szene hinzuerfunden, die hätte stattfinden 
können, sie ist aber nirgends verbürgt. Tatsache ist, dass es auch Anfang 1943 noch Filmpre-
mieren gab, an denen Goebbels möglicherweise als Film- und Propagandaminister teilnahm. 
Goebbels war aber ebenso NSDAP-Gauleiter für Berlin und damit für die Eingeschlossenen in 
der Rosenstraße zuständig. Und er war als Frauenheld berüchtigt – sein Spitzname: „Bock von 
Babelsberg“. 

Diese Szene zeigt, dass es zu dem Zeitpunkt noch ein Deutschland gab, 
das unbesorgt feierte und versuchte, die bevorstehende Niederlage zu 
verdrängen. Diese Menschen sind sogar so sehr auf ihr Vergnügen be-
dacht, dass sie gar nicht bemerken, dass der Filmstar – sie ist Lizzie Wald-
müller nachempfunden – ein frivoles Lied singt, das von einem jüdischen 
Komponisten stammt und im Text genau dem widerspricht, was die Nati-
onalsozialisten von den Frauen verlangten, nämlich Treue. 

Ein namhafter deutscher Historiker hat mir Geschichtsklitterung vorgeworfen, weil ich behaup-
te, nur weil Goebbels mit einer dieser Frauen (im Film Katja Riemann) geschlafen habe, hätte 
er die Männer freigelassen. Das wäre tatsächlich eine arge Verdrehung gewesen. Aber wenn 
Sie genau zugesehen haben, haben Sie sicherlich bemerkt, dass Katja Riemann weint, weil sie 
und ihr Bruder nichts erreicht haben und das Ganze von ihr nur eine Idee, aus Verzweiflung 
geboren, war. 

Ihr naiver Plan war: Sie sollte Goebbels durch ihre Schönheit anlocken, damit ihr Bruder sich 
ihm nähern und dazu briefen könnte, die Männer freizulassen. Der Moment, in dem der Bruder 
ihr die Knöpfe an dem geliehenen Kleid aufmacht, beweist es. Denn ein Minister, der als „geiler 
Bock“ galt, hätte es sich sicher nicht nehmen lassen, Katjas Kleid genüsslich aufzuknöpfen. Das 
sind die Hinweise in einem Film, die Historiker leicht übersehen, die aber zum Verständnis 
wichtig sind. „Schreiben mit der Kamera“. 

Die Männer sind freigelassen worden. Aus bestimmten Dokumenten soll hervorgehen, dass die 
Einsitzenden der Rosenstraße nicht zum Abtransport in ein Vernichtungslager vorgesehen waren. 
Die Zeitzeugen dagegen, die ich noch befragen konnte, waren alle davon überzeugt, dass nur das 
Ausharren der Frauen zu der Befreiung ihrer Männer geführt hatte, dass es also ihr Erfolg war. 
Da ich in meinen Filmen, wie ich schon zu Beginn sagte, immer von Personen ausgehe, habe 
ich mich an ihre Aussagen gehalten und mich ihrem subjektiven Erleben angeschlossen. Auch 
wenn es der historischen Wahrheit nicht ganz entsprechen sollte, wird der mutige Einsatz dieser 
Frauen dadurch keineswegs geschmälert. 

Zurück zu Rosa Luxemburg. Sie war eine Idealistin und Utopistin, die an die Geschichte und an 
den Fortschritt glaubte, als seien es Kräfte mit einer weiseren Sicht als die der Menschen. 1905 
schreibt sie:

„Die Geschichte der Menschheit fiebert in Geburtswehen, neue soziale Gestaltungen drän-
gen ans Licht. Es wird Neues werden.“ 

http://udue.de/mt6



17

Und 1917, aus dem Gefängnis:

„Die Geschichte weiß stets am besten Rat, wo sie sich am hoffnungslosesten in die Sackgasse 
verlaufen zu haben scheint.“ 

Oder 1918: 

„Die Geschichte allein weiß Rat für ihre eigenen Sorgen, und sie hat schon manchen Mist-
haufen in die Luft gesprengt, der ihr im Weg stand. Sie wird’s auch diesmal schaffen.“

Die Frauen aus der Rosenstraße glauben an keine Utopie mehr, und nicht mehr an die Zukunft, 
sie leben in einer grausigen Gegenwart, in den „finsteren Zeiten“, wie Hannah Arendt diese 
Zeit bezeichnen wird. Sie haben nicht den Traum, die Menschheit zu retten, sondern nur den 
verzweifelten Wunsch, ihre Männer zu retten. 

Im letzten Film, den ich Ihnen vorstellen möchte, blickt Hannah Arendt zurück, in die Zeiten 
des Schreckens und des Totalitarismus. Auch sie war eine Jüdin, aber sie war klug genug, die 
Entwicklung unter Hitler vorauszusehen und rechtzeitig aus Deutschland zu fliehen. Dennoch 
hat Hannah Arendt vielleicht noch eine Utopie, nicht mehr die einer Rosa Luxemburg, die der 
Geschichte vertraute, sondern die einer Philosophin, die dem Denken vertraut. Vielleicht erwar-
tete sie sich vom Denken die Kraft, die Rosa der Geschichte zuschrieb, und so war ihr, wie eine 
zeitgenössische deutsche Philosophin und Arendt-Kennerin, Bettina Stangneth, es ausdrückt: 
der Gedanke unerträglich, dass es eine böse Philosophie geben könnte.

Die Szene, die ich Ihnen jetzt vorspielen möchte, hat so wohl nicht stattgefunden. Den Text, 
den Hannah Arendt vorträgt, habe ich in einem Brief von ihr gefunden, den sie an Karl Jaspers, 
ihren Doktorvater und Freund, geschrieben hat. Und ob sie je eine „Deutschklasse“ in den 
USA unterrichtet hat, ist mir nicht bekannt. Aber ich brauchte diesen Text, in dem sie von 
der „Überflüssigmachung des Menschen durch Menschen“ spricht, und vor allem, weil sie 
darin noch vom „radikal Bösen“ ausgeht. Erst als sie Adolf Eichmann beschreiben muss und 
erkennt, dass der Begriff des „radikal Bösen“ auf ihn nicht anwendbar ist, entsteht die Idee der 
„Banalität des Bösen“.

Falls Sie den Film gesehen haben, werden Sie sich erinnern, dass ich Eich-
mann nicht mit einem Schauspieler besetzt, sondern dokumentarisches 
Schwarz-Weiß-Material eingeschnitten habe. Ich wollte dadurch den Zu-
schauer an Hannah Arendts Beobachtungen, Zweifel und Erkenntnissen 
teilhaben lassen. Wie kann man aber im Film so tun, als säße der Schau-
spielerin der echte Eichmann gegenüber? 

Im Gerichtssaal, der in Jerusalem noch existiert, wäre es stilistisch nicht 
möglich gewesen. Da aber im Presseraum, der direkt unter dem Gerichtssaal eingerichtet wor-
den war, über mehrere Monitore die Reportage des amerikanischen Fernsehens übertragen wur-
de, habe ich mich entschlossen, Hannah Arendt in den Presseraum zu setzen. 

http://udue.de/mt7



18

Ich habe mich sogar vor mir selbst mit der Erklärung gerechtfertigt, dass sie eine so übermäßig 
starke Raucherin war und im Gerichtssaal Rauchen verboten war. Manchmal glaubt man, etwas 
zu erfinden, weil es einem stilistisch nützt, und im Nachhinein stellt sich heraus, dass man der 
Wahrheit „nachgeholfen“ hat.

Ein Neffe, der den Film bei der ersten Vorführung in Israel sah, sagte danach: „Hannah hat viel 
mehr geraucht als in Ihrem Film. Deswegen hat sie den Prozess ja auch fast nur aus dem Pres-
seraum verfolgt“.

Und nun noch ein Ausschnitt vom Ende des Films. Hannah Arendt hat gerade ihre lange Schluss-
rede an die Studenten gehalten, in der sie ihre Hoffnung ausdrückt, dass Denken die Menschen 
vor Katastrophen bewahren kann. Ihr Jugendfreund Hans Jonas hat diese Rede mit angehört und 
macht ihr danach bittere Vorwürfe. Auch diese Begegnung hat so nicht stattgefunden. Hans Jonas 
hatte Hannah Arendt nach dem Erscheinen ihrer Artikel im „New Yorker“ einen Brief geschrieben, 
in dem er ihr die Freundschaft aufkündigt. Die Witwe von Hans Jonas, die wir noch kennenlernen 
konnten, hat ihn mir freundlicherweise überlassen. Dieser Brief ist nie veröffentlicht worden.

Auch bei „Hannah Arendt“ konnte ich es einigen Historikern nicht recht 
machen. Sie warfen mir Inkompetenz vor, weil ich die letzten Erkennt-
nisse zu Eichmann nicht berücksichtigt hätte. Ich wäre in meiner unkriti-
schen Verehrung für Hannah Arendt nur ihrer Sichtweise und Argumenta-
tion gefolgt. Damit haben sie nicht ganz Unrecht. 

Ich verehre Hannah Ahrendt, ich bewundere ihr unabhängiges Denken. 
Und ich habe versucht, einem ihrer Leitsätze zu folgen: ICH WILL VER-

STEHEN. Ich wollte verstehen, was SIE in Adolf Eichmann sah, warum er für sie nur ein mittel-
mäßiger, zum Denken unfähiger Bürokrat war. Auch deswegen habe ich das Dokumentarmate-
rial eingeschnitten. Das heißt aber nicht, dass ich einen Dokumentarfilm machen wollte oder 
gemacht habe. Es bleibt ein Fiction-Film, der versucht, Korrespondenzen zu schaffen, die nur 
über die Bilder zu verstehen sind.

Dazu zeige ich Ihnen als Letztes den Beginn von „Hannah Arendt“. Sie 
werden sehen. Am Anfang ist die Leinwand schwarz. Es ist Nacht, so wie 
am Ende von Rosa Luxemburg. Dann sieht man aus der Ferne und aus der 
Finsternis zwei Lichter auf uns zukommen, sie sehen aus wie Augen, die 
uns aus der Tiefe der Dunkelheit anblicken, bevor sie als Lampen eines 
Busses erkennbar werden.

Hannah Arendt sprach immer wieder von den „finsteren Zeiten“. Dieser 
Beginn des Films bedeutet für mich: Er wird aus der Vergangenheit zu uns sprechen, über die 
finsteren Zeiten. Und dann sieht man Hannah Arendt, die sich eine Zigarette anzündet, es 
wirkt, als sei sie im Geiste schon mit Eichmann verbunden. Nachdenklich geht sie langsam 
durch die dunkle Wohnung und legt sich aufs Sofa. Ihre „Denkhaltung“, wie Mary McCarthy 
sie beschrieben hat. 

http://udue.de/mt8

http://udue.de/mt9



19

Dieses geistige Band zu Eichmann wird die Geschichte des Films werden. Auch wenn er als 
Person nicht gezeigt wird, begleitet er sie, bis sie ihn beschreiben und begreifen kann, und 
darüber hinaus in die Kontroverse. Am Ende des Films wird Hannah wieder in ihrer Denk-
Haltung auf dem Sofa liegen. Das Nachdenken über das Böse wird sie bis an ihr Lebensende 
nicht mehr loslassen.

Geschichte und Film. Fakten und Phantasie. Wie weit darf ein Filmemacher sich von den rein 
historischen Tatsachen entfernen? Es hätte gewiss andere und vielleicht bessere Beispiele 
gegeben als meine eigenen Filme. Aber ich wollte Ihnen auf diese Weise auch etwas über 
mich erzählen.

Und noch ein letztes Mal zu Hannah Arendt. Es gibt in dem Film eine Stelle, da befragt sie 
der Editor des „New Yorker“, ob es sich bei ihrer Beschreibung der Judenräte nicht vielleicht 
um eine Interpretation handle, und Hannah Arendt erwidert scharf: „It’s a fact.“ In ihrer 
Schlussrede jedoch räumt sie ein, dass es sich auch um eine philosophische Betrachtungswei-
se gehandelt habe. 

Ich danke Ihnen.



20

Diskussion

Rektor Radtke: Frau von Trotta, Sie haben uns gezeigt, wie man mit bewegten Bildern bewegt. 
Es sind starke Bilder, die bei jedem Menschen anders ankommen. Literatur ist eine moderne 
Weltsprache, wie früher das Lateinische in der Wissenschaft. Seit über hundert Jahren ist der 
Film ebenso eine Sprache, bei der nicht jeder das Gleiche verstehen muss, auch wenn die In-
tention vielleicht klar ist. Aber es gibt eben unterschiedliche Interpretationsmöglichkeiten. Aber 
es ist eine Kunst, diese starken Bilder zu schaffen, die so nachhaltig wirken. Ich könnte Frau 
von Trotta viele Fragen stellen, aber in Anbetracht der fortgeschrittenen Zeit möchte ich dem 
Publikum Gelegenheit geben, unsere Mercator-Professorin direkt zu befragen. Was wollten Sie 
schon immer über ihre Filme und die dahinterstehenden Ideen wissen? 

Frage: Ich bin 1935 in Berlin-Spandau geboren und habe bis 1968 in der Stadt gelebt. Sie fan-
gen das mit Ihren Filmbildern phantastisch auf. Manchmal versteht man es nur, wenn man weiß, 
worum es sich eigentlich handelt, zumindest von der Atmosphäre her betrachtet. Sie sagen, 
Sie hätten immer Schwierigkeiten mit Historikern gehabt, die sagen: „Es muss so oder so sein.“ 
Haben Sie als freie Gestalterin nicht das Recht, Ihre Sichtweise mit hineinzubringen? 

Von Trotta: Ja, das stimmt, das Recht fordere ich ein. Nur wird es mir oft nicht zugestanden. 
Oft ist es so, dass die Filmkritiker keine Ahnung haben, weder von Rosa Luxemburg noch von 
Hildegard von Bingen oder von Hannah Arendt. Sie können auch in der Kürze der Zeit nicht all 
das nachlesen, was ich vor dem Film im Detail recherchiert habe, um meine Filmfiguren lebendig 
darstellen zu lassen. Sie wollen sich aber keine Blöße geben und überlassen die Kritiken irgend-
einem Historiker, der sich natürlich auf seine bekannten Fakten konzentriert. Und dann wird mir 
vorgeworfen, ich hätte nicht seine Einsicht. Dagegen wehre ich mich entschieden. Wir haben 
das Recht, genau das zu tun, aber es gibt Grenzen. Als ich mich über Hildegard von Bingen in-
formierte, sind mir zahlreiche Bücher übers Mittelalter in die Hände gefallen, in denen fast alles 
erfunden ist. Danach hatte Hildegard sogar einen Geliebten, mit dem sie aus dem Kloster fliehen 
wollte, und was sonst nicht noch alles. Das lehne ich ganz entschieden ab, dass man eine histori-
sche Figur so reduziert. Aber um ein besseres und tieferes Verständnis für die Person vermitteln 
zu können, haben wir das Recht, etwas hinzuzufügen, was die Figur lebendig werden lässt.

Frage: Eine kurze Frage zur Rezeption Ihres Hannah-Arendt-Filmes. Es ist ja ein Film, der sich 
mit der zentralen Erfahrung Deutschlands im 20. Jahrhundert auseinandersetzt, mit der Erfah-
rung des Nationalismus. Ein klassisches Thema der politischen Linken, auch der feministischen 
Linken. Jetzt geht eine Generation ins Kino, für die das teilweise gar nicht mehr ein Stück 
Zeitgeschichte ist, sondern viel weiter weg ist. Wie reagiert diese Zuschauergruppe nach Ihrer 
Erfahrung auf Ihren Film?



21

Von Trotta: Ach, das ist ganz unterschiedlich. Viele Erwachsene in meinem Alter haben den 
Film natürlich gesehen, weil er auch mit unserer Vorgeschichte zu tun hat. Aber es waren auch 
viele junge Menschen drin, die sich danach für das Thema interessiert haben und zu lesen 
anfingen. Sie haben ihn sozusagen als Anregung genutzt. Es gibt übrigens eine neue Biographie 
über Hannah Arendt, die parallel zum Film ein Bestseller wurde. Das ist für mich die eigentliche 
Befriedigung. Ähnlich war dies bei Rosa Luxemburg: Auf einmal haben alle Leute ihre Briefe und 
ihre politischen Schriften gelesen. Die gab es zum Teil noch gar nicht im Westen, denn 1985 
waren West- und Ostdeutschland ja noch getrennte Staaten. Dass ich mit meinen Filmen dieses 
Interesse wecken kann, so dass sich die Menschen selber eine Meinung bilden können über die 
Person, die ich beschreibe, das ist eigentlich das Schönste für mich. 

Frage: Ich kann gut nachvollziehen, dass Sie für sich als Künstlerin das Recht nehmen, von 
historischen Fakten abzuweichen. Aber wo würden Sie die Grenze ziehen? Gibt es so etwas wie 
ein Sinnkriterium, wo man verfälschen darf und wo nicht? 

Von Trotta: Nehmen wir zum Beispiel den Film „Die Päpstin“. Die Menschen glaubten danach, 
dass es eine weibliche Päpstin gab, obwohl das nicht stimmt. Das war eine Erfindung. Was ich 
meine, ist, dass man aus Hildegard von Bingen keine Schnulzen-Nonne machen darf. So weit 
darf es nicht gehen, aber ich kann Dinge hinzufügen. Denn um eine Person beschreiben zu 
können, braucht man „Fleisch“, nicht nur Worte. Gerade Menschen, die viel geschrieben oder 
öffentliche Reden gehalten haben, wie Rosa Luxemburg, brauchen dieses „Fleisch“. Deshalb lese 
ich sehr viele Briefe und Korrespondenzen. Dort ziehe ich mir das raus, was ich brauche, um 
eine Person lebendig darzustellen. Aus den Briefen entwickle ich dann Szenen, das heißt, ich 
übertrage das Gelesene in gesprochene Worte und verbinde sie zu einem szenischen Format. 

Frage: Ich habe eine Frage zu der Szene von Rosa Luxemburg, als sie im Hotel ist und dann abge-
führt wird. Aus meiner Sicht ist das zum Teil im Wortlaut, aber auch zum Teil in der Bilddarstel-
lung eine Parallele zum Verhör und zur Auslieferung Jesu Christi. War das Absicht oder Zufall?

Von Trotta: Das finde ich gut, wenn Sie das so sehen. Jeder ist frei zu interpretieren. Ich habe 
das dabei allerdings nicht gedacht. 

Frage: Der Wortlaut ist gleich, wenn gesagt wird: „Du sagst es“. Dann wird Jesus ein Mantel 
umgelegt, ihr ebenso, und die Kopfwunde ist bei Jesus auf die gleiche Weise zu finden. Auch das 
Rot der Treppe kann natürlich für die Königin oder den König gelten. Also sehr viele Parallelen 
in den Szenen. 

Radtke: Wollen wir der Künstlerin jetzt attestieren, dass unsere abendländische und auch die 
Kirchengeschichte so verinnerlicht sind, dass Sujets auch unbewusst reproduziert werden kön-
nen, so dass man sich gleichwohl in dieser Tradition befindet? Das ist doch interessant.

Von Trotta: Ja, finde ich auch. Denken wir nur an Max Beckmann. Er hat Rosa Luxemburg mit 
ausgebreiteten Armen gemalt, so dass sie wie gekreuzigt wirkt. Das ist also gar nicht so weit 
hergeholt.



22

Frage: Ich habe eine ganz andere Frage. Was ist denn noch Ihr Traum?

Von Trotta: Mein Traum? Mein Traum ist, dass ich 120 Jahre alt werde und noch mindestens 
zwanzig Filme machen kann. Wenn ich hier über das spreche, was ich gemacht habe, muss 
ich mir natürlich die Filme noch einmal ansehen, um zu entscheiden, was ich daraus als Bei-
spiel nehme. Aber normalerweise schaue ich nicht zurück. Ich sehe mir meine Filme nicht 
noch einmal an. Ich denke immer an den nächsten. Irgendwann wird’s nicht mehr gehen. 
Aber bisher denke ich noch weiter. 

Frage: Sie haben sehr viele biographische Filme gemacht. Reizt es Sie auch, in der Zukunft 
eigene Geschichten zu schreiben, also als Drehbuchautorin mehr eigene Ideen belletristisch 
zu verfolgen? Oder ist das so Ihr Lieblingsgenre?

Von Trotta: Nein, nein, lesen Sie mal meine Biographie oder meine Filmographie. Ich habe 
sehr viele Filme gemacht, die nichts mit Historie, Politik oder Ähnlichem zu tun haben. Für 
mich ist das immer wie Ein- und Ausatmen. Wenn ich ausatme, schaue ich in die Welt und ma-
che etwas über die Welt oder über die Geschichte. Und wenn ich einatme, blicke ich in mich 
hinein und mache etwas über mich, meine Geschichte oder was an meine Biographie her-
anreicht. Ich möchte nicht darauf festgelegt werden, mich immer nur mit wichtigen histori-
schen Personen zu befassen, auch wenn ich neuerdings immer wieder danach gefragt werde. 
Allerdings wird Barbara Sukowa im nächsten Film wieder mitspielen. Mit ihr habe ich schon 
sechs Filme gemacht, ich glaube, ich komme nicht mehr los von ihr. Sie und Katja Riemann, 
die Sie in „Rosenstraße“ gesehen haben, werden Schwestern spielen. Ich habe auch schon 
mehrere Schwesternfilme gemacht. Das wird jetzt, glaube ich, mein fünfter Schwesternfilm. 

Frage: Was ich schon immer gerne wissen wollte: Wie haben sie sich gefunden – Barbara 
Sukowa, Hanna Schygulla und Sie?

Von Trotta: Hanna Schygulla habe ich 1969 kennengelernt, als wir zusammen mit Fassbinder 
den Film „Götter der Pest“ gemacht haben. Barbara Sukowa habe ich gesucht und gefunden, 
als ich für „Bleierne Zeit“ – das war mein dritter Film, den ich 1981 gemacht habe – eine 
Person für Gudrun Ensslin gesucht habe. Sie hatten zwar im Film nicht dieselben Namen, 
aber der Film war an diese Schwesterngeschichte angelehnt. Danach haben wir „Rosa Luxem
burg“ gemacht, dann einen Film in Italien. Ich habe sieben Jahre in Rom gelebt und dort 
erst mal drei Filme gemacht und später noch einen Film. Der erste, aus dem Jahr 1988, hieß 
„Fürchten und lieben“. Die anderen beiden sind hier, glaube ich, ziemlich unbekannt geblie-
ben. Dann habe ich mit Barbara noch „Die andere Frau“ gedreht, anschließend „Hildegard 
von Bingen“ und „Hannah Arendt“. Der nächste wird unser siebter gemeinsamer Film sein. 
Ich bin treu. 

Frage: Sie hatten Ihre Bewunderung für Hannah Arendt und auch Ihre Anerkennung für 
den Mut der Frauen in der Rosenstraße zum Ausdruck gebracht. Meine Frage ist daher: Wie 
wichtig ist für Sie, dass Sie sich mit den Protagonistinnen im Film identifizieren können, um 
die für Sie typischen Filme machen zu können?



23

Von Trotta: Ich muss sie sympathisch finden, sonst kann ich den Film nicht machen. In Essen 
werde ich genau darüber reden. Das Thema heißt „Annäherung an eine Biographie“. Da werde 
ich erzählen, wie ich mich langsam an alle Personen herantaste und wie ich versuche, sie mir 
sozusagen einzuverleiben, was nicht immer leicht ist; gerade bei Hannah Arendt war das nicht 
leicht. Da habe ich lange Zeit gebraucht, bis ich sie so habe sehen und lieben können. Und 
erst wenn ich sie lieben kann, kann ich einen Film über sie machen. Natürlich, gewisse Kritik 
ist auch immer dabei – wenn ich jemanden liebe, kritisiere ich ihn ja auch. Aber ich muss ihn 
lieben, um ihn darstellen zu können. Ich würde nie einen Film über Hitler machen können, 
zum Beispiel. 

Radtke: Sie haben schon auf Ihren neuen Film hingewiesen und uns ein bisschen neugierig 
gemacht. Wollen wir es noch ein wenig konkreter machen, wird es ein Niederrhein-Film?

Von Trotta: Da bin ich leider abergläubisch. Das hat mir der italienische Regisseur Nanni 
Moretti beigebracht. Man soll nicht zu viel über seinen künftigen Film reden. Sonst wird er 
vielleicht nicht gemacht. Ich weiß zum Beispiel, dass Volker Schlöndorff, der ebenfalls schon 
Mercator-Professor war, in der Pressekonferenz erzählte, dass er einen Film über die Päpstin 
drehen will, und dann hat er ihn doch nicht machen können. Ganz ehrlich: Davor habe ich 
ein bisschen Angst. 

Radtke: Ich freue mich trotzdem auf die Dreharbeiten, die nächstes Jahr vielleicht am Nie-
derrhein stattfinden werden. 

Von Trotta: Dann können Sie ja mal vorbeikommen.

Radtke: Da werde ich auf jeden Fall vorbeikommen. Ich danke Ihnen für die Diskussion. 



24

Margarethe von Trotta

Annäherung an eine Biographie
am Beispiel von Rosa Luxemburg, Hildegard von Bingen 
und Hannah Arendt

In Duisburg habe ich versucht, den Unterschied von Geschichte und historischem Film anhand 
einiger meiner Filme und Filmausschnitte zu veranschaulichen. Heute werde ich einen neuen 
Aspekt ansprechen: Wie kann man sich oder wie kann ich mich einer historischen Gestalt 
annähern?

Als mein Film „Hannah Arendt“ in die Kinos kam, ist mir vom Piper-Verlag, in dem fast alle 
Schriften von Hannah Arendt erschienen sind, vorgeschlagen worden, ein Buch über Hannah 
Arendt zu schreiben. Ich war von diesem Angebot zunächst überrascht, weil ich denke, es gibt 
schon so viele Bücher, Biographien und Texte über sie, dass ich nicht noch ein weiteres Buch 
hinzufügen sollte. Es war, so wurde mir dann aber erklärt, gar nicht als eine neue Biographie 
gedacht, sondern ich solle meine Annäherung an sie beschreiben und, wie ich „das Fürchten 
vor ihr verlernte“. 

Ich habe das Angebot abgelehnt, weil ich es bei dem Film belassen wollte, es auch nicht glauben 
mochte, dass Leser sich für meine Zweifel oder Ängste interessieren könnten. Ich habe die Lek-
torin des Verlags mit dieser Absage enttäuscht. Sie war, im Gegensatz zu mir, überzeugt, dass 
Menschen, denen der Film gefallen hatte, neugierig darauf sein könnten zu erfahren, wieso ich 
mich an eine so bedeutende Frau und Philosophin herangewagt habe und ob mich nicht manch-
mal der Mut verließ.

Ich werde heute vor Ihnen versuchen, diesem Wunsch nachträglich Folge zu leisten. Und ich 
werde die Schwierigkeiten der Annäherung nicht nur an meinem Film über Hannah Arendt 
beschreiben, sondern an zwei weiteren historischen Frauengestalten: Hildegard von Bingen und 
Rosa Luxemburg. Wobei ich mich auf eine Aussage von Hannah Arendt, die sie am Ende ihres 
Lebens in einem Interview gemacht hat, berufen möchte: 

„I would like to say that everything I did and everything I wrote all that is tentative. I think 
that all thinking ... has the earmark of being tentative.“



25

Und alles, was ich in einem Film und über einen Film sagen kann, ist ebenso.

Was bedeutet es für einen Filmemacher, sich einer historischen Person „auszusetzen“? Denn 
ohne sich ihr auszusetzen, ohne den Versuch, sich in ihr wiederzufinden und zu spiegeln, sich 
durch eine anfängliche Fremdheit hindurchquälend zu einer Art von Vertrautheit zu gelangen, 
kann es auch beim späteren Zuschauer zu keiner Anteilnahme kommen. 

Hannah Arendt ist, wie ich schon sagte, in meinem filmischen Leben nicht die einzige Frau, 
bei der ich versucht habe, sie mir gewogen zu machen. Allerdings ahnte ich von Anfang an, 
dass sie mir die meisten Widerstände entgegensetzen würde. Sie war eine Frau, die – ganz 
im Gegensatz zu ihrer amerikanischen Schriftsteller-Freundin Mary McCarthy – äußerst zu-
rückhaltend über ihr Privatleben und ihre Gefühle Auskunft gab, Fremden gegenüber schon 
gleich gar nicht. Und eine Person ausschließlich intellektuell zu ergründen, ist für mich nicht 
ausreichend. 

Es gibt Filme, die entstehen ganz in einem selbst. Man setzt sich hin und fängt an zu phanta-
sieren, und es ist, als öffne man einen Reißverschluss zum eigenen Unbewussten, und damit 
natürlich zum eigenen verborgenen Leben. Das ist mir geschehen mit meinem Film „Schwestern 
oder die Balance des Glücks“. In ihm habe ich vorweggenommen oder erahnt, dass ich eine 
Schwester habe, von der ich bis zu jenem Zeitpunkt noch nichts wusste.

Und andererseits gibt es die Filme, Stoffe oder Figuren, die von außen an einen herangetragen 
werden, von denen man zunächst nicht glauben mag, dass sie mit dem eigenen Selbst etwas ge-
meinsam haben könnten, und es dauert lange, bis man ein Sensorium für die Korrespondenzen 
im Sinne von Baudelaires „correspondences“ entwickelt. 

Der Gedanke, über Hannah Arendt einen Film zu machen, stammt also nicht von mir. Martin 
Wiebel, ein langjähriger Freund und Förderer meiner Filme, Redakteur beim WDR, überfiel mich 
regelrecht mit dieser Idee, nachdem ich „Rosenstraße“ abgedreht hatte. Die Filmarbeiten waren 
sehr anstrengend gewesen, und ich hatte mir vorgenommen, in aller Ruhe über einen neuen 
Filmstoff nachzudenken. Meine erste Reaktion war Kopfschütteln und völliges Unverständnis 
für sein Ansinnen. Ein Film über eine Philosophin, deren Hauptbeschäftigung das Denken und 
Schreiben war! Völlig unmöglich, das kann man filmisch nicht darstellen. Damit war dieses The-
ma für mich zunächst vom Tisch. 

Aber nach einer Weile erinnerte ich mich daran, dass ich dieselbe voreilige Reaktion schon ein-
mal gehabt hatte. Rainer Werner Fassbinders letztes Projekt war ein Film über Rosa Luxemburg 
gewesen, und nach seinem Tod kam sein Produzent auf mich zu und meinte, ich sei es meiner 
Freundschaft zu Fassbinder schuldig, den Film zu übernehmen. Und vor allem, weil ich eine Frau 
sei. Dass mir das zum Vorteil gereichen sollte, vernahm ich damals, im Herbst 1982, zum ersten 
Mal! Und ich lehnte ab.

Zu dem Zeitpunkt kannte ich wenig von ROSA LUXEMBURG, obwohl sie eine der Ikonen der 
68er war und ihr Bild auf den Schildern, die Studenten damals durch die Straßen trugen, ne-



26

ben den Köpfen von Marx, Lenin und Ho Chi Min auftauchte. Zwischen all den Männern nur 
diese eine Frau. Dabei war mir aufgefallen, dass ihr Gesicht besonders traurig wirkte und gar 
nicht so kämpferisch, wie ich das von einer Revolutionärin erwartet hätte. Dieser Widerspruch 
hatte mich neugierig gemacht. Vielleicht war das der Grund, um dem Drängen des Produzenten 
zuletzt doch nachzugeben. Widersprüche haben mich schon immer gereizt. Allerdings stellte 
ich eine Bedingung: dass ich mein eigenes Drehbuch schreiben, d. h. herausfinden könnte, was 
mich, mich ganz persönlich, an Rosa Luxemburg in Schwingung versetzen würde. In the mood 
for love, sozusagen. 

Ich habe bei meinem letzten Auftritt in Duisburg über die Historie in meinen Filmen gesprochen 
und dabei versucht, eine Verbindung herzustellen zu meiner eigenen Biographie. Rosa Luxem-
burg war Revolutionärin, meine Mutter und ihre Familie als baltische Adelige wurden durch die 
Revolution, der Rosa mit Begeisterung anhing, aus Moskau vertrieben und waren damit staaten- 
und heimatlos. Als Kind hörte ich immer nur, dass die „Bolschewisten“ an ihrem Unglück schuld 
waren, und einige von ihnen hatten sogar Hitler dafür gedankt, als er den Krieg gegen Russland 
begann. Meine Mutter las die Memoiren von Alexander Fjodorowitsch Kerenski, von Wolfgang 
Leonhardt „Die Revolution entlässt ihre Kinder“ und anderen, die sich vom Kommunismus los-
gesagt hatten. Sie las weder Marx noch Rosa Luxemburg. Plötzlich sah ich im Angebot, den Film 
über Rosa Luxemburg zu machen, und damit über eine Zeit, die ich selber nicht miterlebt hatte, 
eine Möglichkeit, etwas von unserer Vergangenheit zu verstehen: Woher kamen wir, und was 
hatte dieses Jahrhundert aus uns gemacht? 

Es wurde ein langer, fast könnte ich sagen „steiniger“ Weg, d. h. ein Weg über viel Asphalt. Um 
noch unveröffentlichte Texte von Rosa Luxemburg einsehen zu können, musste ich ins Institut 
für Marxismus-Leninismus nach Ost-Berlin pilgern. Ich musste jedes Mal mit der S-Bahn bis zum 
Bahnhof Friedrichstraße fahren. Auf dem Bahnsteig patrouillierten die Vopos, bei der Passkon-
trolle wurde ich in rüdem Ton aufgefordert, mein Ohr freizumachen, wobei es mir nie gelang, 
auch nur das geringste Lächeln von den stur dreinblickenden Kontrolleuren zu erheischen. Von 
der Friedrichstraße aus musste ich zu Fuß über die Karl-Liebknecht-Straße bis zum Institut Ecke 
Wilhelm-Pieck-Allee laufen. Dass ich überhaupt in diesen Tempel des Marxismus eingelassen 
wurde, hatte ich einem Missverständnis zu verdanken. 

Vielen westdeutschen Historikern und Wissenschaftlern wurde zu der Zeit der Zutritt verwei-
gert. Der Grund: Ich war, völlig blauäugig, Mitglied in einer westdeutschen Friedensbewegung 
geworden, die, wie ich später erfuhr, von der DDR finanziert wurde. Die Zensoren nahmen 
deswegen an, ich sei der DDR freundlich gesonnen, vielleicht sogar Mitglied der DKP. Dennoch 
durfte ich keinen Schritt alleine machen, wurde sogar ins Raucherzimmer – damals habe ich 
noch geraucht – von einem Historiker begleitet, der dann immer so tun musste, als sei er auch 
ganz süchtig auf eine Zigarette. 

Zum Glück habe ich sehr bald die dortige Rosa-Luxemburg-Expertin Annelies Laschitza kennen-
gelernt, mit der ich bis heute befreundet bin. Aber auch sie musste, trotz unserer Freundschaft, 
über mich Bericht erstatten, wie ich, nach dem Mauerfall, aus den Gauck-Papieren entnehmen 
konnte. Sie tat es, ohne mich zu denunzieren. Sie hat mich sogar, obwohl sie Parteimitglied 



27

war, davor gewarnt, eine Koproduktion mit der DDR anzustreben. „Sie werden einen Sockelfilm 
von dir verlangen, genau wie unser Film über Clara Zetkin einer war“, warnte sie. Ich habe ihre 
Warnungen ernst genommen.

Diese Recherchen, genau wie die späteren zu meinem Film „Rosenstraße“, wurden für mich so et-
was wie ein nachgeholter Geschichtsunterricht. Ich bin nicht nur viele Wochen lang nach Ost-Ber-
lin gereist, sondern ebenso nach Warschau, wo Rosa Luxemburg zu Anfang des Jahrhunderts eine 
Zeitlang im Gefängnis saß. Aber je mehr ich von Rosa Luxemburg und über sie erfuhr, desto unsi-
cherer wurde ich. Ein polnischer Kollege, vehementer Antikommunist wie so viele Polen damals, 
meinte: „Lass sie im Landwehrkanal liegen, wo sie hingehört, warum willst du sie herausholen!“ 

In den Biographien, zumeist von linken Historikern geschrieben, fand ich fast nichts über ihr 
privates Leben. Es ging um die Partei, um die richtige Interpretation des Marxismus und des 
Klassenkampfs, aber doch nicht etwa um Liebe oder Freundschaften, zumal wenn sie keine 
nur politischen waren. Und es ging mir beim Lesen dieser Biographien ein wenig so wie Rosa 
Luxemburg selbst, die sich einmal in einem Brief an Leo Jogiches, ihren polnischen Geliebten 
und Genossen, beklagte: „Seitenlange Ausführungen über die Parteiarbeit, aber kein Krümel von 
einem normalen Leben. Ich bin manchmal so müde gewesen, dass ich fast ohnmächtig geworden 
bin von ihrem Geschmiere. Wann haben wir denn wirklich gelebt?“ Das normale Leben, wo 
konnte ich etwas darüber erfahren? Zum Glück hatte Rosa an die 2.500 Briefe hinterlassen. Sie 
gaben mir Auskunft über ihre Vorlieben und Abneigungen, ihre Liebesbegegnungen und ihre 
Momente der Verzweiflung. 

Und dennoch! Um an die verborgenen Seiten ihrer Person heranzukommen, habe ich sogar zu 
der Methode der „aktiven Imagination“ Zuflucht gesucht. C. G. Jung hat sie beschrieben. Man 
setzt sich auf den Boden und schließt die Augen und wartet auf das, was die Phantasie einem 
anbietet. Ich nahm mir vor, Rosa so zu treffen, damit sie mir Dinge verrät, die ich in den Büchern 
nicht fand. In einer dieser Sitzungen sagte sie mir, nur um Ihnen ein Beispiel zu nennen, wie so 
etwas funktioniert: „Denk daran, ich hatte sehr schönes langes Haar, und wenn ich mit einem 
Mann zusammen war, habe ich es über ihm ausgebreitet.“ Es gab ja nur Fotos von ihr, auf denen 
sie die Haare, wie alle Frauen ihrer Zeit, hochgesteckt trug, und man verfällt damit automatisch 
dem Irrtum, sie sich nur so züchtig vorzustellen. 

Während ich also, nicht zuletzt auf diese abenteuerliche Weise, auf der Suche nach ihr war, ging 
ich durch regelrechte Wechselbäder. Las ich einen Brief an ihre Freunde, erschien sie mir warm-
herzig und liebenswert, las ich eine Rede gegen die Parteigenossen, wirkte sie rechthaberisch 
und arrogant. Danach las ich wieder in ihren Briefen und fand sie bewundernswert. Zwischen-
durch ging mir ihre Schwärmerei für Pflanzen und Vögel auf die Nerven, und ich musste erneut 
zu einem scharfen, politischen Text von ihr greifen. So ging es eine Weile hin und her, bis ihre 
Person immer deutlicher und plastischer wurde, immer reicher und auch widersprüchlicher. 

Ich möchte Ihnen jetzt zwei Ausschnitte aus dem Film zeigen, um mich verständlich zu machen. 
Der erste zeigt sie auf einem Parteitag der SPD. Der zweite im Gefängnis in Wronke, in dem sie 
ab 1916 in Sicherheitshaft saß, um ihre leidenschaftlichen und scharfen Antikriegsreden weiter-



28

hin zu unterbinden [Anm. d. Red.: Filmmaterial zum Gefängnisaufenthalt 
stand nicht zur Verfügung].

Dadurch, dass mein Bild von ihr gefestigter und facettenreicher wurde, 
kam es bei mir zum nächsten Angstschub. Wie konnte ich diese Vielfalt, 
diesen Reichtum ihrer Persönlichkeit in einem Film von nur zwei Stunden 
wiedergeben? 

Zuletzt siegte meine Bewunderung. Wie sie die Männer der Sozialdemokratie immer wieder 
herausforderte und anstachelte, wie sie gegen diese Phalanx von Bequemlichkeit anrannte und 
anredete. Und es rührte mich ihre Zuversicht. Ich als Nachgeborene, die ja schon wusste, was 
das zwanzigste Jahrhundert an Schrecknissen bereithielt, war berührt von ihrem Glauben, dass 
sich trotz der widrigen Zeiten noch alles zum Guten wenden würde. Aus dem Gefängnis heraus 
sprach sie ihren Freunden Mut zu und riet ihnen, an die Geschichte zu glauben, die so viel 
weiser sei als die Menschen.

Nach zwei Jahren der Recherche fing ich an, ihr und meinem Bild von ihr zu vertrauen. Ich 
erkannte in vielem mein Leben in ihrem wieder. Toute proportion gardée, natürlich. Auch ich 
musste mich oft zur Wehr setzen gegen männliche Vorurteile und Verächtlichmachungen. Bei 
Rosa kam hinzu, dass sie Jüdin war und viele in der damaligen Gesellschaft, sogar in ihrer Partei, 
antisemitisch eingestellt waren. Es gibt Karikaturen von ihr, die heute zu einem Aufschrei führen 
würden. Und wie oft wurde sie, sogar von den eigenen Genossen, als „hysterisches Weib“ abge-
tan. Diese Unterstellung von Hysterie, die man zumeist Frauen gegenüber macht, die klug sind 
und sich und ihre Ideen durchzusetzen versuchen – wir kennen das ja auch heute noch, meis-
tens sind es bei uns die Frauen der Grünen, die sich das anhören müssen. Oder Alice Schwarzer!

Ich zeige Ihnen jetzt noch eine Szene, in der die Genossen der SPD versuchen, ihre abwertende 
Haltung den beiden Frauen, Rosa Luxemburg und Clara Zetkin, gegenüber ironisch zu verbrä-
men, worauf Rosa auf grandios schlagfertige Weise antwortet.

Sie haben gesehen: Eine Feministin war Rosa Luxemburg nicht. Genau-
so wenig wie Hannah Arendt. Beide waren sie Ausnahmeerscheinun-
gen, und als solche fühlten sie kein Bedürfnis, sich für andere Frauen 
einzusetzen. Von heute aus betrachtet, erfüllten sie jedoch alles, was 
Feministinnen sich für und von Frauen wünschen. Und doch war es 
letztlich etwas anderes, das mich zu ihnen hingezogen hat: Beide, von 
außen betrachtet so außergewöhnlich starke Frauen, haben die Einsam-
keit gekannt, die Traurigkeit, den Liebesverrat, den Schmerz. Diese ihre 

verborgene Dimension, man könnte es ihr zweites Gesicht nennen, hat in mir ein Gefühl der 
Nähe entstehen lassen.

Ich lese Ihnen zum Abschluss einen Brief von Rosa Luxemburg vor, in der ihre Fähigkeit zu leiden 
und Mitleid zu empfinden, zum Ausdruck kommt. Es ist ein Brief aus dem Gefängnis, gerichtet 
an Sonja Liebknecht, die Frau von Karl Liebknecht, ihrem Mitstreiter.

http://udue.de/mt10

http://udue.de/mt11



29

„Ach, Sonitschka, ich habe hier einen scharfen Schmerz erlebt. Vor einigen Tagen kam ein 
Wagen mit Säcken hereingefahren. Die Last war so hoch aufgetürmt, dass die Büffel nicht 
mehr über die Schwelle bei der Toreinfahrt konnten. Der begleitende Soldat, ein brutaler 
Kerl, fing an, derart auf die Tiere loszuschlagen, dass eins davon blutete ... Die Tiere standen 
dann beim Abladen ganz still, erschöpft, und das, welches blutete, schaute dabei vor sich hin 
mit einem Ausdruck in dem schwarzen Gesicht wie ein verweintes Kind. Ich stand davor, und 
das Tier blickte mich an, mir rannen die Tränen herunter – es waren seine Tränen, man kann 
um den liebsten Bruder nicht schmerzlicher zucken, als ich in meiner Ohnmacht um dieses 
stumme Leid. Oh, mein armer Büffel, mein armer, geliebter Bruder, wir stehen hier beide so 
stumm und sind nur eins in Schmerz, in Ohnmacht, in Sehnsucht ... Sonitschka, Liebste, sei-
en Sie trotz alledem ruhig und heiter. So ist das Leben, und so muss man es nehmen, tapfer, 
unverzagt und lächelnd – trotz alledem.“

Als ich diesen Brief zum ersten Mal las, wusste ich, er gehört in meinen Film. Mit ihm konnte 
ich dem Bild der „blutigen“ roten Rosa, das damals noch bei vielen Menschen vorherrschte, wi-
dersprechen. In den siebziger Jahren gab es eine Briefmarke mit dem Portrait Rosa Luxemburgs. 
Und es gab tatsächlich Menschen, die sich weigerten, einen Brief in Empfang zu nehmen, wenn 
er mit dieser Marke frankiert war.

Ich erwähnte schon, dass Briefe für mich wichtige Helfer sind, um mich einer Person an-
zunähern. Dasselbe gilt für HILDEGARD VON BINGEN. Mich ihr zu nähern, war einerseits 
schwieriger, weil die Zeit, in der sie lebte, uns so unendlich weit entfernt erscheint: eine Zeit, 
in der man noch glaubte, die Erde sei eine Scheibe – andererseits fühlte ich mich freier ihr 
gegenüber, und das aus demselben Grund. Wenn wir an den Anfang des letzten Jahrhunderts 
denken, spüren wir noch eine Art von Verwandtschaft, es gibt Fotos und sogar bewegte Bilder, 
aber das Mittelalter? 

Hildegard wurde im Jahr 1098 geboren und starb 1179, sie wurde – ganz ungewöhnlich für ihre 
Zeit – 81 Jahre alt. Nonne, Visionärin, Äbtissin, Heilkundige, Forscherin, Komponistin, Gläubige. 
Ich bin keine Nonne, keine Wissenschaftlerin, keine Komponistin, und ich bin protestantisch 
erzogen worden. Was also konnte mich zu ihr hinführen? Nur meine Neugierde und meine 
vielen Fragen. Die wichtigste Frage für mich war: Was konnte diese ferne Zeit einer klugen und 
begabten Frau in unserem heutigen Sinne „anbieten“? Hatte sie eine Chance, ihre Begabung zu 
erkennen? Und auf welche Weise konnte sie sie durchsetzen?

Die Frauen zu Beginn der sogenannten neuen Frauenbewegung in den siebziger Jahren – auch 
die Frauenbewegung war ja durch den Nationalsozialismus amputiert und in eine Groteske ver-
wandelt worden – suchten nach Vorbildern aus der Vergangenheit. Gab es überhaupt welche? 
Frauen tauchten in den historischen Büchern ja meist nur auf, wenn sie Herrscherinnen wa-
ren wie Elisabeth von England oder Katharina die Große von Russland. Ansonsten wurde die 
Weltgeschichte von Männern gemacht und von Männern beschrieben. Sie hatten zwar Mütter, 
Ammen, Gouvernanten, Köchinnen, Geliebte oder Ehefrauen; über die aber offensichtlich kein 
Wort zu verlieren war, es sei denn, sie besaßen als Maitressen, wie Madame de Pompadour, eine 
gewisse politische Machtstellung.



30

Ich zeige Ihnen jetzt den Anfang des Films.

Am Ende des ersten Millenniums glaubten viele Menschen, die Welt würde in der Nacht zum 
Jahr 1000 untergehen, und sie bereiteten sich mit Kasteiungen und Gebeten darauf vor. So 
wie wir vor dem Jahr 2000 Angst hatten, weil wir den Absturz der Computerwelt erwarteten. 
Ich habe mir vorgestellt, wie unfassbar es für die Menschen damals gewesen sein muss, als 
am nächsten Morgen die Sonne wieder aufging und die Welt noch bestand und sie am Leben 
waren. Die Sonne. Das Licht. Die Nacht war vorüber, es begann ein neues Zeitalter. Und in dem 
ersten Jahrhundert der neuen Zeit wird Hildegard geboren, und sie empfängt Botschaften vom 
„lebendigen Licht“. 

Die kleine Hildegard, wie Sie gesehen haben, lasse ich aus der Unschärfe 
und Undeutlichkeit des Bildes allmählich in die Sichtbarkeit hineinreiten. 
Das bedeutet für mich: Aus der fernen Vergangenheit kommt sie auf uns 
zu. Und wir werden sie mit den Augen unseres heutigen säkularen Wis-
sens betrachten.

Mein erster Gang war diesmal ins Hildegard-Kloster in Eibingen bei Rü-
desheim. Dort traf ich auf Schwester Philippa, die als ehemalige Journalis-

tin für den Kontakt zur Außenwelt zuständig ist. Sie gab mir bereitwillig Auskunft so wie zuvor 
Annelies Laschitza zu Rosa Luxemburg. Sie riet mir, welche Biographie ich lesen sollte – die von 
Barbara Beuys, „Denn ich bin krank vor Liebe“. Es gibt leider unendlich viel Mist und Kitsch, 
der über Hildegard geschrieben wurde, und sie verwies mich ganz besonders auf ihren Brief-
wechsel. Schwester Philippas einzige Forderung an mich lautete: „Bitte, nicht zu viele Kräuter. 
Machen Sie keine Kräuter-Liesl aus ihr“. Wie Sie vielleicht wissen, ist Hildegard heute vor allem 
wegen ihrer Kenntnis der Kräuter bekannt, es gibt Apotheken, die nach ihr benannt sind, Müs-
lis und Tees und alle möglichen Heilmethoden. Nach einer Reduzierung auf ihr Kräuterwissen 
stand mir aber wirklich nicht der Sinn.

Zum Schluss unseres ersten Treffens lud Schwester Philippa mich zu einer Profess ein, die 
zwei Wochen später im Kloster stattfinden sollte. Eine wirkliche Chance für mich, denn es gibt 
kaum noch junge Frauen, die Nonnen werden wollen. Ich konnte dann mit dieser Nonne reden, 
und auch mit ihrem Vater, der zur Einkleidungsfeier gekommen war. Ein Handwerker, der sein 
Missfallen an der Entscheidung seiner Tochter nicht vor mir verbarg. Ich war sehr beeindruckt 
von der jungen Frau und ihrer so natürlich wirkenden Beglückung darüber, dass sie den Schleier 
nehmen durfte. Im Mittelalter war es nicht ungewöhnlich, in ein Kloster einzutreten. Hildegard 
wurde schon als kleines Mädchen als Bezahlung des sogenannten Zehnten (fürs zehnte Kind) 
der Kirche vermacht, ohne dass sie hätte Einspruch erheben können. Bei ihr war der Eintritt ins 
Kloster kein freiwilliger gewesen.

Und damit wäre ich wieder bei dem Thema, das ich auch in der letzten Lesung angesprochen 
habe: Wie verhält sich ein Mensch, der in eine Zeit hineingeboren wird, die er sich nicht hat 
aussuchen können, und in eine Gesellschaft, die ihn zu bestimmten Verhaltensweisen zwingen 
will? Wird er versuchen, wie Hannah Arendt es genannt hat, „ohne Geländer“ zu denken? Hilde-

http://udue.de/mt12



31

gards Geländer war das Christentum, die Bibel, die Psalmen, das Wort Gottes. Wie schaffte sie 
es, innerhalb dieser gedanklichen Grenzen ihre Stärke und ihre eigenen Wünsche zu erkennen? 
Wie schaffte sie es, sie zu verwirklichen?

Sie hatte Visionen und war davon überzeugt, dass sie ihr von Gott gesandt waren. Aber sie war 
sich zunächst nicht sicher, ob sie darüber reden durfte. Denn man hätte ihr unterstellen können, 
dass sie vom Teufel stammen. Das hätte Exkommunikation bedeutet. Für einen gläubigen Men-
schen eine Art von Todesstrafe, die ewige Verdammnis. Ich zeige Ihnen nun die Szene, in der sie 
wagt, ihrem Beichtvater zu gestehen, dass sie Botschaften von Gott empfängt.

Heute wissen wir – Oliver Sacks hat darüber sehr eindrücklich geschrie-
ben –, dass es Halluzinationen sind, die von einer besonders starken 
Migräne ausgelöst werden können. Da Hildegard ihr ganzes Leben lang 
kränkelte und sie immer wieder wochenlang das Bett hüten musste, kann 
man das wohl annehmen. 

Nachdem sie ihre „Gesichte“ niedergeschrieben hatte, wandte sie sich „in 
aller Demut“ an Bernhard von Clairvaux, den mächtigsten Kirchenmann 

seiner Zeit, damit dieser sie dem Papst vorlege und von ihm beglaubigen ließe. Das war, etwas 
flapsig ausgedrückt, ihr erster Streich: Hildegard hatte erreicht, dass sie von der Kirche als Vi-
sionärin anerkannt wurde. Sie war damit nun nicht mehr zum Gehorsam gegenüber ihrem Abt 
verpflichtet. Als Nächstes befahl ihr die Stimme, ein eigenes Kloster zu gründen und das Kloster, 
in dem sie bis zu ihrem Tode bleiben sollte, zu verlassen. Ich zeige Ihnen jetzt einen Ausschnitt, 
in dem sie ihrem Abt mit diesem Wunsch entgegentritt:

Aus einem Doppelkloster wechselte sie nun in ein reines Frauenkloster, 
in dem sie, laut der Regel der Benediktiner, die einzige Autorität war. Was 
mich an Hildegard faszinierte, war: wie eine kluge Frau es fertig brachte, 
sich entgegen den Regeln ihrer Zeit, heute würden wir sagen: zu „emanzi-
pieren“, dabei aber im festen Glauben verharrte, dass sie einzig und allein 
Gottes Stimme gehorchte. Sie konnte nicht durchschauen, dass es die 
Stimme ihres eigenen Unbewussten und die ihrer heimlichen Wünsche 
war. Dadurch verharrte sie in der Vorstellung, dass eine Frau schwach war. 

Sie betonte immer wieder: „Ich bin nur eine schwache Frau“. Damit entging sie dennoch nicht 
dem Zorn der Männer ihrer Zeit. Von vielen wurde sie verehrt, viele aber hätten es begrüßt, 
wenn sie exkommuniziert worden wäre. Dass es fast tausend Jahre gedauert hat, bis ein Papst 
sie heiliggesprochen hat, spricht für diese Hypothese.

Auch bei Hildegard von Bingen waren es die Widersprüche in ihrer Biographie, die mich reizten. 
Einerseits hat sie als Äbtissin und Seherin mit den Mächtigen ihrer Zeit, mit Kaisern und Päpsten 
korrespondiert, sie sogar ermahnt und ihnen Befehle erteilt, weil diese Befehle ja nicht von ihr, 
sondern von Gott stammten. Andererseits, als eine junge Nonne, Richardis von Stade, die sie 
besonders ins Herz geschlossen hatte, sich von ihr trennen wollte, um selbst Äbtissin in einem 
anderen Kloster zu werden, verwandelte sich Hildegard in eine ganz gewöhnliche, liebende, vor 

http://udue.de/mt13

http://udue.de/mt14



32

Leidenschaft und Schmerz sich wie rasend gebärdende Frau. Ich möchte Ihnen nun im folgen-
den Ausschnitt dieses andere Gesicht von ihr zeigen:

Um Richardis in ihr Kloster und zu sich zurückzuholen, schrieb sie sogar 
an den Papst, der ihr allerdings eine Abfuhr erteilte. Zuletzt hat sie sich 
in ihr Schicksal fügen müssen. Ich lese Ihnen dazu einen Ausschnitt aus 
einem Brief vor, den Hildegard an Richardis von Stade schrieb:

„Weh mir Mutter, weh mir Tochter. Warum hast du mich wie eine Waise 
zurückgelassen? Ich habe den Adel deiner Sitten geliebt, deine Weisheit 
und deine Keuschheit, deine Seele und dein ganzes Leben, so dass viele 

sagten: ‚Was tust du?‘ Nun sollen alle mit mir klagen, die Schmerz leiden gleich meinem 
Schmerz, die aus Gottes Liebe in ihrem Herzen und Gemüt Liebe zu einem Menschen tru-
gen, wie ich sie zu dir gehabt – einem Menschen, der ihnen in einem Augenblick entrissen 
ward, so wie du mir entrissen worden bist. Gottes Engel schreite vor dir her, es schütze dich 
Gottes Sohn, und Seine Mutter behüte dich. Gedenke deiner armen Mutter Hildegard, auf 
dass dein Glück nicht dahinschwinde.“

„Dass dein Glück nicht dahinschwinde!“ Das klingt doch wie eine kleine, versteckte Drohung. 
Die auch als Vision begriffen werden kann. Denn Richardis stirbt schon ein Jahr später, nach-
dem sie das Hildegard-Kloster verlassen hat. Und man kommt nicht umhin zu vermuten, dass 
Hildegard ihr in einem Winkel ihres Herzens den Tod wünscht, genau wie heutige Frauen es 
manchmal tun, wenn sie von ihrem Geliebten verlassen werden.

Und nun zu Hannah Arendt!

Als ich mich, nach meiner anfänglichen Abwehr, dazu entschlossen hatte, eine Annäherung an 
ihr Leben und Werk zumindest zu versuchen, hörte ich mir als Erstes ihr berühmtes Gespräch 
„Zur Person“ mit Günter Gaus an. Zunächst nur auf Band. Sie erschien mir arrogant und recht-
haberisch, Gaus ständig unterbrechend und korrigierend. So dass ich sogleich überlegte, das Pro-
jekt, noch bevor ich es überhaupt richtig anging, aufzugeben. Kurz darauf sah ich mir dasselbe 
Gespräch auf einer DVD an und war überrascht, wie anders sie dabei auf mich wirkte. Charmant 
und bezaubernd. Und ich konnte Gaus, der einmal gefragt wurde, wer sein Liebslings-Gesprächs-
partner oder -partnerin gewesen sei, verstehen, als er sagte: Hannah Arendt. Und er und seine 
Frau seien richtig verliebt in sie gewesen. Verliebt allerdings war ICH noch lange nicht.

Günter Gaus erzählte dazu noch eine Geschichte, die uns ebenfalls erstaunen kann: Hannah 
Arendt war, sagte er, bevor das Gespräch losging und auch noch während der Aufzeichnung, 
so aufgeregt, dass er Angst hatte, sie könnte aufstehen und das Studio verlassen. Gott sei 
Dank hat einer der Kameramänner – 1963 waren die Kameras noch Riesenapparate, die nur 
schwerfällig zu bewegen waren – plötzlich unterbrochen und meinte, so könne er nicht 
weiterdrehen, da rage ein Nagel aus dem Boden, an dem die Kamera immer hängenbleiben 
würde, das könne er so nicht akzeptieren. Gaus und Hannah gingen also in die Garderobe 
zurück, rauchten mehrere Zigaretten, unterhielten sich und kamen an den Set zurück, nach-

http://udue.de/mt15



33

dem das Problem mit dem Nagel gelöst war. Und von da ab war Hannah ruhig, man merkte ihr 
keinerlei Nervosität mehr an. Es war also ein Nagel, dem wir dieses wunderbare Dokument 
zu verdanken haben. 

Später hat Hannah Arendts letzter Assistent, Jerome Kohn, mir in New York bestätigt, dass 
Hannah jedes Mal vom Lampenfieber gebeutelt wurde, bevor sie eine Vorlesung oder eine Rede 
halten musste. Ich hatte sie für furchtlos gehalten. Sie war es sicherlich, in ihrer Art auf die 
Welt zu blicken und sie zu analysieren. Sich vor Menschen zu fürchten, zu denen man öffentlich 
reden sollte, das war mir vertraut, das konnte ich nachempfinden.

Und nun machte ich mich auf den Weg. Wie schon bei Rosa Luxemburg und Hildegard von 
Bingen. Diesmal sogar bis nach New York. Bei meiner ersten Reise dorthin fragte ich Pam Katz, 
meine Koautorin von „Rosenstraße“, ob sie sich einen Film über Hannah Arendt vorstellen kön-
ne. Eigentlich war ich auf eine negative Reaktion, wie meine zu Beginn, gefasst, aber nein, Pam 
war sofort begeistert, und sie wollte am liebsten sogleich mit der Arbeit beginnen. Pam ist Jüdin 
und New Yorkerin, hat also zwei ganz wesentliche Anknüpfungspunkte.
 
Am nächsten Tag fuhren wir zum River Side Drive und blickten auf das Haus Nr. 370, in dem 
Hannah Arendt mit ihrem Mann zuletzt gewohnt hatte. Ich kannte die Gegend schon, weil auch 
Uwe Johnson, dessen „Jahrestage“ ich verfilmt habe, eine Zeitlang am River Side Drive wohnte. 
Johnson war mit Hannah Arendt befreundet gewesen, und es gibt sogar einen Briefwechsel 
zwischen beiden. Das wusste ich aber in dem Moment noch nicht. Wir fotografierten das Haus 
und den Hauseingang plus Lobby. Eine erste Annäherung. Ich brauche diese Art von konkreten 
Bildern. In meiner Phantasie sah ich Hannah dort sofort ein- und ausgehen. 

Dennoch konnte ich es kaum glauben, dass Pam sich eine Konfrontation mit Hannah Arendt so 
ohne weiteres zutraute, dass sie nicht, genau wie ich, erst durch einen Wald von Bedenken hin-
durchmusste. Damit war ich plötzlich zwischen zwei Menschen geraten, die mich drängten, das 
Wagnis einzugehen. Aber meine beiden Drängler sind keine Regisseure. Ihre Vorstellungskraft 
muss nicht aus einem Text ein lebendiges, bewegtes Bild erschaffen. Das ist ein enormer Unter-
schied. Das Schreiben mag nicht leicht sein, aber solange Bilder in der Vorstellung verharren, 
ist alles möglich und denkbar. Die Arbeit der Regie fängt in dem Augenblick an, in dem man die 
Phantasiebilder in sichtbare verwandeln muss, und genau da beginnt auch die Qual.

Um ein Beispiel zu nennen. Ins Drehbuch zu meinem Film „Die bleierne Zeit“ hatte ich leicht-
sinnig und lapidar hineingeschrieben: „Sie besteigen den Ätna“. Ein einziger, harmlos klingender 
Satz. Und dann musste das ganze Team plus Schauspieler sich den Berg hinaufschnaufen. Mir 
fiel es besonders schwer, ich war damals noch eine starke Raucherin, und es stank so intensiv 
nach Schwefel, dass ich kaum noch atmen konnte. Zuletzt hat mich unser Oberbeleuchter von 
hinten anschieben müssen, ziemlich demütigend. 

Damals habe ich diesen einen Satz im Drehbuch verflucht. Aber meistens handelt es sich ja um 
viel schwierigere Umsetzungen. Ein Autor beschreibt eine bestimmte Stimmung, sagen wir zwi-
schen Nacht und Tag oder im Zwielicht der Gefühle oder auch in einer bestimmten Landschaft. 



34

Und dann steht man am Set, und diese Stimmung will sich partout nicht einstellen. Die Zeit 
drängt, der Produzent drängt, weil jeder Drehtag sehr viel kostet, und schon ist man gezwungen, 
Kompromisse zu machen.

Hannah Arendt! Es ist leicht zu schreiben: Sie ist eine Denkerin oder: Sie denkt. Wie kann man 
das in einem Film glaubhaft zeigen? Was war sie überhaupt? Jerome Kohn schreibt dazu: 

„She is usually called a philosopher and often described as a political and moral philosopher. 
But I wonder. Was Sokrates a philosopher? He was a thinker, to be sure, and a lover of 
wisdom, which is what philosopheia means in Greek. But do we know what wisdom is? We 
should not forget that Sokrates insisted he knew nothing. Might that have been the reason 
the Delphic Oracle proclaimed him the wisest of all men? Hannah Arendt was a thinker with 
a need to understand. She said she could not live without trying to understand whatever 
happened, and the times she lived through were replete with events, many of them unprece-
dented, each of them difficult to understand in itself, and more difficult to understand coll-
ectively. Catastrophic events, one after the other, ‚cascading like a Niagara Falls of History’ 
as Hannah Arendt put it.”’

Da die Geschichte des zwanzigsten Jahrhunderts und damit auch die Lebensgeschichte Han-
nah Arendts vollgepackt war mit Ereignissen wie ein Niagara-Fall, wo sollten wir anfangen, ihr 
Leben zu beschreiben? Bei ihrer Kindheit in Königsberg, mit ihrem Eintritt ins Seminar von 
Martin Heidegger, dem Meister des Denkens, wie Hannah Arendt ihn später bezeichnet hat? 
Mit ihrer Flucht aus Deutschland 1933, über Prag nach Frankreich, ihrem Exil in Paris, wo sie 
Walter Benjamin und Heinrich Blücher, ihrem späteren Mann, begegnet? Mit dem Einmarsch 
der Deutschen in Frankreich und Hannahs Zeit im Internierungslager? Ihrer Flucht von dort nach 
Marseille und von Marseille über Lissabon nach New York?
 
Sie kennen vielleicht die großartige Filmtrilogie von Axel Corti, geschrieben von Georg Stefan 
Troller, in dem das Schicksal von Wiener Juden erzählt wird, die über Frankreich in die USA 
fliehen und dort zunächst in bitterster Armut leben müssen. Auch Hannah Arendt und Heinrich 
Blücher hatten kein Geld, und sie konnten kein Englisch. Hannah Arendt musste wie ein junges 
Mädchen als Au-pair in eine mittelständische, amerikanische Familie gehen, um die Sprache 
zu erlernen. 1941, da war sie schon 35 Jahre alt. Jeder einzelne dieser Lebensabschnitte hätte 
einen spannenden, dramatischen Film ergeben können. Was also sollten wir auswählen?

Dass wir keinen Liebesfilm à la „Hannah und Marty“ schreiben wollten, das war uns sehr bald 
klar, auch wenn wir dafür sicher viel schneller eine Finanzierung gefunden hätten. Wir waren 
überzeugt, dass ihr Mann Heinrich Blücher der wichtigere Mann in ihrem Leben war. 

Ich zeige Ihnen jetzt eine Szene, in der ihre Beziehung zueinander und seine Liebe zu ihr deut-
lich werden. Adolf Eichmann war in Argentinien vom israelischen Geheimdienst gekidnappt 
worden. In Jerusalem sollte ihm der Prozess gemacht werden. Hannah Arendt bot sich dem 
New Yorker als Reporterin an, weil sie, wie sie es ausdrückte, noch nie einem Naziverbrecher 
ins Gesicht gesehen hatte. 



35

Auf ein sogenanntes Bio-Pic hatte ich nach Rosa Luxemburg und Hilde-
gard von Bingen keine allzu große Lust. Zudem erschien es mir wie ein 
Ritt über den Bodensee, ohne Verweilen, ohne Zeit zum Denken oder 
Nachdenken. 

Zu meinem Glück erfuhr ich, dass Lotte Köhler, eine Mitarbeiterin und 
Freundin von Hannah Arendt, noch am Leben war und in New York lebte. 
Sie empfing mich freundlich, aber skeptisch. Sie konnte sich nicht vorstel-

len, dass ein Film ihrer Freundin gerecht werden könnte, hatte auch gerade eine unerfreuliche 
Erfahrung mit einer Schreiberin gemacht, der sie vor Jahren die damals noch unveröffentlichten 
Briefe von Martin Heidegger an Hannah Arendt anvertraut hatte. Diese zimmerte daraus ein 
kitschiges Theater-Stück, das sie sehr erzürnt hatte. Also war Lotte Köhler vor mir auf der Hut. 
Erst nachdem sie sich meinen Film „Rosa Luxemburg“ angesehen hatte, wurde sie aufgeschlos-
sener. Und sie erzählte mir, dass Hannah Arendt Rosa Luxemburg sehr verehrte, sie hatte sogar 
einen Essay über sie geschrieben. Von Lotte Köhler erfuhren wir dann nach und nach viele kleine 
Geschichten, die ich in keiner der Biographien hätte finden können. 

Lotte Köhler stellte auch einen Kontakt zu Elisabeth Young Bruehl her, der ersten Biographin 
von Hannah Arendt, die noch bei ihr studiert hatte. Mittlerweile war sie Psychoanalytikerin 
geworden, was, wie sie sagte, Hannah Arendt nicht erfreut hätte. Auch sie half uns weiter, ge-
rade durch ihren anderen, psychoanalytischen Blick. Sie beschrieb Hannahs Fixierung auf ältere 
Männer, z. B. Heidegger, Jaspers, Blumenfeld, als Suche nach dem so früh verstorbenen Vater. 

Unser Hauptansprechpartner aber wurde Jerome Kohn, und er ist es bis heute für uns geblieben. 
Bald wurden diese drei Menschen, Lotte Köhler, Elisabeth und Jerome, für uns so wichtig und 
vertraut wie der „Tribe“ für Hannah Arendt. Jedes Mal, wenn ich nach New York kam, trafen wir 
uns zum Dinner und fühlten uns ein wenig wie die liebenden Verschworenen. Als letzte aus dem 
„Tribe“ trafen wir die Witwe von Hans Jonas, Lore Jonas, in einem Altenheim in Philadelphia. Sie 
gab uns einen Brief ihres Mannes, der nie veröffentlicht worden ist, in dem Hans Jonas Hannah 
seine Freundschaft aufkündigt, nachdem er ihre Artikel im „New Yorker“ gelesen hatte. 

Mittlerweile waren vier Jahre vergangen, wir hatten nun fast alle von Hannah Arendts Büchern 
und Schriften gelesen, und immer noch waren wir unschlüssig, welche Periode in ihrem Leben 
wir auswählen und mit welcher Szene wir beginnen sollten. Endlich kam uns die erlösende 
Idee: Wir konzentrieren uns auf die Eichmann-Jahre. Hannah Arendt fährt im Auftrag des New 
Yorker nach Jerusalem und wird am Prozess gegen Adolf Eichmann teilnehmen. Damit hatte ich 
ein Gegenüber für sie. Ein Mensch aus Fleisch und Blut saß im Glaskasten, keine abstrakte Idee, 
ein Mann, den wir mit ihr zusammen beobachten konnten, und wir würden an ihrem Denken 
teilhaben können.

Hannah Arendt und Adolf Eichmann wurden beide in Deutschland geboren, noch dazu im selben 
Jahr: 1906. Aber was für eine konträre Lebensgeschichte. Ein deutscher nationalsozialistischer 
Aufsteiger und Bürokrat und eine jüdische Intellektuelle, die Deutschland verlassen musste. Die 
Philosophin und der Mann, der seine Fähigkeit zu denken freiwillig „dem Führer“ überträgt. 

http://udue.de/mt16



36

Erst mit dieser Lösung unseres Drehbuchproblems verschwand allmählich meine Angst, und es 
erwachte eine vorsichtige Zuversicht.

Es war mir danach sehr schnell klar, dass ich, um diese Begegnung zweier Welten glaubhaft 
darstellen zu können, das authentische Schwarz-Weiß-Material vom Eichmann-Prozess benutzen 
musste. Ich hatte vor Jahren einen Dokumentarfilm „Der Spezialist“ von Eyal Sivan gesehen, in 
dem es nur um den Eichmann-Prozess ging, ohne noch zu ahnen, dass ich aufgefordert würde, 
einen Film über Hannah Arendt zu machen. Ich wollte sicher sein, dass ich dieses Material be-
nutzen könnte. Mittlerweile hatten wir eine Produzentin gefunden, die bereit war, sich für den 
Film stark zu machen. Sie wandte sich an Yad Vashem und konnte erreichen, dass man uns die 
Ausschnitte, die wir brauchten, zur Verfügung stellte.

Ich möchte Ihnen jetzt einen Ausschnitt zeigen, der für mich der Beweis ist, dass Eichmann 
unfähig war zu denken. 

Wie schon zuvor bei Rosa Luxemburg und Hildegard von Bingen waren 
die Briefe meine Hauptquelle, um zu einem Verständnis für ihr politi-
sches UND privates Ich zu gelangen. Es gab eine Korrespondenz mit Karl 
Jaspers, der übrigens zunächst eine Rolle im Film spielen sollte, mit Mary 
McCarthy, ihrer amerikanischen Freundin, und mit Heidegger, wobei al-
lerdings fast nur seine Briefe erhalten sind. Hannah Arendt hatte sie sorg-
fältig gesammelt und in ihrer Nachttischschublade aufbewahrt, während 
er die ihren wohl eher „entsorgt“ hatte. Entweder waren sie ihm nicht 

wichtig genug oder er hatte Angst vor der Eifersucht seiner Frau. Einen weiteren Briefwechsel 
gab es mit Kurt Blumenfeld, mit Hermann Broch, mit Gershom Scholem und vielen anderen, de-
ren Briefe wir im Archiv der New School, an der Hannah Arendt auch unterrichtet hat, einsehen 
konnten. Da jeder Mensch jedem anderen Menschen eine jeweils andere Seite seines Wesens 
zeigt, gelingt es mir aus einem solchen Kaleidoskop am besten, das Bild eines komplexen Men-
schen herauszufiltern.

Während dieser Lektüre wurde sie mir immer mehr zur Freundin. Lotte Köhler nannte sie ein 
„Genie der Freundschaft“. Und zum Schluss möchte ich Ihnen auch von ihr einen Briefaus-
schnitt vorlesen, der diese Aussage bestätigt. Er ist eine Antwort auf einen Brief von Gershom 
Scholem, der ihr vorgeworfen hatte, dass sie ihr Volk nicht liebe.

„Sie haben vollkommen Recht, dass ich eine solche Liebe nicht habe, und dies aus zwei 
Gründen. Erstens habe ich nie in meinem Leben irgendein Volk oder Kollektiv geliebt, weder 
das deutsche, noch das französische, noch das amerikanische, noch etwa die Arbeiterklasse 
oder sonst was in dieser Preislage. Ich liebe in der Tat nur meine Freunde, und ich bin zu 
aller anderen Liebe völlig unfähig.“

Dasselbe könnte ich von mir auch sagen. 

Ich danke Ihnen.

http://udue.de/mt17



37

Diskussion

Rektor Radtke: Wie wir alle wissen, läuft derzeit die Berlinale, die Feuilletons sind voll davon. 
Ihre Filme sind dort leider – ich erinnere an 1995 – nicht immer freundlich aufgenommen 
worden. Später musste man dann Abbitte leisten. Sie sehen, die Zeiten ändern sich. Auf die 
Frage nach seinem Lieblingsfilm hat Klaus Kinski einmal gesagt: ein Godard-Film, der auf der 
Berlinale gelaufen ist. Er teilt allerdings nicht Godards Verachtung der Kommerzialisierung des 
Autorenkinos. Die FAZ betitelte einen ihrer Artikel: „Dieses Land hat die Filme, die es ver-
dient.“ Wie stehen Sie dazu? Welche Filme hat Deutschland verdient? Gibt es eine Kommer-
zialisierung des Autorenkinos, und hat Sie das bei Ihrer Entscheidung bewegt, nur bestimmte 
Filme zu drehen?

Von Trotta: Ich habe zu einer Zeit angefangen, 1965, als der junge deutsche Film – mein 
Gott, heute sind wir der alte deutsche Film – gerade begann. Ich kam aus Paris und interes-
sierte mich nicht für den deutschen Film. Sie wissen vielleicht, dass es in den fünfziger Jah-
ren hauptsächlich Heimatfilme und Fernwehschnulzen gab. Schrecklich oberflächliche Filme, 
und nur sehr wenige befassten sich mit der deutschen Vergangenheit. In Frankreich lernte 
ich, was Film bedeuten kann. Ich hatte Filme der Nouvelle Vague und von Ingmar Bergman 
gesehen. Da entwickelte ich eine Passion: Film kann also Kunst sein, nicht nur Unterhaltung 
zum Wegblicken. Als es dann mit dem jungen deutschen Film in Deutschland losging, habe 
ich versucht, zunächst als Schauspielerin, Eingang zu finden. Ich weiß nicht, ob man sagen 
kann, ein Land hat die Filme, die es verdient. Ich denke manchmal, Deutschland hat bessere 
Filme verdient. 

Radtke: In dem Artikel stand auch, dass es zwei Sorten von Filmen gibt: Museums- oder Festi-
valfilme und Filme für das Publikum. 

Von Trotta: Das ist Unsinn. Entschuldigung, aber es gibt sehr gute Filme, die sehr wohl ihr 
Publikum finden. Das werden Sie jetzt auch wieder sehen, etwa Lars von Triers Film „Nympho-
maniac“. Häufig wurde gewarnt, dass es sich dabei angeblich um Pornographie handelt. Und 
wenn man sich den Film ansieht, stellt man fest, dass es ein großartiger Film ist. Ich finde, man 
sollte keine Vorurteile haben, sondern sich erst einen eigenen Eindruck verschaffen, bevor man 
etwas bewertet. Ich hoffe, dass auch ein künstlerischer Film sein Publikum findet. Sehen Sie 
sich dieses großartige Kino an. Wir bringen unsere Filme zur deutschen Uraufführung hier in die 
Lichtburg. Der große Theatersaal ist bis auf den letzten Platz besetzt. Und von mir erwartet man 
nun wirklich keinen „Schweighöfer“, obwohl auch er hier herkommt und ebenso sein Publikum 
findet. Das ist ja auch gut so. Warum können nicht beide nebeneinander existieren? Es gibt ja 
auch Lyrik neben dem Bestsellerroman. 



38

Radtke: Dieses romantisch-sehnsüchtige Sujet der Verdoppelung, was bei den Schwesternmo-
tiven eine Rolle spielt – haben Sie übrigens schon den neuen Film von Dominik Graf gesehen, 
„Die geliebten Schwestern“?

Von Trotta: Nein, noch nicht, der lief ja neulich erst auf der Berlinale. Weil ich gerade einen 
neuen Film vorbereite, kann ich nicht dort sein, um mir neue Filme anzuschauen. Es ist wirklich 
erstaunlich, wie viele Besucher die Berlinale hat: knapp 500.000 Zuschauer, das ist phantastisch. 
Das gibt’s weder in Cannes noch in Venedig. Das gibt’s wirklich nur in Berlin. Es werden gute 
Filme gezeigt, und das Publikum geht hin. Also bitte nicht immer diese Unterscheidung. 

Radtke: Trotzdem interessiert mich jetzt das Problem der Verdoppelung oder das Sujet der 
Schwestern. Sie könnten ja auch sagen, Sie hätten Gesichte gehabt und haben das schon an-
tizipiert, dass Sie eine Schwester haben. Haben Sie mal versucht, dem genauer nachzugehen? 

Von Trotta: Soll ich die wirkliche Geschichte erzählen? Ich glaube, wir haben nicht mehr so 
viel Zeit. 

Radtke: Die gebe ich uns.

Von Trotta: Also gut: Ich habe einen Film gemacht: „Schwestern – oder die Balancen des Glücks“. 
Ich hatte sogar schon das Drehbuch zu „Die bleierne Zeit“ geschrieben, auch ein Schwesternfilm, 
auch wenn es um Politik ging und Terrorismus oder Nicht-Terrorismus. Während des ersten Films 
wurde ein Dokumentarfilm über mich gedreht, in dem ich zum ersten Mal sagte, dass meine 
Mutter nicht verheiratet war. Ich trage also den Namen meiner Mutter, die in Moskau geboren 
wurde und schon 42 war, als ich zur Welt kam. Diese drei Tatsachen waren bis dahin weitgehend 
unbekannt. Dann starb meine Mutter. Sechs Monate später wurde dieser Dokumentarfilm ausge-
strahlt. Anschließend bekam ich einen Brief von einer Frau, die mich fragte, ob meine Mutter mit 
Vornamen Elisabeth hieß, und weitere Details, die ich in dem Interview nicht gesagt hatte. Und 
da meine Mutter zum Schluss an Alzheimer gelitten hatte, schrieb ich ihr zurück: „Wenn Sie noch 
etwas über meine geliebte Mutter wissen, schreiben Sie mir das bitte.“ Und dann schreibt sie 
zurück: „Ich bin Ihre Schwester.“ Das hatte mir meine Mutter nie gesagt, sie nahm es sozusagen 
mit ins Grab. Das war ein schwerer Schock für mich. Aber in dem Drehbuch für meinen Film 
„Schwestern oder die Balancen des Glücks“ habe ich die eine Schwester Anna und die andere 
Maria genannt. Während des Schreibens habe ich immer gedacht: Es geht nicht, die Namen sind 
zu biblisch. Du musst sie austauschen. Fakt ist, dass meine leibliche Schwester mit Zweitnamen 
Anna heißt, und ich heiße mit zweitem Namen Maria. Also habe ich sicherlich instinktiv etwas 
geahnt, was ich aber nicht wusste. Das habe ich eben in dem Vortrag versucht zu sagen: dass man 
beim Schreibprozess in Schichten gerät, von denen man gar nicht weiß, dass sie da sind. 

Radtke: Ja, das Leben ist bunt und vielfältig. Camus haben Sie gern gelesen, vor allem seinen 
Sisyphos, der sonst aufgrund der Vergeblichkeit seines Tuns meist bedauert wird. Er schafft den 
Stein immer wieder nach oben, auch wenn er anschließend herunterrollt. Sie haben das viel po-
sitiver gesehen. Mir gefällt das. Oft zitiere ich Beckett mit seinem „Einmal versuchen – scheitern 
– wieder versuchen – besser scheitern“. Etwas Positives ist dann ja doch dabei. 



39

Von Trotta: Ja, das ist wirklich ein schönes Bild, dass man den Stein, auch wenn er zur 
anderen Seite immer herunterfällt, dann doch wieder hochrollt. Nicht aufgeben, das ist für 
mich eine Lebensdevise. Sonst würde ich auch heute Abend hier nicht gestanden haben, 
hätte die Filme nicht machen können, denn leicht hat man’s mir nicht gemacht. Und der 
Stein rollte immer wieder zur anderen Seite runter. Ich habe immer wieder weitergemacht. 
Mittlerweile fällt es mir ein bisschen schwerer, aber ich stemme ihn trotzdem immer wie-
der nach oben. 

Radtke: Mit welchem Film sind Sie denn nun am besten, am schönsten gescheitert? 

Von Trotta: Gescheitert? Das sage ich Ihnen jetzt nicht.

Frage: Als einzige Professorin für Jazzforschung in Europa habe ich auch lange Erfahrung mit 
Schwierigkeiten und Scheitern. Sisyphos war ein glücklicher Mensch, denn er hatte eine Aufga-
be. Wie ist Ihr Verhältnis zur Jazzmusik? 

Von Trotta: Sie haben das vielleicht gespürt: In meinem nächsten Film kommt Jazzmusik vor. 

Frage: Können Sie bitte etwas zur Zusammenarbeit mit Barbara Sukowa sagen? Sie hat in allen 
drei Filmen mitgespielt, warum?

Von Trotta: Das werden Sie vielleicht an Ihren Leistungen gesehen haben. Mittlerweile habe 
ich sogar schon sechs Filme mit ihr gemacht. Und sie wird auch im nächsten wieder mitspielen. 
Also: Sie ist für mich einfach eine ganz, ganz großartige und sehr intelligente Schauspielerin. Um 
Ihnen ein Beispiel zu nennen: Bei Rosa Luxemburg hat sie alles, was ich gelesen habe, auch ge-
lesen, um sich vorzubereiten. Dabei ist sie auf eine Antikriegsrede gestoßen, die ich übersehen 
hatte. Und sie sagte: „Guck doch mal, die ist doch viel besser als das, was im Drehbuch drin ist.“ 
Und die haben wir dann reingenommen. So ist sie. Sie begleitet mich intellektuell, in allen Emo-
tionen und in allen Phasen. Ich weiß nicht, ob Sie „Hannah Arendt“ gesehen haben. Das ist ja 
schon eine Leistung, dass man einer Schauspielerin glaubt, dass sie eine so bedeutende Denke-
rin sein könnte. Das kann nur Barbara. Ich kann an keine andere Schauspielerin in Deutschland 
denken, die das so hätte interpretieren können. Ihre Qualität und auch ihre Loyalität bringen 
mich dazu, immer wieder mit ihr zu arbeiten. 

Frage: Welchen aktuellen oder historischen Figuren würden Sie sich gerne noch nähern, und 
welche Frauengestalten würden Sie noch in Ihre Filme als Schauspielerin einbauen wollen? Wel-
che Person oder welche Schauspielerin könnte, neben Barbara Sukowa, diese Figuren tragen?

Von Trotta: Also vorläufig mache ich kein Biopic oder einen Film über eine historische Per-
sönlichkeit. Ich habe versucht, das ganze letzte Jahrhundert zu schildern, angefangen bei Rosa 
Luxemburg über Rosenstraße bis hin zu Hannah Arendt. Jetzt brauche ich erst einmal eine Pause 
und muss eine private Geschichte machen. Beim nächsten Film geht es um Schwestern. Und 
vielleicht mache ich danach sogar eine Komödie, und da wird wieder Barbara Sukowa mitspielen. 
Es tut mir leid.



40

Rektor: Ich habe mich schon gefragt, wann mein Lieblingsschauspieler Matthias Habich wieder 
in einem Ihrer Filme auftritt, und wie ich höre, tritt er auch wieder auf. Es gibt also eine feste 
Riege von guten Freunden …

Von Trotta: Mir wird immer wieder gesagt: Warum immer dieselben? Schauen Sie sich doch mal 
die Filme von Ingmar Bergman an. Der hat auch immer mit denselben Schauspielern gearbeitet. 
Wenn Männer das machen, ist das normal. Wenn ich das mache und mit Frauen, dann heißt es 
immer gleich: „Mein Gott, warum immer wieder? Warum machen Sie nicht einen Film über 
einen Mann, warum ist nicht mal ein Mann die Hauptperson und so weiter?“ Mein Freund, der 
Schriftsteller Thomas Brasch, den kennen Sie sicher alle, der leider viel zu früh gestorben ist, hat 
mir nach meinem ersten Film gleich gesagt: „Du wirst erst richtig gut, wenn du einen Film über 
einen Mann machst.“ Danach bin ich also immer noch nicht gut geworden. Männer kommen bei 
mir vor, um Gottes Willen, ja, aber ich meine, ich habe noch mal mehr zu sagen über Frauen. 
Und so viele gibt es ja nicht, die Filme über Frauen machen, oder?

Frage: Erzählen Sie uns ein bisschen mehr über Ihren nächsten Film.

Von Trotta: Nein, da bin etwas abergläubisch. Ich denke immer, wenn ich zu viel über einen 
Film erzähle, mache ich ihn unter Umständen gar nicht, oder er wird nicht gut. Das hat mir ein 
italienischer Kollege empfohlen, Nanni Moretti. Er hat wunderbare Filme gemacht, vielleicht 
kennen Sie ihn auch. Er sagte immer: „Du darfst nie über einen Film reden, der noch nicht 
gemacht worden ist. Das bringt Unglück.“ Ja, daran habe ich mich gehalten.

Rektor: Ich glaube, so viel lässt sich verraten, dass ihr nächster Film hier in der Nähe spielt und 
auch Ihre Heimatstadt Düsseldorf vorkommt. Alles Weitere werden wir bald zu sehen bekom-
men. Gibt es noch eine letzte Frage?

Frage: Können Sie sich vorstellen, noch einmal als Schauspielerin vor die Kamera zu treten, und 
wenn ja, welche Rolle müsste das dann sein?

Von Trotta: Na ja, es gibt jetzt ja wenig Frauen, die sich nicht liften lassen. Wenn nun im Kino 
Großmütter verlangt werden, gibt es wenig Auswahl. Und da ich mich nie habe liften lassen, 
warte ich jetzt ab, und dann werde ich mich als Großmutter bewerben. 

Rektor: Das lässt uns hoffen, dass wir Sie als Schauspielerin noch einmal sehen. Wir freuen uns 
auf Ihren nächsten Film als Regisseurin und als Schauspielerin.

Von Trotta: Ich danke Ihnen sehr.


	mercator_professur_umschlag_vontrotta
	mercator_vontrotta_28_8_Anno-Verlag

