Feminismus, Geschlecht und Macht.

Eine Analyse des Gender-and-Development-Ansatzes

Dem Fachbereich Gesellschaftswissenschaften-Geisteswissenschaften der Universi-
tat Duisburg-Essen
vorgelegte Diplomarbeit im Studiengang Sozialwissenschaften
Studienrichtung: Politische Wissenschaft

Fachgebiet: Vergleichende und Internationale Politik

Erstgutachter: PD Dr. Reinhard Sonnenschmidt

Zweitgutachterin:  Dr. Rita Schafer

Eingereicht von:

Aysel Sirmasac



INHALTSVERZEICHNIS

I 1] T (1 o USSR 1
2. Feminismus und GesChIECNT...........cooviiiiii e 10
2.1 Was ISt FEMINISIMUS?.......ouiiiiiieiiieie et sttt e e sneenneas 10
2.2 Geschlecht, ein feministischer Grundbegriff...........cccccooveiiiie i, 16
2.2.1 Historische Rekonstruktion des Begriffs ,,Geschlecht™............ccccovevvervrenicinnnne. 17
2.2.2 Exkurs: Von der Frauen- zur Geschlechterforschung.........ccccoooovvniiiiniinncnnne 26
3. Geschlecht und Macht in der Frauen- und Geschlechterforschung ............... 29

3.1 Frauenforschung - gleichheits- und differenztheoretische Interpretationen von
GeschleCht UNd MAaCKT ........oviie s 29
3.2 Geschlechterforschung - (sozial-)konstruktivistische, intersektionale und
postkoloniale Interpretationen von Geschlecht und Macht ............cccoocevieiienieiiennenn, 62

4. Geschlecht und Macht in Naila Kabeers feministischem Entwicklungsansatz73

4.1. Der Begriff des GESChIECNLS .........c.ocoviiiiiicie e 75
4.2 Der Begriff der MaCht..........ccooiiiiiiiiiecee e 82
0. RESUIMEE ...ttt ettt r e e e br e e e ne e e 84

LITERATURVERZEICHNIS



1. Einleitung

In das Blickfeld der Entwicklungspolitik gerieten Frauen reichlich spat.® Erst
die Agrarwissenschaftlerin Ester Boserup machte in ihrer viel zitierten Studie
»Women’s Role in Economic Development* (1970) darauf aufmerksam, dass
die bisherigen MaBnahmen® den dkonomischen Beitrag der Frauen zur Ent-
wicklung weder beachtet noch gefdrdert haben. Im Gegenteil: Unter dem vor-
herrschenden modernistischen Entwicklungsparadigma, das von Industrialisie-
rung und infolgedessen Wirtschaftswachstum positive soziale Wirkungen
(,,trickle-down*“-Effekt) erwartete, hatte sich die 6konomische und soziale Stel-
lung von Frauen verschlechtert. In den folgenden Jahren fand angesichts der
wachsenden Armut in der so genannten Dritten Welt® und der ,,zunchmende[n]
Einsicht in die Bedeutung der Rolle der Frauen in die Entwicklung® (Braig
[1999] 2000: 112) Frauenforderung Eingang in die Programme und Projekte
nationaler und internationaler Entwicklungsorganisationen.* Ecs etablierte sich
der frauenpolitische Ansatz ,,Integration von Frauen in die Entwicklung* (Integ-

rationsansatz) (englisch: ,,Women in Development” (WID)). Erklértes Ziel die-

! Dass am Ende der ersten, von den Vereinten Nationen (United Nations Organisation,
UNO/UN) ausgerufenen Entwicklungsdekade (1960-1970) ,,von frauenspezifische[n] Proble-
men noch keine Rede (war)®, konstatiert Marianne Braig ([1999] 2000: 111). Sie tauchten erst
ab den 1970er Jahren als das Subjekt der Entwicklungspolitik auf (vgl. ebd.: 111 ff., VoR 2007:
27-38, Jaquette/Staudt 2006: 20-23).
2 Frauen wurden bis dahin durch bestimmte Entwicklungsprojekte und vorwiegend von be-
stimmten Entwicklungsagenturen unterstiitzt, wie etwa von Kkirchlich-karitativen (vgl. VoR
2007: 25). So genannte Wohlfahrtsprojekte oder Projekte mit besonderer Komponente ,,legten
diese auf einen geschlechtsspezifischen Bereich fest, den der Reproduktion: Erndhrungsbera-
tung, Haushaltsfithrung, Gesundheitsfiirsorge flir Miitter und Kinder” (Hanak 2002: 106). Ne-
ben diesen um die Hausfrauen- und Mutterrolle zentrierten MaRnahmen galt es, so Irmtraud
Hanak mit ironisch-kritischem Unterton, Frauen ,,in Maflnahmen der Bevolkerungspolitik*
einzubeziehen, um ,,die Kinderzahlen der Armen zu senken* (ebd.). Zu fritheren Projekten siehe
auch Irene Tinker (1997) und zu ihrem kolonialen und eurozentrischen Einschlag Rita Schéafer
(2009).
® Mit Karin Fischer, Gerald Hodel und Christof Parnreiter (2002) halte ich am umstrittenen und
von seiner ursprunglichen Bedeutung weit entfernten Sammelbegriff ,,Dritte Welt* fest. Denn
ungeachtet der vielfaltigen Unterschiede zwischen und in den Léndern selbst, steht er (heute
noch) fir eben diejenigen Lander, die an den Ertrdgen der Weltwirtschaft kaum teilhaben und
gemeinhin als Entwicklungslander bezeichnet werden (vgl. ebd.: 24 f.) — Entwicklung ist ge-
wiss ein viel zu komplexes Phdnomen, als dass man nur den 6konomischen Aspekt bedenken
kénnte. So ist Peter Meyns — und im Ubrigen auch den genannten Wissenschaftlern (ebd.: 22
ff.) — zuzustimmen, wenn er auf ihre soziale, kulturelle, politische und 6kologische Dimensio-
nen hinweist und die Rolle des Individuums als freien Akteur der Entwicklung hervorhebt (vgl.
ders. 2009: 44). Daher sind beide Begriffe unter Vorbehalt zu gebrauchen; gleichwohl lassen sie
globale Ungleichgewichte erkennen.
* Den AnstoB zur Frauenforderung gab in vielen Fallen die von den UN initiierte Frauendekade
(1975-1985). Unter ihrer Schirmherrschaft setzte sich die (Institutionalisierung der) Frauenfor-
1



ses liberalfeministischen Ansatzes war es, Frauen im doppelten Sinne sichtbar
zu machen: zum einen durch Erforschung ihrer Lebenslage und zum anderen
durch Aufzeigen ihrer produktiven Rolle im Entwicklungsprozess. WID beab-
sichtigte damit die Foérderung der Frauenintegration in produktive, d.h. markt-
formige Erwerbsarbeit im Entwicklungsprozess, um ihnen den Zugang zu Ent-
wicklungsressourcen zu ertffnen, sie in ihrer wirtschaftlichen Unabhangigkeit
zu stérken und somit ihre untergeordnete soziale Position - im doppelten Sinne -
aufzuheben.’

Eine hiervon abweichende Auffassung von feministischer Entwicklungs-
politik kundigte sich bereits ab der zweiten Halfte der 1970er Jahre an. Die Kri-
tik entziindete sich u.a. an der folgenden zentralen WID-These:® Die Gleichheit
von Frauen und Mannern werde durch gleichberechtigte Partizipation am Wirt-
schaftsprozess erreicht - Nalini Visvanathan zufolge eine typisch modernisie-
rungstheoretische Annahme, die ,,individuals as the catalysts for social change*
postuliert und ,,structural change in the system in which women are to be in-
cluded* (dies. 1997: 17, 20) nicht vorsieht. Diese explizite Betonung der gesell-
schaftlichen Erwerbssphare als Ort der Emanzipation, des sozialen Fortschritts
und mithin des entscheidenden Machtraums verhindert, so mdchte ich die Kri-

tik am Integrationsansatz resimieren, ein angemessenes \Verstandnis von Frauen

derpolitik durch (vgl. Vol3 2007: 32 ff., Jaquette/Staudt 2006: 20 ff., Braig [1999] 2000: 112 f.).
> Diese Ziele fielen mit einer Reihe von Umsetzungsstrategien zusammen, die bis in die 1980er
Jahre hinein die Frauenférderpolitik dominierten. Dazu gehdren der Gleichheitsansatz (equity
approach), bei dem es um die Gleichstellung von Frauen und Mannern geht, ferner der Anti-
Armuts-Ansatz (anti-poverty approach), der die Minderung der Armut durch beispielsweise
einkommensfordernde Projekte fir Frauen anvisiert, und schlieflich der so genannte Effizienz-
Ansatz (efficiency approach), dessen Schwerpunkt die Effizienz und Effektivitat von Entwick-
lungsvorhaben sowie die nach dieser Mallgabe zu gestaltende Férderung der Erwerbsarbeit von
Frauen ist (vgl. Hanak 2002: 107 ff., Braig [1999] 2000: 114 ff., Braunmiihl 1998: 476 ff.). Die
genannten Strategien und der im zweiten Zitat beschriebene Wohlfahrtsansatz (welfare ap-
proach) entsprechen fast ausnahmslos den Zielvorgaben allgemeiner entwicklungspolitischer
Paradigmen. Denn wahrend in der entwicklungspolitischen Friihzeit die Modernisierungsstrate-
gie die Diskussion beherrschte, ruckte in den 1970ern die armutsorientierte Grundbedirfnisstra-
tegie ins Zentrum des Interesses. In den 1980er Jahren schlieBlich setzte sich die neoliberale
Wirtschaftspolitik im Gewand der Strukturanpassungsprogramme (SAP) fur die Entwicklungs-
lander durch (vgl. Thne/Wilhelm 2006: 10 ff., Fischer/Hodel/Parnreiter 2002: 28 ff., zu ihrer
frauenpolitischen Konnotation vgl. Hanak 2002). Die obige Typologisierung der frauenspezifi-
schen Entwicklungsstrategien ist von Caroline Moser (1993). Zum WID-Ansatz vgl. Vo8 2007:
26 f. und 30-37, Frey 2003: 79-82, Young 2002: 221 f., und v.a. Naila Kabeers kritische Analyse
1994: 19-38.
® Eine Zusammenfassung der Kritik bietet Eva VoR (2007: 38-41). Jane S. Jaquette und Kathle-
en Staudt (2006) hingegen untersuchen die internationalen politischen Rahmenbedingungen mit
den jeweils vorherrschenden Entwicklungstheorien und feministischen Ideen, die WID beein-
2



in der Dritten Welt und die Formulierung einer Strategie, die den gesellschaftli-
chen Status quo veréndern konnte (vgl. Frey 2003: 81 und 85 f., Hanak 2002:
107 f., Young 2002: 323, Razavi/Miller 1995: 4 ff. und 12 f.). Damit sind zwei
Aspekte angeschnitten, die in den spaten 1980ern einen entwicklungspoliti-
schen Paradigmenwechsel eingeleitet haben: von Frau zu gender als Analyseka-
tegorie bzw. analytische Begriffsbildung und von Integration zu empowerment
als Transformationsstrategie. Letztere beansprucht eine ,herrschaftskritische®
Analyse von Geschlechterverhiltnissen mit den ,,darin eingelagerten Unterord-
nungs- und Unterdriickungsbeziehungen (subordination) und deren Aufhebung*
(Braunmuhl 1998: 478, Hervorhebung im Original), was durch empowerment,
d.h. durch ,,Zugewinn an Gestaltungsmacht* (Schultz/Weller 1995, zitiert nach
ebd.: 475) erreicht werden soll (vgl. auch Vol 2007: 42).

Doch zuriick zum Integrationsansatz respektive zur Kritik an denselben:
Was genau ist denn an den Begriffen ,,Frau* und ,,Integration® zu beméngeln?
Anders formuliert: Mit welchen Problemen sind diese Begriffe behaftet? Es
geht zundchst um Konzeptualisierung von Entwicklungsadressaten, also von
Frauen in der Dritten Welt. Sie - die Frauen - sind Kollektivsubjekt des WID-
Ansatzes, das aufgrund gesellschaftlicher Rollenzuweisungen diskriminiert
wird.” Diese Konstruktion steht und fallt mit der Bestimmung dessen, was als
defizitar gebrandmarkt wird. Der WID-Ansatz hatte diesbeziiglich auf die ein-
seitige Betonung der reproduktiven Rolle der Frau hingewiesen und ihre pro-
duktive Rolle herausgestellt, um die Benachteiligung von Frauen im Entwick-
lungsprozess und speziell in den Programmen und Projekten der Entwicklungs-
zusammenarbeit abzubauen. Abgesehen davon, dass die von WID initiierten

Projekte kaum fruchteten und/oder ihr Ziel verfehlten,® liegt gerade hierin eine

flusst haben. Daran anknupfend erkléren sie die Erfolge bzw. Misserfolge von WID.
"WID greift hier die liberalfeministische Idee auf, wonach ,,women’s disadvantage stem from
stereotyped customary expectation held by men and internalized by women, and promoted
through various ‘agencies of socialization’ ... It postulated that women’s disadvantages can, in
principle, be eliminated by breaking down these stereotypes: for example by giving girls better
training and more varied role models, by introducing equal opportunity programmes and anti-
discrimination legislation, or by freeing labour markets” (Razavi/Miller 1995: 3).
& Als Klein- oder Pilotprojekte konzipiert, wurden sie — wie gesamthaft der WID-Ansatz — von
den Entwicklungsagenturen marginalisiert und verblieben im Umfeld von weiblichen Tétig-
keitsfeldern, das heif3t solchen, die der reproduktiven Rolle von Frauen entsprachen (vgl. VoR
2007: 40). Die Projekte Uberwanden also weder ihre Randposition noch die traditionelle Rol-
lenzuschreibung. Mehr noch: ,,Die Kritik richtete sich gegen eine zusétzliche Arbeitsbelastung
3



verengte, an sich erwerbszentrierte Sicht auf Unterdriickungsursachen.® Shah-
rashoub Razavi und Carol Miller (1995) halten deshalb fest:
,,BY explaining the difference in status and power between men and

women in terms of their relative economic contributions, the origin

of women’s subordination was linked to their exclusion from the
market place.” (Ebd.: 4 f.)

Werden geschlechtspezifische (Macht-)Differenzen auf diese Weise erklart,
dann erscheinen Frauen und Manner als homogene und kontrastive soziale
Gruppen mit jeweils - d.h. fur sich genommen bzw. exklusiven - einheitlichen
Interessen und Bedurfnissen nach gesellschaftlich relevanten Ressourcen. In der
Folge riickt die Befriedigung von Zugangschancen zu solchen Ressourcen (hier:
6konomischen) ins Zentrum der Analyse. Eine haufig formulierte Kritik daran
ist, dass der Ansatz Frauen als ,,defizitdre Wesen™ (Braunmiihl 1998: 477) ver-
stehe. Die Konstruktion von Frauen als homogene Gruppe bewirke zudem, so
Chandra Talpade Mohantys Einwand, dass ,,sexual difference becomes conter-
minous with female subordination, and power is automatically defined in binary
terms: people who have it (read: men), and people who do not (read: women).
Men exploit, women are exploited. (Dies. 2003: 31) Ins Vergessen geraten
durch eine solche dualistische, letzten Endes auf der Geschlechtlichkeit beru-
hende Konzeption der Geschlechter das relationale Moment von Geschlechter-
verhéltnissen und die mannigfachen Ursachen asymmetrischer Machtbeziehun-
gen zwischen Frauen und Ménnern.

Der zweite zentrale Kritikpunkt geht in eine dhnliche Richtung. Es ist das,
was schon bei Visvanathan angeklungen ist, und zwar die ordnungskonforme
und individualistische Konzeption von gesellschaftlicher Transformation. Denn
WIDs Transformationsstrategie ,,Integration* behandelt weder die gesamtge-
sellschaftlichen Modalitaten, die einen Wandel notwendig machen, noch bein-

haltet er ein normatives Ziel, das sich vom Bestehenden radikal absetzen konn-

bei gleichzeitiger ,Hausfrauisierung** (ebd.).
° Denn eine rein auf dkonomischen Faktoren basierende Betrachtung der gesellschaftlichen
Entwicklung handelt sich das Problem ein, dimensionalen Reduktionismus zu produzieren.
Historische, soziale, politische oder etwa kulturelle Dimension gesellschaftlicher Phdnomene,
hiermit zusammenh&ngend auch die Reproduktionsweise des Wirtschaftsgefiiges selbst, werden
so nicht erfasst. Dieses Defizit ist auch dem WID-Ansatz anzulasten. Abgesehen davon, mani-
festiert sich der Erwerbszentrismus von WID als abstrakte Kapitalismus- bzw. Marktwirt-
schaftsapologetik (siehe v.a. Beneria/Sen [1981]).

4



te. Er weist lediglich auf eine bestimmte, im Gesellschafts- bzw. Entwick-
lungsmodell angenommene Lucke hin, die durch die Integration von Frauen
geschlossen werden soll. Claudia von Braunmiihl bezeichnet daher den Ansatz
und dessen Vorsatz als ,,equal-but-outside-Strategie”, wodurch die ,,gesell-
schaftliche() Situation von Frauen als Frauenfragen und Frauenprobleme (wo-
men s issues) konzipiert und ,,die Gesellschaft im allgemeinen und die Ménner
im besonderen aus ihrer Verantwortung entlassen()*“ wiirden (dies. 1998: 477,
Hervorhebung im Original). Dem WID-Ansatz fehlt, so Eva VoB‘ (2007: 41)
pointierte Beurteilung, die strukturelle Transformationskraft zu grundlegenden
gesellschaftlichen Verénderungen, ohne die es keine Modifikation der ge-
schlechtsspezifischen Hierarchien gebe.

Hier setzt der Empowerment-Ansatz von DAWN (Development Alternati-
ves with Women for a New Era) an, ein von feministischen Forscherinnen und
Aktivistinnen aus der Dritten Welt entworfenes Konzept, das seit seinem Be-
kanntwerden einen maRgeblichen Einfluss auf die feministische Entwicklungs-
diskussion und auch - in abgespeckter Form - auf die Gestaltung der (inter-)
nationalen Entwicklungspolitik hatte und immer noch hat (vgl. Schéfer 2009:
81, VoR 2007: 42 ff. und 46-49, Jaquette/Staudt 2006: 38, Hanak 2002: 110 f.,
Braunmuhl 1998: 478 f.). Der Empowerment-Ansatz wurde bei der Abschluss-
konferenz der UN-Frauendekade in Nairobi (1985) verbreitet. Mit empower-
ment wurde die substantielle \erdnderung der gesellschaftlichen Machtposition
von Frauen angesprochen. Macht meint dabei das ,,Verfligungsrecht {iber Res-
sourcen, Entscheidungs- und Gestaltungsrecht in verschiedensten gesellschaft-
lichen Bereichen, ohne daraus Herrschaft iiber andere abzuleiten* (Wichterich
1994, zitiert nach Kerner 1999: 11). Vor diesem Hintergrund bestand DAWN
auf einer Prufung des vorherrschenden Entwicklungsparadigmas und seiner
analytischen Voraussetzungen. Er verlangte beispielsweise eine kontextgebun-
dene und multidimensionale Analyse der Lebenssituation von Frauen in der
Dritten Welt. Darin sollten ,,all forms of oppression by gender, class, race, and
nation* (Sen/Grown 1988: 10) aufgezeigt, zugleich aber auf Machtdifferenzen
hingewiesen werden, die nicht nur zwischen den Geschlechtern, sondern auch
zwischen den Frauen selbst existieren. Uberdies thematisierte DAWN die welt-

weiten politischen und soziodkonomischen Folgen kolonialer und nachkolonia-
5



ler Machtverhéltnisse sowie die patriarchalen Unterdriickungsverhaltnisse, wel-
che ihrer Ansicht nach zu den wichtigsten Ursachen der Machtlosigkeit von
Frauen gehéren. Dem méchte das Stdfrauennetzwerk u.a. mit zivilgesellschaft-
lichem und basisorientiertem Engagement entgegentreten. Bei diesem Em-
powerment-Prozess, der partizipations- und konfliktorientiert ist, kommt den
Frauen eine tragende Rolle zu: Sie sind die politischen und sozialen Akteurin-
nen von Erméchtigungsprozessen.'® Damit beschreibt DAWN eine Transforma-
tionsstrategie - sie selbst nennen es eine Vision -, in der ,,self-empowerment of
women* (ebd.: 82) der Schliisselbegriff eines emanzipativen Entwicklungsmo-
dells ist, das jenseits der Unterdriickungsverhéltnisse steht. (\Vgl. dies., Kerner
1999: 11, 61-77)

Dieser einst weit reichende Begriff ,,empowerment ist mittlerweile ein
wesentliches Element der entwicklungspolitischen Zusammenarbeit. Denn der
neue, seit den 1990ern populdre und sich vom Integrationsansatz abhebende
Gender-And-Development-Ansatz (GAD),™ fokussiert neben der Analyse von
Geschlechterverhéltnissen die entwicklungspolitische Intervention in wiederum
diese Verhaltnisse mit der Absicht, Frauen zu erméachtigen.’? GAD strebt nach
einer Entwicklungspolitik, die imstande ist, eine gerechte Geschlechterordnung

10 Ermachtigung ist der deutsche Begriff fiir empowerment, der sich in der Fachsprache durch-
gesetzt hat. Allerdings kann sein passiver Gebrauch im Sinne von ,,erméchtigt-werden-durch-
Dritte” die urspriinglich beabsichtigte aktive Rolle der Adressaten von Entwicklungspolitik
verwischen und den Blick fir Fragen der Machtverteilung verstellen. Diese Gefahr sieht Hanak
in den Programmen und in der Praxis der Entwicklungszusammenarbeit (vgl. dies. 2002: 111).
! Der Fokuswechsel von WID zu GAD fand mit der Verabschiedung der Aktionsplattform der
Vierten Weltfrauenkonferenz in Peking (1995) internationale Resonanz. Die Européische Union
z.B. hat sich seit dem Amsterdamer Vertrag von 1999 zu Gender Mainstreaming als geschlech-
terpolitisches Rahmenkonzept verpflichtet. (Mainstream bedeutet Hauptstrom, Hauptrichtung;
Gender Mainstreaming die Veranderung der Politikrichtung unter Bericksichtigung des gender-
Aspekts.) Gender Mainstreaming ist eine vom GAD hervorgegangene Politikstrategie und
meint hier die Forderung der Gleichstellung von Frauen und Mannern auf allen Politikfeldern.
Im entwicklungspolitischen Kontext wird es generell als eine Strategie formuliert, nach der ,,die
systematische Integration von Geschlechterdimensionen in alle entwicklungspolitischen Vorga-
ben und Entscheidungen sowie Programme und Projekte” (Schafer 2009: 81, vgl. auch Vol
2007: 17-23) geleistet werden soll.
12 Diese Charakterisierung ist streitbar, denn es gibt auch die Meinung, dass GAD nicht nur,
aber auch auf WID aufbaut bzw. eine Erweiterung derselben ist (vgl. Jaquette/Staudt 2006: 28
ff., Frey 2003: 86). Regina Frey (2003) z.B. konstatiert vor allem methodologische Differenzen.
Sie schreibt: ,[Bleiden geht es letztlich um «Equality» [Gleichheit, Annahme Sirmasacg-
Hellmich]. Der qualitative Unterschied zwischen WID und GAD scheint deswegen weniger in
der Zielformulierung zu liegen, als eher in der Art und Weise, wie dieses Ziel angegangen wird
— sprich in den Instrumenten.* (Ebd.: 86) Bedenkt man Rita Schifers Kritik, der GAD-Ansatz
betrachte Frauen als homogene Gruppe (vgl. dies. 2009: 80), dann sind auch die Instrumente zu
hinterfragen.

6



zu fordern, will heil3en, geschlechtsspezifische Disparitaten aufzuldsen, welche
durch ungleiche Verteilung von Macht und Ressourcen bzw. durch asymmetri-
sche soziale Positionierung entstanden sind. (\Vgl. Vo8 2007: 44 f., vgl. auch
Young 2002, Braunmiihl 1998 und Razavi/Miller 1995) Folglich ,,(sollen) in
der Praxis der Entwicklungszusammenarbeit (...) mit Hilfe von Genderanalysen
die verschiedenen Verantwortlichkeiten bei produktiven, reproduktiven, sozia-
len und politischen Tétigkeiten als integraler Teil der Gesellschaft im gesamten
Entwicklungsprozess wahrgenommen werden. Der Zugang zu und die \Verfi-
gungsmacht von Frauen und Mé&nnern tber unterschiedliche Ressourcen sollen
sichtbar gemacht werden. Ferner sollen Macht- und Abhéangigkeitsbeziehungen

einbezogen werden, so Catrin Bechers (2004: 157) biindige Interpretation.*®

Im Laufe der letzten Dekaden entwickelten sich unterschiedliche Instrumente
zur Erreichung der genannten Ziele von GAD, wie etwa Gender Training nebst
Ansatzen der Gender-Analyse (vgl. Frey 2003: 86). Beim Gender Training geht
es um die Fortbildung der Mitarbeiterlnnen entwicklungspolitischer Institutio-
nen. Sie werden ,,in Trainings fiir die ,Gender-Problematik® sensibilisiert und
bekomm[en] konkrete Instruktionen zur Durchfiihrung von Gender-Analysen.*
(ebd.:13) Bei der Gender-Analyse hingegen handelt es sich, wie bereits er-
wéhnt, um die Untersuchung von Geschlechterverhaltnissen. Nach Meinung
von Braunmihl gibt es diesbeziiglich zwei unterschiedliche Ansétze: die so
genannte gender-bewusste Planung und die Gender-Planung (vgl. dies. 1998:
480 f.). Die gender-bewusste Planung bewegt sich innerhalb herkdmmlicher
Planungsverfahren mit dem Unterschied, dass nun die Beriicksichtigung von
Geschlecht hinzutritt - genauer: von geschlechtsspezifischen Aktivitatsfeldern,
Zugang und Kontrolle Uber Ressourcen sowie von geschlechtsspezifischen so-
zialen Rollen. Ansonsten bleibt dieses als Harvard-Ansatz bekannte Konzept
von Catherine Overholt et al. (1984) bei den Grundannahmen des Integrations-
ansatzes, das heilt bei der eher reformistisch orientierten Frauenforderung.'*

Die Gender-Planung indes ruckt die strukturelle Transformation der Geschlech-

13 Becher beschreibt hier die so genannte Gender-Planung. Ein anderer Typ der Gender-Analyse
ist die gender-bewusste Planung. Beide Ansdtze werden gleich vorgestelit.
' Eine Analyse des Harvard-Ansatzes liefert Frey 2003: 96 ff.



terverhaltnisse in den Mittelpunkt der Analyse. Sie ist ein holistischer Ansatz,
beruhend auf der Untersuchung sozialer, politischer und ékonomischer Diver-
genzen zwischen den Geschlechtern. Aufierdem spricht sie das strategische Ziel
von empowerment an, was nichts Geringeres bedeutet als die Veranderung von
geschlechtsspezifischen Machtverhaltnissen in der Gesellschaft.

Die Transformation der Geschlechterverhaltnisse wird von einer Reihe
von Autorinnen vertreten. Dazu gehdren Caroline Moser mit Gender Planing
and Development (1993) und Naila Kabeer mit ihrem Buch ,,Reserved Reali-
ties. Gender Hierarchies in Development Thought* (1994). Die Texte zihlen -
neben dem von Overholt et al. (1984) herausgegebenen Werk - zu den drei
Hauptansétzen von Gender-Analysen (vgl. Frey 2003: 95 f.).*°

In dieser Arbeit werde ich mich auf Naila Kabeers Analyse konzentrie-
ren.’® In ihrem Entwicklungskonzept erscheinen Geschlechterverhéltnisse als
Machtverhaltnisse begriffen sowie deren Verdnderung als Ziel feministischer
Entwicklungspolitik formuliert zu sein. Ob dies zutrifft, soll in der Diplomar-
beit gezeigt werden. Doch bevor dies angegangen wird, wird der Blick auf fol-
gende Fragen gerichtet: Was ist der Feminismus? Was genau meint Geschlech-
terverhaltnisse respektive gender? Was bedeutet denn Macht, wenn von Macht
in den Geschlechterverhaltnissen gesprochen bzw. em(power)ment zum Ziel
gesetzt wird? Diese Fragen sind insofern instruktiv, als sich Kabeer auf den
Feminismus beruft, geschlechtsspezifische Machtverhéltnisse thematisiert und
gender als Basiskategorie ihrer Analyse heranzieht, was der Gender-and-

Development-Ansatz seinem Namen und Anspruch nach auch explizit benennt.

Die vorliegende Diplomarbeit ndhert sich den genannten Fragen wie folgt: Zu-

nachst wird das Selbstverstandnis des Feminismus vorgestellt. Es wird hier kei-

> Andere Gender-Analysen sind die Gender Analysis Matrix (GAM) nach Rani Parker, der
Women's Empowerment Framework nach Sara Hlupekile Longwe und der Capacities and Vul-
nerabilities Analysis Framework (CVA), ein an der Harvard Universitat entwickelter Ansatz
(vgl. Warren 2007: 190, Frey 2003: 96). Hannah Warren ordnet zu den genannten Ansétzen
noch den Participatory Rural Appraisal (Humble 1998), die Rapid Rural Appraisal Techniques
(Munro 1991) sowie sektor- und/oder landesspezifische Ansétze (Smyth 1999), die den Fokus
,»,Geschlecht aufweisen (vgl. dies. 2007: 190).
16 Caroline Mosers (1993) Ansatz ist schon mehrfach analysiert worden, wie z.B. sehr ausfiihr-
lich und in hervorragender Qualitat von Ina Kerner (1999). Kerner untersucht auf der Folie
postkolonialer feministischer Kritik den Feminismus-, Entwicklungs- und Frauenbegriff sowie
auch den Ermédchtigungsansatz von Moser.

8



ne Diskussion eines theoretischen Feldes geben, dessen geistige Wurzeln bis in
die Franzosische Revolution zurtickreichen und das gekennzeichnet ist von
Kontinuitaten, Kontroversen und Briichen beziiglich seiner Ziele als soziale und
politische Bewegung sowie auch seiner Inhalte als wissenschaftliche Denkrich-
tung (vgl. z.B. Thiessen 2010, Hennessy 2003, James 2003). Es wird vielmehr
eine knappe Darstellung der feministischen Erkenntnisperspektive vorgenom-
men. Dem folgt die historische Rekonstruktion des Geschlechtsbegriffs. Hier
soll herausgearbeitet werden, welche Bedeutungsverschiebungen der Ge-
schlechtsbegriff erfahren hat und inwiefern dies mit der feministischen Debatte
um Geschlecht zu tun hat. AnschlieBend wird der wissenschaftliche Perspekti-
venwechsel von der Frauen- zur Geschlechterforschung nachgezeichnet und die
damit einhergehende Herangehensweise an die Kategorie ,,Geschlecht” thema-
tisiert. Aufbauend darauf werden der Geschlechts- und Machtbegriff in der
Frauen- und Geschlechterforschung untersucht. Dieser Teil der Arbeit dient der
Systematisierung von feministischen Ansatzen, die sich mit der Frage beschéaf-
tigen, aufgrund welcher Mechanismen Frauen und Manner gesellschaftlich un-
terschiedlich positioniert werden. Wichtig ist mir dabei, die Schnittstelle zwi-
schen Geschlecht und Macht aufzusplren, um genau solche Machtfelder be-
nennen zu konnen, in denen geschlechtspezifische Machtasymmetrien eklatie-
ren. In diesem Teil der Arbeit werde ich auch auf solche Machttheorien zurtick-
greifen, die nicht aus dem feministischen Spektrum entstammen, aber insofern
wichtig sind, als sie zur Kl&rung von feministischen Machtkonzeptionen beitra-
gen und gute Anhaltspunkte fur die Analyse von Macht liefern. Ebenso ist mir
wichtig, die unterschiedlichen Herangehensweisen an beide Begriffe herauszu-
arbeiten. Mit der hier geschilderten Methode soll neben der Systematisierung
der feministischen Ansétze die Erarbeitung eines Analyserahmens fiir den letz-
ten Abschnitt der Diplomarbeit erfolgen. Dort ndmlich wird vermittels der zu-
vor gewonnenen Erkenntnisse und Begriffsapparatur Kabeers feministische

Auslegung von Geschlecht und Macht durchleuchtet werden.



2. Feminismus und Geschlecht
2.1 Was ist Feminismus?

Dass der Feminismus keine homogene Denkrichtung ist, diirfte nach der in der
Einleitung skizzierten entwicklungspolitischen Diskussion von WID zu GAD
klar sein. Er steht aber - so viel Verallgemeinerung ist hier angebracht - fir ei-
nen emanzipatorisch-kritischen Impetus, den Regina Becker-Schmidt so be-
schreibt:

,Das Wort ,feministisch® wurde im vorigen Jahrhundert gepriagt, um

die emanzipatorischen Impulse in politischen und wissenschaftli-

chen Strdmungen zu charakterisieren, die von Frauen gesetzt wur-

den. Bis heute ist ,,feministisch* ein Synonym fiir ,.kritisch* geblie-

ben, kritisch insbesondere gegentiber universalisierenden oder ein-

seitig mannlichen Sichtweisen, sowie gegenlber wissenschaftlichen

Positionen, die durch einen Mangel an Selbstreflexivitat gekenn-

zeichnet sind. Die Dekonstruktion wissenschaftlicher Mythen ist

demzufolge ebenso Sache des Feminismus wie die Auseinanderset-

zung mit soziokulturellen und gesellschaftlichen Entwicklungen,

die soziale Ungleichheit und Diskriminierung entlang der Trennlinie

,»Geschlecht, aber auch der von Klasse und Ethnie hervorbringen

oder befestigen. ,,Feminismus® ist also keine Weltanschauung, son-

dern eine Option fur Aufklarung, die Uber Geschlechterfragen hin-

ausgehen kann.* (Dies. 1991: 1)
Der Inhalt des Zitats kann sicherlich nicht als die allgemeingdiltige Definition
des Feminismus verstanden werden. Dazu ist er zu komplex, zudem gibt es un-
zahlige andere Definitionen. Das Zitat bietet aber einen guten Anhaltspunkt fir
den Argumentationsaufbau dieser Arbeit. Denn mit den dort aufgeworfenen
epistemologischen (erkenntnis- und wissenschaftstheoretischen) und gesell-
schaftspolitischen Fragen wird eine kritische Perspektive verkniipft,*” die nun
vorgestellt werden soll.

Feministische Kritik bedeutet zunachst die Analyse des vorhandenen und
des von feministischen Wissenschaftlerinnen elaborierten Wissens. Sie bedeutet
demnach auf zweifache Weise Wissen zu generieren und zu durchleuchten, in-

dem ,,die vergeschlechtlichte() Grundierung von Erkenntnisstrukturen in der

7 Deshalb bezeichnen Becker-Schmidt und Gudrun-Axeli Knapp die feministische Theorie ,,als
eine Form kritischer Theorie“ (dies. 2011: 7) — eine wohl konsensfahige wissenschaftliche Ver-
ortung. Siehe dazu z.B. Rita Casale und Barbara Rendtorff (2008)

10



modernen Wissensproduktion aufgedeckt™ (Hark 2007: 9)18 und ,,das eigene
Denken und dessen Bedingungen (ebd.: 14) hinterfragt werden. Entsprechend
stellt die feministische Epistemologie wissenschaftliche Aussagen dann in Fra-
ge, wenn sie losgeldst von Raum und Zeit und vom konkreten, Wissen schaf-
fenden Mensch ,daherkommen‘. Mit anderen Worten: Feministinnen weisen die
Auffassung von historisch, sozial, kulturell, 6konomisch und geschlechtlich
nicht gebundenem Wissenssubjekt und Wissen zurtick (vgl. Singer 2010: 292
ff., Hark 2007a.: 242);* oder, wie es Sabine Hark im Zusammenhang mit femi-
nistischer Theorie pragnant herausarbeitet: Sie sei innerhalb einer Perspektive
situiert, die Wissenschaft als eine in die Gesellschaft eingebettete Téatigkeit be-
greift (vgl. ebd.). Erst vor diesem Hintergrund erklart sich auch die von Becker-
Schmidt angesprochene feministische Erkenntnis- und Wissenschaftskritik so-
wie der Anspruch, angesichts der Situiertheit allen Wissens das selbstreflexive
Denken zu fordern.

Feministische Kritik bedeutet aber auch die Fokussierung auf ein spezifi-
sches Erkenntnisinteresse, das ist ,,die Produktion von Wissen zur Aufdeckung
und Transformation von epistemischen und sozialen Geschlechterhierarchien*
(Ernst 1999, zitiert nach Hark 2007: 10). Feminismus hat folglich eine dezidiert
politisch-normative Motivierung, das emanzipatorische Anliegen also, unglei-
che geschlechtsspezifische Verhéltnisse zu verandern - ganz gleich, ob sie sich

auf der Ebene der Theorie oder Praxis befinden. Gerade deshalb benennt u.a.

¥ Die Bedeutsamkeit des Begriffs ,,Geschlecht* fiir die feministische Wissenschaft ist hier
implizit benannt. Mona Singer (2010) verdeutlicht dieses Moment explizit. Denn ihrer Ansicht
nach fungiert Geschlecht als ,,Universalschliissel® feministischer Wissenschaftskritikerinnen,
,.um in die verschiedenen wissenschaftlichen Diskurse einzubrechen, minnliche Selbstverges-
senheit im Allgemeinen (Androzentrismus), die Verzerrungen und Abwertungen weiblicher
Denk- und Lebenserfahrungen im Besonderen (Sexismus) aufzudecken und die ménnerbiindle-
rische Dominanz in den akademischen Institutionen zu stéren.” (Ebd.: 292) Eva Kreisky aber
erinnert daran, dass im Gegensatz zum Sexismus, welcher eine offene Form von Frauendiskri-
minierung sei, der Androzentrismus als ,,Universalanspruch ménnlicher Lebensmuster und
Denksysteme* (dies. 2004: 27) nicht nur diskret wirke, indem er Mensch und Mann gleichsetze
und diese Gleichsetzung praktisch wortlos erfolge und zumeist unbewusst praktiziert werde,
sondern auch auf die ,Zustimmung‘ von Frauen angewiesen sei (vgl. ebd.). In dieser Form von
(Selbst-)Unterwerfung sieht sie mit dem Soziologen Pierre Bourdieu die ,,symbolische Dimen-
sion der Macht* (ebd.).
9 In diesem Satz ist der kleinste gemeinsame Nenner der feministischen Epistemologie zusam-
mengefasst. Zu ihren mannigfachen Verzweigungen siehe z.B. Singers Uberblicksartikel
(2010), Herta Nagl-Docekals (2000) kritische Analyse im Kapitel ,,Vernunft — ein méannlich
konnotierter Begriff und das Kapitel ,,Kritische Biindnisse: Feminismus und Wissenschaft“ in
Hark (2007), wo prominente Autorinnen einen guten Einblick in die Thematik geben.

11



Hark nicht jede kritische Analyse tber die Geschlechterthematik als feminis-
tisch (vgl. ebd.) und Barbara Thiessen (2010: 38) versieht Ingrid Kurz-Scherf
(2002) aufgreifend ,,die Reduktion des Feminismus auf ,Frauen‘ oder das Ver-
héltnis zwischen ,Frauen‘ und ,Méannern‘ jenseits gesellschaftlicher Machtposi-
tionen (,ceteris paribus‘ - unter sonst gleichen Umstinden)“ mit dem Label
,.Genderismus“?’. Hier wird zum Ausdruck gebracht, dass der Feminismus im
Gegensatz zu herkdmmlichen Gleichstellungspolitiken ,,die Utopie einer ge-
schlechtergerechten Teilhabe an gesellschaftlicher Gestaltung nicht ohne eine
grundlegende Verdnderung von Machtverhéltnissen® (ebd.) fiir realisierbar hélt.
Folgt man diesem Verstandnis und erganzt es durch Eva Kreiskys (2004) Aus-
fihrung zum feministischen Projekt, gehort zum Gegenstand einer kritisch-
feministischen Gesellschaftsforschung die Untersuchung ,,von gesellschaftli-
chen wie privatisierten Macht- und Herrschaftsformen, die Frauen benachteili-
gen und entwerten, sowie das Erkenntnisinteresse an gesellschaftlicher Konsti-
tuierung bzw. Konstitution von Geschlechterverhéltnissen* (dies.: 43, vgl. auch
Becker-Schmidt/Knapp 2011).%

Im engen Konnex mit der kritischen Reflexion und Generierung von Wis-
sen sowie der Transformation von Geschlechterhierarchien stehen feministische
Erkenntnisquellen. Nimmt man die Sozialwissenschaften als Beispiel, was ja
explizit den Rahmen der vorliegenden Arbeit absteckt, so speisen sie sich - wie

angeflhrt - aus der Diskussion von Analysen, die das Geschlechterverhaltnis

2 Genderismus* ist ein Ausdruck fiir die auch von Hark (2006) beobachtete Tendenz im Wis-
senschaftsbetrieb jlingerer Zeit, wo Begriffe wie ,,Feminismus®“ bzw. ,,feministisch® u.a. wegen
ihres kritisch-normativen Gehalts eher vermieden werden. Gender scheint demgegenuber poli-
tisch unverfanglich und gerade deshalb vom wissenschaftlichen common sense annehmbar. An
dieser Stellte ist aber anzumerken, dass der Begriff keineswegs quer zum Feminismus liegt.
Denn er kongruiert seiner Idee nach mit dem feministischen Anliegen, dem einer kritischen
Gesellschaftsanalyse, auRerdem wird er als wissenschaftliches Instrumentarium verwendet und
ist seit den spéten 1980er Jahren Gegenstand einer interdisziplindren, international geflhrten
und vor allem (selbst-)kritischen feministischen Debatte (siehe dazu z.B. Knapp 2008).
2! Das emazipativ-politische Selbstverstandnis des Feminismus beschrankt sich nicht alleine auf
Frauen oder das Geschlechterverhéltnis. Es ist insofern weitergehend, als es ,,individuelle Men-
schenrechte und Autonomie hervorhebt* (Thiessen 2010: 37). Barbara Thiessen macht diese
StofRrichtung mit der folgenden Definition des Feminismus deutlich: ,,Feminismus lésst sich als
ein Ensemble von Debatten, kritischen Erkenntnissen, sozialen K&mpfen und emanzipatori-
schen Bewegungen fassen, das die patriarchalen Geschlechterverhdltnisse, die alle Menschen
beschadigen, und die unterdriickerischen und ausbeuterischen gesellschaftlichen Méchte, die
insbesondere Frauenleben formen, begreifen und verdndern will.“ (Hennessy 2003, zitiert nach
ebd.: 37 f.) Auf dieser Linie sehe ich Becker-Schmidts AuRerung zum Feminismus als eine
Option fir Aufklarung.

12



ausblenden oder androzentrische Annahmen (re)produzieren, und insofern,
Ruth Becker und Beate Kortendiek (2005) zitierend, eine ,,Genderliicke* auf-
weisen, die im brigen, so die Autorinnen, trotz der langen Geschichte feminis-
tischer Forschung keineswegs passeé sei, und das Fullen dieser Liicke sei immer
noch eine wichtige Aufgabe der Frauen- und Geschlechterforschung (vgl. ebd.:
26, auch Knapp 2008: 293). AulRerdem speist sie sich aus der Anlehnung an
Theorien, die kritische Gegenwartsdiagnosen liefern,?? wobei auch hier die Ge-
schlechterthematik und Aufhebung von Benachteiligung nach Geschlecht auf
der Agenda stehen. Insbesondere aber ist das aus der Wissenschaftskritik und
dem kritischen Austausch mit anderen Denkschulen entstandene feministische
Wissen - und hierin findet die Becker-Schmidt-Definition manifeste Materialitét
- nicht ohne Bezug auf Feministische Bewegungen denkbar.?® Denn viele wis-
senschaftliche Impulse kamen aus der feministischen Praxis; Divergenzen in-
nerhalb derselben haben nach Meinung von Hark (2007a: 240) ,,oft entschei-
dend zur Reflexion und Korrektur des jeweiligen feministischen Wissens* bei-
getragen. Die Impulse reichen von der Kritik an geschlechtsspezifischen Aus-
grenzungsmechanismen bis hin zu solchen, die der Feminismus selbst produ-
ziert hat. Basis der (Selbst-)Kritik sind primér die ,,widerspriichlich organisier-
ten gesellschaftlichen Erfahrungen von Frauen und [der] (...) Dialog mit den
,Anderen‘ des feministischen Diskurses* (Hark 2007: 13). Zum Erfahrungsbe-

22 Nach Hark sind es die Kritische Theorie der Frankfurter Schule, der Dekonstruktivismus, die
Marxistische Theorie, Michel Foucaults Machtanalyse, die Psychoanalyse sowie postkoloniale
und heterosexualitatskritische quere Theorieansatze (vgl. dies. 2007: 10, auch Thiessen 2010:
38).
2% Nicht nur das. Der akademische Feminismus jiingerer Zeit ging aus der so genannten Zweiten
Feministischen Bewegung der spéaten 1960er und 1970er Jahre hervor und steht den Studenten-
und Protestbewegungen jener Zeit nahe. Es gab aber schon zu Beginn des 20. Jahrhunderts
feministische Analysen. Sie waren von politischen Forderungen der Ersten Frauenbewegung im
19. und fruhen 20. Jahrhundert inspiriert. (Vgl. Becker-Schmidt/Knapp 2011: 7 ff., Thiessen
2010: 37 ff., Hark 2007: 9 f., Hennessy 2003: 158-168, James 2003: 493 ff.,) Gudrun-Axeli
Knapp prézisiert das Forschungsinteresse und die Entwicklung des Feminismus sehr schon,
indem sie u.a. die genannten Momente biindelt: ,,Die Besonderheit der epistemischen Konstella-
tion, in der sich feministische Forschung und Theoriebildung bis heute bewegen, resultieren
historisch aus ihrer Herkunft aus einer gesellschaftlichen Emanzipationsbewegung und der
damit verbundenen politischen Bestimmung ihres Erkenntnisinteresses, aus den Nachwirkungen
der faktischen Aussperrung des weiblichen Geschlechts in der Formierungsgeschichte der mo-
dernen Wissenschaften sowie der anhaltenden Marginalisierung damit verbundener Problem-
stellungen in den Disziplinen und ihren theoretischen Traditionen.“ (Dies. 2008: 293) Vor allem
,,der Minderheitenstatus von Frauen(forscherinnen) in der scientific community*, so die Autorin
weiter, ,,notigte zu Formen der Vernetzung, die in eine fachiibergreifende und international
orientierte Kommunikations- und Interessengemeinschaft miindeten.” (Ebd., Hervorhebung im
13



griff sei nur angemerkt, dass die erkenntnisleitende Funktion von weiblichen
Erfahrungen im essentialistischen Sinne immer schon auf Einwéande feministi-
scher Theoretikerinnen gestof3en ist, und dass sie ihn unterschiedlich bewerten
bzw. aus unterschiedlichen theoretischen Perspektiven diskutieren (vgl. Singer
2010, Nagel-Docekal 2000). Nachfolgend mdchte ich zwei Beispiele anfiihren,
die den Einfluss feministischer Praxis auf den Diskurs, seinen Anspruch auf
Selbstreflexivitat und seine theoretische Herkunft illustrieren.

Erstes Beispiel: Wahrend der Ausschluss von Frauen aus dem offentlich-
politischen Leben durch aktive Frauenrechtlerinnen - Stichwort: Sufragetten-
bewegungen im 19. Jahrhundert - hinterfragt und burgerliche Rechte fiir Frauen
uber lange Zeit eines der Ziele von (insbesondere liberalfeministisch informier-
ten) Frauenbewegungen war, ist die Logik, die hinter dieser Diskriminierung
steht, durch die Zweite Frauenbewegung, besonders durch die von Radikalfe-
ministinnen popularisierte Losung ,,Das Private ist politisch skandalisiert und
von Wissenschaftlerinnen aufgegriffen worden. Diese konnten nachweisen, dass
die seit der Moderne, der Aufklarung und Industrialisierung ab dem 18. Jahr-
hundert entstandene dichotome und zugleich hierarchische Trennung der gesell-
schaftlichen Sphiren in Offentlichkeit und Privatheit mit einer selbstverstandli-
chen Identifizierung von Frauen mit dem Privaten und Mannern mit dem Of-
fentlichen einherging sowie beide Sphéren keine politikfreien Raume sind,
vielmehr von Macht- und Herrschaftsverhéltnissen, die Frauen benachteiligen,
durchwirkt sind. (Vgl. James 2003: 508 ff., und Lang 2004, Hennessy 2003)

Zweites Beispiel: Das Thema ,,Differenz und Ungleichheit unter Frauen*
ist zwar seit Beginn der Feministischen Bewegung keine unbekannte GroRe,
auch nicht innerhalb feministischer Debatten - Stichwort: Disput proletarischer
und burgerlicher Frauenbewegung tber den Klassengegensatz sowie zwischen
Theoretikerinnen materialistischer und liberalfeministischer Provenienz Uber
den Zusammenhang von Geschlecht und Klasse als gesellschaftliche Ausgren-
zungskategorien -, wurde ab Mitte der 1970er Jahren jedoch immer lauter vor-
getragen. Afroamerikanische Aktivistinnen und Wissenschaftlerinnen etwa kri-

tisierten vorangehende Debatten wegen der Dethematisierung von Erfahrungen

Original)
14



und Interessen marginalisierter Gruppen als Konsequenz diskursiver Dominanz
eines so bezeichneten ,,weilen Mittelschichtsfeminismus* (Thiessen 2010: 40).
Sie verbanden diese binnenfeministische Kritik mit der Aufforderung, das Sub-
jekt des Feminismus zu kontextualisieren und Machtverhaltnisse zwischen den
Geschlechtern und den Frauen selbst neu zu denken. (Vgl. dies.: 40 f., zum
angelsachsischen Kontext vgl. James 2003: 495-502, zum deutschen Kontext
Walgenbach 2007: 30-40)

Mehr noch: Ab den spéten 1980er Jahren riickte neben der Frage der so-
zio-politischen Diversitat von Frauen auch die Frage, was die Geschlechterdif-
ferenz Uberhaupt ist, ins Zentrum des Interesses (vgl. Knapp 2008, Hark 2007,
James 2003). Hielt man namlich Uber lange Strecken feministischer For-
schungstradition an der begrifflichen Trennung von biologischem (sex) und
sozialem Geschlecht (gender) fest, um biologistische Argumente zu entlarven,
die zur Legitimierung hierarchischer Geschlechterverhéltnisse eingesetzt wur-
den, wird nun selbst der Korper als sozio-kulturelle Deutung konzipiert und auf
Hierarchien hingewiesen, die mit der Vorstellung von Zweigeschlechtlichkeit
und ihrer heterosexuellen Normierung einhergehen. Und ging es zuvor vor-
nehmlich um gender als Referenzkategorie, wird nun ihre Interdependenz und
Verwobenheit mit anderen sozialen Ordnungs- und Ausgrenzungskategorien
wie Klasse, Sexualitat, Ethnizitat, Lokalitat oder Hautfarbe®* betont, ja sogar
ihre Aussagekraft zur Erfassung von ,,Komplexitit und Modi von Ssui generis
verschiedenen Machtverhéltnissen® (etwa durch die erwdhnten Kategorien)
diskutiert, so Hark (2007: 12, Hervorhebung im Original).

Die hier grob skizzierte und noch auszufuihrende begriffstheoretische
Grundlagendiskussion hat den Feminismus bereichert, zugleich aber den Streit

dariiber ausgelost, wie die theoretische Bearbeitung von ,,Wer ist wie* zu ,,Wer

% In der deutschsprachigen Literatur wird haufig im Anschluss an den angelsachsischen Diskurs
statt ,,Hautfarbe™ der Begriff ,race” bzw. ,,Rasse” verwendet und, um eine Biologisierung zu
vermeiden, in Anfithrungszeichen gesetzt, so z.B. von den Autorinnen von ,,Gender als interde-
pendente Kategorie. Neue Perspektiven auf Intersektionalitat, Diversitdt und Heterogenitat.
Einleitung™ (2007a). Sie ,,begreifen ... ,Rasse‘ als Ergebnis gesellschaftlicher Bedeutungszu-
weisungen und insofern [als] eine ,soziale Konstruktion®.“ (Ebd.: 16) So richtig diese soziologi-
sche Definition auch sein mag, so problematisch ist es, einen Begriff zu Ubernehmen, der aus
einem anderen gesellschaftlichen Kontext entstammt und nicht die Konnotationen aufweist, die
wir mit ihm verbinden. (Man denke diesbeziiglich nur an die Zeit des Nazi-Deutschlands, in der
der Rassebegriff fiir Millionen von Menschen Leid und Tod bedeutete.) Abgesehen davon lauft
man Gefahr, etwas implizit zu bestétigen, was es ja nicht gibt.

15



ist ‘wir’* vonstatten gehen soll. Das heifit, wie soll das ,,Subjekt feministischer
Kritik* und wie sollen die ,,Bedingungen der Moglichkeit feministischer Poli-
tik* definiert werden, wenn weder der emanzipatorische Impetus aufgegeben
noch auf ein Referenzsubjekt als regulative Idee verzichtet werden soll? Knapp
hatte diese Fragen und ihre besondere Konnotation fur das feministische Projekt
in einer friheren Fassung (2001: 39) ihres 2008 erschienenen Aufsatzes ,,Ach-
sen der Differenz - Aspekte und Perspektiven feministischer Grundlagenkritik*
formuliert. Fir Knapp stellen sie eine dem feministischen Diskurs inhdrente
,.strukturelle Aporie* dar, und zwar die ,,Unverzichtbarkeit und gleichzeitige()
Unmaoglichkeit einer fundierenden Bezugnahme auf ein epistemisches und poli-
tisches Referenzsubjekt (Frauen).“ (Ebd.: 295)

Dieses Spannungsverhéltnis wird uns immer wieder begegnen. Wir werden Ar-
gumentationsstrategien finden, die zwar das vorherrschende Geschlechtermo-
dell kritisieren, aber im Hinblick auf seine Theoretisierung erheblich variieren.
Wir werden aber auch erfahren, dass der Begriff des Geschlechts von gesell-
schaftlichen Entwicklungen abhéngig ist. Genau dieser Aspekt wird gleich the-
matisiert, um sodann die Akzentverschiebungen innerhalb des feministischen
Diskurses néher zu bestimmen und den Machtbegriff in der Geschlechtkonzep-

tion herauszuarbeiten.

2.2 Geschlecht, ein feministischer Grundbegriff

Wenn ,,Geschlecht der origindre Erkenntnisgegenstand der feministischen For-
schung ist, was steckt genau dahinter? Vorab ist von dem folgenden Leitgedan-
ken auszugehen, namlich dass der Terminus je nach Gesellschaftsformation
Bedeutungsverschiebungen erfahrt, und dass dies fir das Verstandnis von Ge-
schlechterverhaltnissen samt den ihnen zugeschriebenen Asymmetrien konstitu-
tiv ist. Zum Nachweis dieser These lohnt sich die historische Rekonstruktion
des Geschlechtsbegriffs, und zwar aus zweierlei Griinden: Erstens lasst sich auf
diese Weise aufzeigen, dass Vorstellungsweisen von Geschlecht geschichts- und
gesellschaftsabhéngig, also immer schon situiert sind, und zweitens kann das

feministische Anliegen nachvollzogen werden, ein Denken von Geschlecht zu

16



etablieren, das auf metaphysische oder naturalistische Argumente verzichtet und
statt ihrer die Perspektive der Gesellschaft einnimmt. Dass dies keine Selbstver-
stdndlichkeit ist und auch innerhalb des Feminismus einer Diskussion bedurfte,
dariiber werden wir noch lesen. Nun aber die historische Begriffsrekonstrukti-

on.

2.2.1 Historische Rekonstruktion des Begriffs ,,Geschlecht*

Der Terminus Geschlecht, so wie wir ihn heute verstehen, ist jingeren Datums.
Bis in die Moderne hinein bezeichnete er die ,,geschichtlich-soziale Dimension
der Deszendenz* (Becker-Schmidt [1993] 2007: 116). Damit sind Becker-
Schmidt zufolge ,,Verwandtschaftsbeziechungen (...) und Familiengeschichte*
von Individuen im Sinne von ,,sie stammen aus dem Geschlecht derer von (...)*
(ebd.: 118) gemeint. Mit der Benennung des Geschlechts war, so Theresa Wob-
be (2005: 448) etwas ausfiihrlicher, ,,die Zugehorigkeit™ eines jeden ,,zu einem
sozialen Kollektiv* bestimmt, wobei hiermit der ,,generationeniibergreifende()
Verband von Lebenden, Vorfahren und Nachfahren, den Frauen und Ménner
gemeinsam bildeten (Wunder 1992, zitiert nach ebd.), erfasst wurde.

In dieser genealogischen Bedeutung des Begriffs spiegelt sich die mittel-
alterliche Standegesellschaft wider, die in ihrer Sozialstruktur korporativ, hie-
rarchisch und patriarchal gepréagt war. Entsprechend gestaltete sich die soziale
Ordnung der Geschlechter: So wie die Stdnde nach dem Prinzip der Ungleich-
heit Gber Familien und Haushalte organisiert waren und einen von Ménnern
gefiihrten Untertanenverband bildeten, genau so begriindete die Herrschaft des
Mannes Uber das Haus die Unterordnung der Frau in der Gesellschaft. Als
Hausvater stand er ndmlich den Mitgliedern des Hauses vor, als Haushaltsvor-
stand vertrat er die Familie und ihre Standeszugehdrigkeit. Die Frau hingegen
war der Herrschaftsgewalt des Mannes unterworfen. Sie verantwortete aufgrund
der innerfamilidaren Arbeitsteilung das Hauswesen und nahm am Stand des
Mannes teil. (Vgl. Wobbe 2005: 447 f.)

Die Legitimationsgrundlage der vormodernen Geschlechterordnung ist
aber das Christentum. Nach seiner damaligen Interpretation werden die Ge-

schlechter als gleichen Ursprungs, d.h. gleichen Fleisches, gedacht, dennoch

17



wird dem Mann als ,erster Mensch® (Adam) mehr Gottndhe zugesprochen. Als
solcher sind seine Fahigkeiten und sein Glaube Uberragend; das rechtfertigt
seine ,gottgegebene‘ Vorrangstellung und sein Recht auf Unterweisung der
Frau. Allerdings ist nach dieser metaphysisch-ontologischen Begrindung der
hierarchischen Geschlechterdifferenz die korperliche Verschiedenheit von Frau-
en und Ménnern graduell und nicht - wie es in der Moderne der Fall sein wird -
grundsatzlich. (Vgl. Sturm 2003)?® Diese Idee macht sich in der - damals im
Alltag géngigen - Vorstellung vom Ein-Geschlechts-Leib deutlich. Denn, ,,[o]b
ein Mensch Mann oder Frau war und blieb, hing mehr oder weniger vom tag-
lich korrekten Praktizieren der geschlechtsaddquaten Regeln ab; andernfalls
bestand die Gefahr, dass sich der Kérper unkontrolliert ein- bzw. ausstllpte und
mensch fir das unangemessene Verhalten mit nicht gekannter Leiblichkeit be-
straft war.“ (Dies.)?

Die christliche Anthropologie wurde im Zuge des gesellschaftlichen Mo-
dernisierungsprozesses von einem Verstdndnis verdringt, wonach ,,Gott* als
Ordnungsprinzip fur das Denken Uber das Wesen des Menschen keine Relevanz
mehr innehat. Es entstand eine ,,sédkularisierte Anthropologie* (Becker-Schmidt
2011: 19) mit dem Ziel, jegliche Erkenntnisse uber den Menschen geméal der
naturbedingten Weltordnung wissenschaftlich zu fundieren, was jedoch nicht
heif3t, dass sich damit ein grundsatzlich anderes Geschlechtermodell durchge-
setzt hatte.’” Im Gegenteil: Entgegen der naturrechtlich begriindeten Gleichheit
aller Menschen, einer der emanzipatorischen Maximen der Aufklarung, wird
das althergebrachte Modell mittels neuer, biologistisch-naturalistischer Argu-

mente zementiert.?® Die Ungleichheit zwischen Frauen und Mannern wird jetzt

% Sturms Aufsatz ist leider nicht beziffert, deshalb kann ich keine Seitenangaben machen.
% Nagl-Docekal duBert sich zur These von ,,Ein-Geschlechts-Leib“ bzw. ,,Ein-Geschlecht-
Modell* kritisch. Sie meint, dass diese urspriinglich von Thomas Laqueur (1992) eingefiihrte
Terminologie plakativ und irrefiihrend sei, denn genauer betrachtet enthalte selbst das ,,Ein-
Geschlecht-Modell eine klare Unterscheidung: die weiblichen Geschlechtsorgane wiirden eben
nicht als mit den ménnlichen identisch, sondern als deren Inversion aufgefasst (vgl. dies. 2000:
62).
% Bei Claudia Honegger ([1989] 2007) kann man nachlesen, wie erfolgreich die damals ent-
standene Humanwissenschaft darin war, eine weibliche ,,Sonderanthropologie (ebd.: 202) zu
etablieren. Gleichwohl meint sie, dass die (Natur-)Wissenschaften vom Menschen nicht nur
Frauen, sondern alle, die nicht dem Bild eines christlichen, weif3en, gesunden und ménnlichen
Européers entsprachen, von einer Anthropologie ausnahm, welcher die Menschheit hétte repra-
sentieren konnen (vgl. ebd.: 201).
28 Zum unstimmigen Inhalt des modernen Naturbegriffs vgl. Becker-Schmidt (2011: 20).

18



als Natur definiert. Hiernach erwéchst aus der Zugehdrigkeit zum nun strikt
unterschiedenen weiblichen oder médnnlichen Korper die ,natiirliche‘, von Natur
aus gegebene Geschlechterdifferenz und folglich auch die ,natiirliche‘ - und
damit unveranderliche - soziale und politische Ungleichheit der Geschlechter.
(\Val. dies.: 19-22, auch Wobbe 2005, Sturm 2003)

Mit der naturalisierten und dualistischen Bestimmung der Geschlechter-
differenz gehen auch Festschreibungen einher, die sich fir Frauen als folgen-
reich erweisen sollten. Die Rede ist von den ,naturgegebenen‘ Geschlechtercha-
rakteren - eine Denkfigur, die im Laufe des 18. Jahrhunderts hervortritt und sich
laut Wobbe im 19. Jahrhundert rasant verbreitet, ja zur Gewissheit wird (vgl.
dies. 2005: 450 f., vgl. auch v.a. Hausen [1976] 2007). Demnach sind Frauen
und Ménner mit unterschiedlichen, ihrem ,,Wesen* inhdrenten und somit un-
wandelbaren Eigenschaften ausgestattet. Doch was bedeutet das? Aus den ge-
schlechtsspezifischen Eigenschaftszuschreibungen werden nédmlich ,,Grundcha-
raktere® konstruiert, die ,,sich komplementdr und kontrastierend zueinander
verhalten® (Wobbe 2005: 250). Kontrastierend insofern, als askriptive Zu-
schreibungen wie etwa rational/emotional, aktiv/passiv, erschaffend/erhaltend
sich gegeniiberstehen und Erstere mit dem Mann und Letztere mit der Frau as-
soziiert werden. Der entscheidende Punkt ist aber, dass diese Dualismen in ei-
nem hierarchischen Verhaltnis zueinander stehen und nur zu einer Seite hin ne-
gative Bewertung erfahren. Denn in der hierarchisierenden Rangordnung ist das
Eine, das Méannliche, primér und uberlegen, das Andere, das Weibliche, sekun-
dar und untergeordnet. Damit wird ein Uber- und Unterordnungsverhaltnis zwi-
schen dem Einen und dem Anderen errichtet. Und Komplementaritat wird inso-
fern denkbar, als zwar solche Dualismen Gegensétzlichkeit anzeigen und (so-
ziale wie politische) Grenzsetzung markieren, aber nicht aus dem Rahmen einer
(letztlich fiktiven) Einheit fallen. (\Vgl. Hausen [1976] 2007, Klinger 2005,
Wobbe 2005) Die Denkfigur der gegensatzlichen Geschlechtercharaktere unter

wechselseitiger Erganzung beschreibt Karin Hausen®® wie folgt:

# Thr Aufsatz ,,Die Polarisierung der ,Geschlechtercharaktere*. Eine Spiegelung der Dissoziati-
on von Erwerbs- und Familienleben“ von 1976 (in gekirzter Fassung in Hark 2007) gilt immer
noch als bahnbrechend (vgl. Hark 2007b: 166) und wird vielfach herangezogen, um das dualis-
tische Geschlechtermodell der Moderne zu erlautern — so auch von Theresa Wobbe.

19



»[D]as Wesen von Mann und Frau (ist) so konzipiert, dall nur beide
zusammen die Summe aller menschlichen Fahigkeiten und Bedrf-
nisse zu realisieren vermogen. ((...)) Unter dem Regulativ der Er-
génzung wirkt die Entgegensetzung der Geschlechter nicht antago-
nistisch, sondern komplementér. Die Gegensatze erganzen sich zur
harmonischen Einheit.” (Ebd.: 184 f.)

Mit der Idee eines geschlechtlich bestimmten Grundcharakters ist auch die Vor-
stellung verknupft, dass Frauen und Manner aufgrund ihres Wesens, oder, mo-
dern gesprochen, ihrer Psyche fir hausliche (siehe Frauen) oder auBerhdusliche
Aufgaben (siehe Manner) geschaffen seien, was bei genauer Betrachtung nichts
anderes meint als die geschlechtsspezifische Dichotomisierung von gesell-
schaftlichen Praxisfeldern in Privatheit (hauslicher Bereich) und Offentlichkeit
(auRerhauslicher Bereich) und analog dazu von gesellschaftlichen Tatigkeitsfel-
dern in Reproduktion und Produktion (vgl. Becker-Schmidt 2011, Hausen
[1976] 2007, Wobbe 2005). Auch hier dominiert das Bild der Eintracht, in Hau-
sens Worten:

,Die Idee der Ergénzung (...) hdlt mit den Geschlechtern zugleich

die jeweils fur den Mann und die Frau als wesensgemaR erachteten

sozialen Betatigungsfelder Offentlichkeit und Familie in Harmonie

zusammen. So wird es mittels der an der ,,natiirlichen* Weltordnung

abgelesenen Definition der ,,Geschlechtercharaktere* moglich, die

Dissoziation von Erwerbs- und Familienleben als gleichsam natr-

lich zu deklarieren und damit deren Gegensatzlichkeit nicht nur fiir
notwendig, sondern fiir ideal zu erachten und zu harmonisieren.*

(Ebd.: 185)

Das Gebilde harmonischer Erganzung trotz Gegensétze, das den symbolischen
Bezugsrahmen fur Vorstellungen von Unterschieden zwischen den Geschlech-
tern bildet (vgl. dies., auch Becker-Schmidt 2011 und Wobbe 2005), ist para-
dox: Einerseits wird Gleichheit vorausgesetzt, denn nur zusammen koénnen
Frauen und Ménner ein Ganzes bilden, andererseits aber werden besagte Ge-
schlechtercharaktere und gesellschaftliche Lebensfelder ungleich zweigeteilt,
hierarchisiert und zuungunsten von Frauen ausgelegt (vgl. Hausen [1976] 2007,
Nagel-Docekal 2000). Im Ergebnis bleibt es also bei der vormodernen Un-
gleichheit.

Doch iiberkommene Strukturen verschérfen sich gar. ,,Geschlecht, besser
gesagt ,,Geschlechtlichkeit” erhebt sich zusehends zu einem wichtigen Steue-

rungselement der Ordnung des Sozialen. So werden, um das Geschriebene zu
20



erganzen, Frauen und Manner in die sich funktional ausdifferenzierende moder-
ne Gesellschaft unterschiedlich eingebunden. Wie Wobbe daflrhalt, blRen
,,Familien als Grundeinheiten des Standes* ihre integrierende Rolle ein, und
Individuen werden ,,im steigenden Malle* iiber soziale ,,Teilbereiche wie Poli-
tik, Wirtschaft, Wissenschaft und Bildung* (dies. 2005: 450) in die Gesellschaft
einbezogen, aber nach einem bestimmten Muster: ,,Wéhrend Ménner den Zu-
gang zu einer Vielfalt neuer Teilbereiche (...) erhalten, werden Frauen primar
auf einen gesellschaftlichen Funktionskontext®, und zwar ,,den der Familie,
begrenzt. Beim Umbruch zur modernen Gesellschaft gilt die Familienrolle als
das fiir Frauen vorgesehene Normalitdtsmodell.“ (Ebd.)

Normalisierung qua ,,Geschlecht™ ldsst sich auch auf einer anderen, fiir
die Selbstwahrnehmung des Individuums bedeutsamen Ebene finden, und zwar
auf der der personalen Identitdt. Denn das moderne Subjektivitatskonstrukt ist
weder korperlos, noch steht es auf3erhalb der allgemeinen kapitalistischen Ge-
sellschaftsentwicklung. Das autkommende Ideal eines ,,autonome[n], mit sich
selbst identische[n] und freie[n] Willens-Subjekt* ist entsprechend birgerlich-
méannlich, so Gabriele Sturm (2003), und (hetero-)sexuell, so Wobbe, zum mo-
dernen Identitatsentwurf (vgl. dies. 2005: 452). Sturm konstatiert:

,Das mit sich selbst identische Individuum entspricht (...) dem

Selbstentwurf des burgerlichen Mannes. Von ihm aus gesehen wird

alles, was nicht zu ihm gehdrt, zum ausgegrenzten Anderen, zum

Nicht-Ich, das der Definitionsmacht des mannlich bestédndigen, ab-

geschlossenen und selbstgewissen Subjekts unterliegt. In dieser

Konstruktion wird das Weibliche als Nicht-ldentisches ausgeschlos-

sen - kann somit keine birgerlich-moderne Identitat gewinnen, sich
selbst bestimmen!*

Das Zitat enthalt eine Idee, die sich von der weiter oben beschriebenen hierar-
chischen Dualismenbildung abhebt. Fur Cornelia Klinger ist sie die eigentliche
,Erfindung‘ der Moderne (vgl. dies. 2005: 352). Denn wo zuvor die Trennung
und Hierarchisierung vom Einen (A) und Anderen (B) bestand, aber dennoch
ein reziprokes Verhiltnis zwischen den kontrdren Elementen im Sinne von ,,A
ist nicht B* und ,,B ist nicht A*“ herrschte, steht jetzt ,,A und Nicht-A*“. Das
Nicht-A ist als Negation die Leerstelle von A und kann nur noch uber ihn defi-

niert werden. Es wird, so Klinger, negiert und gleichzeitig ,,zum Schatten des

21



ersten Terms reduziert (ebd.: 351). ,,Die Verleugnung und Verschattung des
zweiten Terms l&sst den ersten jedoch mehr ins Licht riicken, denn mit B ver-
schwindet nicht nur etwas Anderes, sondern die Differenz liberhaupt.“ (Ebd.)
Bezogen auf die Geschlechterordnung heif3t das, dass das Méannliche vom Be-
sonderen zum Allgemeinen, vom Mann zum Mensch, vom geschlechtlichen
Natur- zum ungeschlechtlichen Kulturwesen aufsteigt. Mann-Sein und das
Menschheit-Vertreten-Koénnen kongruieren vollig. (Vgl. ebd.: 351 f., auch Be-
cker-Schmidt 2011, Honegger [1991] 2007, Sturm 2003) Fir die Frau folgt dar-
aus: ,,Neben dem Mann als universalen geschlechtslosen Menschen wird die
Frau als biologisch begrindete Andere zum Gattungs- und Geschlechtswesen.*

(Sturm 2003, im Original mit Hervorhebung) Ihr Dasein erschopft sich hierin.

Ziehen wir ein Zwischenresumee und halten fest, dass im Zeitalter der Moderne
der Begriff des Geschlechts ,,von einer korporativen in eine individuelle Kate-
gorie transponiert (Wobbe 2005.: 452) wird. Das hei3it, im Mittelpunkt des
Interesses steht nicht mehr die geschlechts- und generationenubergreifende Zu-
gehorigkeit des Individuums zu einer sozialen Entitat, sondern seine biologi-
sche Zugehdrigkeit zum weiblichen oder mannlichen Korper. Zweigeschlecht-
lichkeit ist nun der Ausgangspunkt fur die Klarung der Frage, was Frauen und
Ménner auszeichnet. lhre Begrindungsgrundlage ist die natirliche - und nicht
mehr die gottliche - Ordnung der Welt. ,,Natur* iibernimmt so die Deutungsho-
heit Gber die Geschlechterdifferenz. Danach ist der Geschlechterunterschied
eine anthropologische Konstante des menschlichen Seins; menschliche Eigen-
schaften sind nach Geschlecht zu trennende substantielle Eigenschaften; und in
allen gesellschaftlichen Handlungsfeldern, die selbst geschlechtsspezifisch be-
stimmt werden, gilt die naturliche Ordnung der Geschlechter, also ihre unter-
schiedliche und vor allem asymmetrische Zuordnung zu diesen Feldern. Diese
der Moderne eigentiimliche Logik, das Identifizieren durch Unterscheiden so-
wie das Ausgrenzen durch Bewerten (vgl. Sturm 2005) bringt mit sich, dass
sich in der Struktur der Geschlechterordnung Veranderungen auftun: Die frihe-
re hierarchische Stufung spitzt sich zur Polarisierung der Geschlechter zu (vgl.
Klinger 2005: 355, auch Hausen [1976] 2007). ,,Weiblichkeit* und ,,Ménnlich-

keit* werden jetzt als Gegensatzpaare wahrnehmbar, aber dergestalt, dass Erste-
22



re zu einem ,,Etwas von® wird. So leitet sich ihr sozialer Status, ihre Identitét
und Stellung im Geschlechterverhaltnis aus der birgerlich konnotierten (hetero-
sexuellen) Mannlichkeit ab. Méannlichkeit, und nur sie, wird zur Norm alles
Gesellschaftlichen. Fiir die Moderne lassen sich deshalb mit Sturm (2003) fol-
gende drei aufeinander bezogene Dimensionen des Weiblichen in der Gesell-
schaft angeben:

,»(a) Hinsichtlich der kulturellen symbolisch-reprasentativen Werte-

hierarchie diskriminierende Inferioritat, was eine Identifikation mit

dem Mangel verlangt;

(b) hinsichtlich der regulativ-strukturierenden Dichotomisierung die

reduzierende Positionierung am Pol des Privaten, Naturhaften, Kor-

perhaften und damit Nichtmannlichen, was in Bezug auf die soziale

Stellung die Identifikation mit der deklassierten Rolle verlangt; und

schlieBlich - zum Ausgleich stilisiert-

(c) hinsichtlich der inhaltlich-materialen Bestimmung von Weib-

lichkeit ihre sie auszeichnende Andersartigkeit, die eine Identifika-

tion mit den Besonderheiten des Geschlechts - z.B. mit Mutterlich-

keit als vollendete Form der Weiblichkeit - verlangt.“ (Ebd., Her-

vorhebung im Original)®
Es sind hier zwei Momente impliziert, die den Auftakt zur feministischen Kritik
am modernen Geschlechtskonzept bilden. Zum einen ist es der Analogieschluss
vom Biologischen auf das Gesellschaftliche, das heilst von geschlechtlicher
Differenz auf die Geschlechterdifferenz in der Gesellschaft. Dieser biologische
Determinismus umfasst die personale, strukturelle und symbolische Ebene der
Geschlechterordnung. Zum anderen ist es die bipolare und hierarchische Struk-
tur dieser gesellschaftlichen Ordnungsform. Auch sie erweckt den Anschein
einer zwingenden Evidenz. Beide Momente sind Renate Hof zufolge Ergebnis
der Kausalverbindung zwischen Natur und Kultur, also zwischen sex als Ursa-
che und gender als gesellschaftliche Wirkung, und die Entkopplung dieses
,kausale[n] Zusammenhangs zwischen biologischem und sozialen Geschlecht*
ist, so die Autorin (2005: 16) weiter, jener feministische Denkschritt, mit dem

»der Rekurs auf die Natur als Legitimationsstrategie fiir gesellschaftliche

Machtverhéltnisse zuriickgewiesen wurde.

Der englische Begriff ,,gender, das soziale Geschlecht also, war aber bis in die

% Die Autorin bezieht sich hier auf Becker-Schmidt und Knapp (1987).
23



1960er Jahre hinein nur eine lexikalisch-grammatische Kategorie, die das Ge-
schlecht von Substantiven bezeichnete (vgl. Hof 2005: 10 f.) - dhnlich wie der
uns aus der Sprachwissenschaft bekannte Begriff ,,Genus“. Als geistes- und
gesellschaftswissenschaftliche Kategorie gelangte er Uber die Intersexualtéts-
forschung®! von John Money (1955) und die psychoanalytische Arbeit von Ro-
bert Stoller (1968) in den feministischen Kanon (siehe dazu kritisch Dietze
2006). Wissenschaftlerinnen aus verschiedenen Disziplinen nahmen den Begriff
in den 1970ern affirmativ auf und integrierten einen Kerngedanken in ihre Ana-
lysen: Dass zwischen sex und gender unterschieden werden muss, da ge-
schlechtsspezifische Attribute und Rollen eher gesellschaftlichen Ursprungs
seien als Ausfluss weiblicher oder mannlicher Geschlechtszugehdrigkeit.®
(Vgl. Dietze 2006: 47-50, Hof 2005: 11 f.) Mit dieser begrifflichen Trennung
eroffnete sich fur den Feminismus die Mdglichkeit, so der Konsens in der Lite-
ratur, die Historizitdt und Variabilitat von Weiblichkeits- und Mannlichkeits-
normierungen sowie von sozialer Organisation der Geschlechterverhéltnisse ins
Blickfeld zu riicken (vgl. Hof 2005: 16, auch Becker-Schmidt/Knapp 2011,
Wobbe 2005, Alsop et al. 2003, Haraway 2003) . Denn:

»Wenn der Wert, der der geschlechtlichen Differenzierung beige-
messen wird, nicht langer auf anthropologische, biologische oder
psychologische Gegebenheiten zurlickgefuhrt werden konnte, son-
dern von kulturellen Klassifikationen abhangig war, dann konnte
auch die Beziehung der Geschlechter zueinander nicht langer als
Ausdruck einer statischen, naturgegebenen Ordnung verstanden
werden. Geschlechterbeziehungen sind ,Reprisentationen von kul-
turellen Regelsystemen‘*“ (Hof 2005: 13).

Fasst man mit Hof gender als kulturelle und damit gesellschaftliche und sex als
biologische Klassifikation auf (vgl. ebd.: 12), dann steht gender fir ein sozio-
kulturell festgelegtes Ordnungsprinzip, das soziale Beziehungen regelt oder,
wie es Theresa de Lauretis (1987) erklart, fur die Repréasentation des Individu-

ums ,,in terms of a particular social relation which pre-exists the individual and

*! Dies ist die Erforschung von Menschen, die von Geburt an kein bestimmbares Geschlecht
haben.
%2 Fiir Donna Haraway (2003) aber beginnt die ,[m]oderne feministische Deutungen von
Gleschlecht] ... mit Simone DE BEAUVOIRS (1949/1990, 265) These, dass man »nicht als
Frau geboren wird«.“ (Ebd.: 408, GroBschreibung im Original) AuBlerdem forderten, so die
Autorin weiter, die gesellschaftlichen Bedingungen der Nachkriegszeit das Nachdenken Uber
Geschlecht, weil sie die Vorstellung Nahe legten, Frauen seien ein werdendes kollektives Sub-
24



is predicated on the conceptual and rigid (structural) opposition of the two bio-
logical sexes. This conceptual structure is what feminist social scientist have
designated ’the-sex-gender-system’.“*® (Zitiert nach Hof 2005: 13, Hervorhe-
bung im Original) Die dichotome und auf Oppositionsbildung beruhende Struk-
tur des Ordnungsprinzip ist deshalb bedeutsam, als es in seiner ,,sozialen, kultu-
rellen und politischen Realitdt als Mechanismus der Hierarchisierung® (ebd.:
13) dient. Daher betont Hof, dass der Einsatz dieses wissenschaftlichen Instru-
mentariums fir feministische Forscherinnen erstmals die Chance bot, ,,das Phéa-
nomen der Machtverhaltnisse zwischen den Geschlechtern zu erfassen, ohne an
den problematisch gewordenen Postulat einer gemeinsamen weiblichen Erfah-

rung oder einer universellen Unterdriickung von Frauen festzuhalten®. (Ebd.)

Die Geschlechtskonstruktion und ihre hierarchisierenden Auswirkungen werden
noch behandelt. Ich werde aber zuvor auf etwas eingehen, was im letzten Zitat
steckt. Dort namlich kritisiert Hof die Frauenforschung, ein bis in die 1980er
Jahre dominierender Zweig der feministischen Denkstrémung, wegen ihrer Ver-
allgemeinerungstendenz und vor allem, wie sie an anderer Stelle betont, wegen
ihrer fehlenden Analyse von gesellschaftlichen Prozessen des Unterscheidens
mitsamt der Oppositionsbildungen (vgl. ebd.: 8 ff.). Daher werde ich mit Regi-
na Becker-Schmidt (2011) und Andrea Maihofer (2006) formulieren, warum
eine Trennung des Feminismus in Frauen- und Geschlechterforschung geboten
ist, sodann auf den Begriff des Geschlechts und der Macht in beiden Theorie-
strangen eingehen. An dieser Stelle sei aber vorweggenommen, dass bei aller
Unterschiedlichkeit der Ausarbeitung der Begriffe beide Forschungsrichtungen
einen gemeinsamen kritischen Ausgangspunkt teilen, die Frage ndmlich, wie

die dominante Geschlechterordnung aus den Angeln zu heben ist.

jekt in der Geschichte (vgl. ebd.).
% Die analytische Figur des Sex/Gender-Systems stammt von der Anthropologin Gayle Rubin.
Sie definiert es als ,,einen Satz von Ordnungen, nach denen das biologische Rohmaterial von
Sex und Fortpflanzung durch soziale Intervention zu Gender geformt und nach bestimmten
Regeln befriedigt wird, unabhingig davon, wie bizarr mancher dieser Regeln sein mdgen.*
(Dies. [1975] 2006: 77) Rubin fasst sie den Begriff neutral auf. Denn es zeige zunéchst ,.die
menschliche Fahigkeit und Notwendigkeit™ an, ,,eine geschlechtliche Welt zu schaffen®, daher
sei das Wie seiner Formung immer ,,ein Produkt der spezifischen gesellschaftlichen Verhiltnis-
se; es konne hierarchisch oder egalitir sein und sich je nach Gesellschaftsformation &ndern.
Damit weist Rubin jegliche Naturalisierung des Geschlechterverhaltnisses zuriick. (Vgl. ebd.:
78-92)

25



2.2.2 Exkurs: Von der Frauen- zur Geschlechterforschung

Frauenforschung, so Becker-Schmidt (2011: 37), ,,konzentriert sich auf die An-
gehorigen der weiblichen Genus-Gruppe, um zum einen die Bedeutung ihrer
Erfahrungen und ihres Wissens bei der Einrichtung von sozialen Rdumen her-
auszuarbeiten und ihre Rolle in der Kulturgeschichte sowie der Wissenschafts-
entwicklung wider allen \Vergessens in Erinnerung zu bringen. Zum anderen
deckt sie die Diskriminierungen auf, die Frauen zugemutet werden. Dabei be-
rucksichtigt sie Unterschiede in den Lebenssituationen von Frauen, die auf Dif-
ferenzen der sozialen und kulturellen Herkunft oder der Hautfarbe zuriick zu-
fiihren sind.“** Geschlechterforschung dagegen nehme eine vergleichende Per-
spektive ein, bei der die mannliche Genus-Gruppe der vorrangige Referenz-
punkt von Aussagen uber geschlechtliche Ungleichheitslagen sei (vgl. ebd.).
Somit sei die Relationalitat ein zentraler Gesichtspunkt der Geschlechterfor-
schung und - als gesellschaftstheoretische Erweiterung - der Erforschung der
Geschlechterverhéltnisse (vgl. ebd.: 39). Nach Becker-Schmidt fehlt dieses
Moment der sozialen Bezogenheit, der Relationalitat, in der Frauenforschung.
Sie nehme zwar Bezug auf das mannliche Geschlecht, dennoch erscheine es als
Gegenpart und Kontrast, als Machtfaktor und als Folie der Abgrenzung (vgl.
ebd.: 37).

Im Gegensatz zu Becker-Schmidt, die beide Richtungen als ausdifferen-
zierte Facetten der feministischen Theoriebildung versteht (vgl. ebd.), verbindet
Maihofer mit dem Ubergang zur Geschlechterforschung eine paradigmatische
Weiterentwicklung und Radikalisierung der Fragestellungen (vgl. dies. 2006:
64).% Eine Erweiterung der feministischen Erkenntnis ist ihrer Meinung nach
schon deshalb gegeben, weil der Analyseschwerpunkt auf beide und nicht ,,auf
einem der beiden Geschlechter [gelegt] und von diesem aus auf das andere bzw.

% Es besteht wohl Diskussionsbedarf, ob die Frauenforschung homogenisierend ist. Nimmt man
den frauenzentrierten Differenzfeminismus poststrukturalistischer Provenienz als Beispiel, dann
ist Becker-Schmidt beizupflichten und Hofs Kritik unbegrindet. Er greift ndmlich nicht nur
Unterschiede zwischen den Geschlechtern und den Frauen selbst auf, sondern auch innerhalb
jeder einzelnen Frau (vgl. Braidotti 2011: 93, Kahlert 2010: 94).
% Maihofer bezieht sich auf Becker-Schmidts Analyse von 2000, die 2007 in einer {berarbeite-
ten Fassung und 2011 mit Ergdnzungen wieder erschien. Da Becker-Schmidt ihre Position nicht
revidiert hat, verwende ich die 2011er Fassung.

26



auf das Verhaltnis beider geschaut* wird (Maihofer 2006: 69, Hervorhebung im
Original). Das heif3t, Geschlechterforschung wendet die soziale Wechselbeziig-
lichkeit auf beide Geschlechter an und geht somit tber die vergleichende Per-
spektive hinaus.*® Das bedeutet wiederum, so kann die Wissenschaftlerin ver-
standen werden, dass Gegenstand des Interesses sozusagen die Buhne ist, auf
der sich das reziproke Verhiltnis abspielt. Ersetzt man den Begriff ,,Biihne*
durch ,,Geschlecht®, begreift man es ferner als ein Ordnungsprinzip, wovon
Frauen wie Méanner betroffen sind und das auch von ihnen ,in Szene gesetzt
wird, dann hat man den von ihr gemeinten Analyseschwerpunkt, und zwar die
Erforschung des Geschlechtsbegriffs im Hinblick auf Modus, Stellenwert und
Wirkung innerhalb einer Gesellschaft. (Vgl. ebd.: 66-73) Indem also der Fokus
auf den Term selbst gelenkt wird, ist ,,eine Radikalisierung der mit der Frauen-
forschung aufkommenden Einsicht in die fundamentale Bedeutung von Ge-
schlecht fiir die Erkenntnis der Gesellschaft” (ebd.: 73) gegeben. Der patriar-
chatskritische Impetus ginge dabei keineswegs verloren. Die Kritik ziele jetzt
Uberhaupt auf Geschlecht als zentrales gesellschaftliches Organisations- und

Herrschaftsprinzip. (Vgl. ebd.)

,Geschlecht in seiner Ordnungs- und Herrschaftsfunktion war und ist also ein
zentraler Erkenntnisgegenstand des Feminismus. Und Frauen- und Geschlech-
terforschung sind, so schlieBe ich mich an Harders, Kahlert und Schindler, ver-
schiedene ,,Stromungen geschlechtskategorialer Forschung® (dies. 2006: 6). Der
wesentliche und nicht zu unterschatzende Unterschied zwischen ihnen ist, in
welcher Weise der Geschlechtsbegriff inhaltlich bestimmt und kontextualisiert
wird. Vor diesem Hintergrund mochte ich die wichtigsten feministischen
Grundpositionen entlang folgender Fragestellungen untersuchen: Was versteht
man unter Geschlecht? Wie umfassend ist seine Ordnungs- und Herrschafts-

funktion, d.h. auf welchen gesellschaftlichen Ebenen ist es angesiedelt und ver-

% Das vermisst sie in Becker-Schmidts Definition der Geschlechterforschung (vgl. 2005.: 67
ff.). Deshalb gehdre die Geschlechterverhéltnisforschung, zu deren wichtigsten Vertreterinnen
im deutschsprachigen Raum Becker-Schmidt selbst zahlt, zur erweiterten Frauenforschung.
Denn sie betrachte das Verhaltnis der Geschlechter fast ausschlieBlich aus der Perspektive der
Frauen. Der Fokus bleibe auf Frauen, er werde weder auf beide Geschlechter gerichtet, noch
werde das Geschlechterverhaltnis wirklich als Wechselverhéltnis, also gleichwertig von beiden
Seiten ausgehend, angesehen (vgl. ebd.: 67).

27



ursacht Hierarchien? Spielt Macht dabei eine Rolle? Wenn ja, was wird unter
Macht verstanden? Fangen wir mit der Frauenforschung an und gehen Uber zur

Geschlechterforschung.®’

" Im Folgenden wird die Mannlichkeitsforschung trotz ihrer Thematisierung von Geschlecht
ausgelassen; aus einem einfachen Grund: Der Bezugsrahmen meiner Arbeit ist der Feminismus.
(Zur Méannlichkeitsforschung siehe den informativen Uberblicksartikel von Nikki Wedgwood
und Reawyn W. (vormals Robert) Connell (2010).) Ich werde auch die Geschlechterverhaltnis-
forschung, von der Becker-Schmidt spricht, auslassen. lhre kapitalismus- und patriarchatskriti-
sche Analyseperspektive und ihr Verstandnis von Geschlecht als Strukturkategorie sind im an-
gelsdchsischen materialistischen Feminismus angelegt. Hierauf werde ich noch eingehen. Zu
Becker-Schmidts Geschlechtsbegriff siehe Brigitte Aulenbacher (2008).

28



3. Geschlecht und Macht in der Frauen- und Geschlechterforschung

Ein bedeutender Erkenntnisgewinn des Feminismus ist zweifelsohne der Ver-
weis auf die Kontingenz der Geschlechterordnung. So einmiitig dies auch ver-
treten wurde, so kontrovers wurde die Frage behandelt, welcher Stellenwert den
Begriffen Kdrper und Geist respektive Natur und Kultur in Bezug auf Ge-
schlecht zukommt. Diese Frage zieht sich wie ein roter Faden durch die gesam-
te Debatte. Die Theoretisierung von Geschlecht kann man deshalb, wie Ina
Kerner (2007: 5) liberzeugend anmerkt, als eine ,,Geschichte von der schritt-
weisen (...) Entnaturalisierung der Kategorie Geschlecht® interpretieren, d.h. als
eine Hinwendung zu Ansétzen, in denen neben gender (sprich: Geist/Kultur)
auch sex (sprich: Korper/Natur) als Resultat gesellschaftlicher Konstruktions-
prozesse gilt. Die folgenden Ausfihrungen werden diese begriffstheoretische
Verschiebung veranschaulichen und den dazugehtrigen Machtbegriff vorstel-

len.

3.1 Frauenforschung - gleichheits- und differenztheoretische Interpretatio-
nen von Geschlecht und Macht

Uber weite Strecken der Neueren Feministischen Forschung war von einem
\erstandnis, in dem beide Begriffskomponenten, sex und gender, ganz im Ge-
sellschaftlichen aufgehen, noch nicht die Rede. Ziel war es vielmehr, die Be-
deutung des Einflussfaktors ,,Geschlecht” in verschiedenen Zusammenhingen
kritisch zu erortern, um die Lebenssituation von Frauen sichtbar und damit auch
als veranderbar zu begreifen (vgl. Becker-Schmidt 2011, Haraway 2003). In-
nerhalb dieses Diskussionsrahmens, der Frauenforschung, formierten sich ver-
schiedene Stromungen, die sich - stark vereinfacht - darin unterschieden, ob der
Ausgangspunkt zur Bestimmung von Geschlecht die Gleichheit oder Differenz
zwischen Frauen und Mannern ist (vgl. Kerner 2007: 8 f.), beziehungsweise, ob
vorfindliche Unterscheidungen nach Geschlecht allein gesellschaftlich konstru-
ierte Provenienz sind oder diese gerade deshalb entstehen, weil Frauen und
Manner Unterschiedliche sind und es an Anerkennung derselben mangele.

Ubertragen auf das sex/gender-Konzept heifit das: Lassen sich gesellschaftlich

29



vorherrschende Geschlechterdifferenzen mit sex oder besser mit gender analy-
sieren? Beide Erklarungsmuster sind in der Frauenforschung anzutreffen, aber
auch die Kritik am Dualismus von Biologischem und Gesellschaftlichem.*® Und
auch hier zeigt sich, dass je nach Auslegung des Geschlechtsbegriffs andere
Nuancen des Machtbegriffs hervortreten.

Im Folgenden werden zunéchst die Positionen ausgeleuchtet, die von der
Geschlechtergleichheit ausgehen und als Grund fiir die Differenz ,,das gesell-
schaftliche Organisationsmodell und seine subjektivierenden Wirkungen* (Ker-
ner 2007: 8) anfuhren. Trotz dieser Gemeinsamkeit handelt es sich hier um eine
facettenreiche theoretische Debatte, die ich nicht en detail nacherzahlen werde.
Ich werde aber in groben Ziugen auf den Geschlechts- und Machtbegriff des
liberalen, radikalen und materialistischen Feminismus eingehen.

Der Geschlechtsbegriff des liberalen Feminismus lasst sich vorzugsweise
uber seinen theoretischen Fokus auf Gleichheit und seinen Gegensatz Un-
gleichheit herausarbeiten. ,,Gleichheit” meint hier in der Tradition der Aufklé-
rung und des Liberalismus, dass der Mensch aufgrund der ihm von Natur aus
gegebenen Vernunft und moralischen Handlungskompetenz zur Selbstbestim-
mung fahig ist. Folglich seien Frauen und Méanner urspriinglich gleich bzw. alle
Individuen besdfRen das natirliche Recht auf Gleichheit als ein universelles
Menschenrecht. Das fundiert die liberalfeministische Idee von der Geschlech-
tergleichheit. Entsprechend wird die geschlechtliche Ungleichheit als ein Men-
schenwerk oder noch genauer gesagt, als ein Produkt fehlender Chancengleich-
heit zwischen den Geschlechtern in Wirtschaft, Gesellschaft und Politik kon-
zeptualisiert, und als solches zur Entstehungsursache von gender erklart. Die
Frage nach dem Warum der fehlenden Chancengleichheit hingegen begriinden
Liberalfeministinnen mit dem kulturellen Artefakt ,,Patriarchat und ,,Sexis-
mus®, ohne es aber genauer zu durchleuchten. Statt dessen weisen sie auf die
vor allem sozialen und ékonomischen Folgen von Chancenungleichheit hin, im
Falle von Frauen: ihre die individuellen und gesellschaftlichen Mdglichkeiten -

Wahloptionen - von Frauen begrenzende und so deren Ungleichheit gegentiber

% Die folgende Systematisierung ist an Rachel Alsop, Annette Fitzsimons und Kathleen Lennon
(2009), Kerner (2007), Patricia Madoo Lengermann und Jill Niebrugge-Brantley (2004) und
Frey (2003) angelehnt.

30



Ménnern zementierende Wirkung, was durch die geschlechtlich konnotierte
Arbeitsteilung und die damit einhergehende dualistische und hierarchische
Trennung der Gesellschaftsspharen in Offentlichkeit und Privatheit geschehe.
Gerade deshalb halten sie die Umgestaltung der von sexistischen Stereotypen
durchzogenen und Frauen bestimmte Identitdten und Eigenschaften sowie sozi-
ale Rollen und Positionen aufzwingenden, gesellschaftlichen Schlusselbereiche
wie Rechtsprechung, Arbeit, Familie, Bildung und Medien fur unabdingbar. Mit
anderen Worten: Flr Liberalfeministinnen ist die urspringliche Geschlech-
tergleichheit hergestellt bzw. ihr normatives Ziel, die Gleichberechtigung qua
Chancengleichheit, erreicht, wenn Frauen aufgrund ihres Geschlechts weder
rechtlich noch wirtschaftlich oder sozial diskriminiert werden, sozusagen ihre
formale und materiale Gleichstellung (durch den Staat) gewahrleistet ist,*
wenn also, in Patricia Madoo Lengermanns und Jill Niebrugge-Brantleys
(2004: 319) Worten, ,,gender as an organizing principle in the distribution of

%¢¢

social ‘goods’* irrelevant wird und sich das Machtverhéltnis zwischen den Ge-

schlechtern ausgleicht. (Vgl. Tong 2009: 2, 21 ff., 28-37 und 48, Lenger-
mann/Niebrugge-Brantley 2004: 315-319 und 348, Hennessy 2003: 159 f.,
Maihofer 1998: 158 ff.) Denn Feministinnen dieser Denktradition definieren
auch Macht als eine soziale Ressource, als ein soziales Gut also, woran es Frau-
en - so ihre These - aufgrund der traditionellen Arbeitsteilung mangele (vgl.
Allen 1999: 8-11, auch Lengermann/Niebrugge-Brantley 2004: 315). Daher
sind sie davon iberzeugt, dass, sollte es zur Chancengleichheit in der Verteilung
der Arbeit kommen, das heilt, dass Frauen von der reproduktiven Arbeit entlas-
tet werden, sich also Ménner daran beteiligen (so z.B. Susan Moller Okin 1989,

vgl. dazu Allen 1999: 9 f.), und Frauen sich in das Wirtschaftsleben integrieren,

% Rosemarie Tong (2009: 35) weist auch auf den staatskritischen Fliigel des Liberalfeminismus
hin, nach der die Intervention des Staates in Wirtschaft und Gesellschaft so gering wie méglich
auszufallen und er seine Ordnungsmacht nur in Fragen der politischen und rechtlichen Freiheit
des Burgers einzusetzen habe (vgl. ebd. 35 ff.). Diese Position ist aber marginal. Daflr spricht
Maihofers (1998) Analyse, die im liberal-feministischen Rechtsdiskurs eine Perspektivenerwei-
terung dahingehend feststellt, als zunehmend die Notwendigkeit gesehen worden wére, neben
reinen [formalen] Gleichheitsforderungen ergédnzend auch so genannte kompensatorische [ge-
schlechtsdifferenzierende materiale] Rechtsforderungen zu erheben wie FrauenférdermalRnah-
men und Quoten oder Rechte nur flr Frauen wie der Mutterschutz (vgl. ebd.: 164). An dieser
Stelle ist anzumerken, dass Maihofer den Liberalfeminismus nicht bei Namen nennt. Ein Blick
auf die von ihr verwendete Literatur macht aber deutlich, dass es sich beim Gleichheitsfemi-
nismus auch um den Liberalfeminismus handelt.

31



sie also ebenso wie Ménner in der Produktionssphére présent sind (so z.B. Betty
Friedan 1963, vgl. dazu Tong 2009: 27 ff.), ein symmetrisches Machtverhéltnis
zwischen den Geschlechtern mdglich wére. Eine paritatische Verteilung der
Arbeit bringe ndmlich eine ebenso paritatische Verteilung der sozialen Res-
source ,,Macht* mit sich. Dieses distributive Modell von Macht als ein Gut (vgl.
Allen 1999: 8 ff), das Mann schon hat, weil er am 6ffentlichen Leben partizi-
piert, Frau aber noch nicht, weil sie auf das private Leben reduziert ist, impli-
ziert aber nicht nur, dass das Machtproblem (zwischen den Geschlechtern) zu
einer Frage der verwehrten Zugangschancen von Frauen in die Offentlichkeit
(bevorzugt in die Erwerbssphére) erhoben wird, sondern fuhrt logischerweise
auch zu einer Anpassung an das, was sich schon als Macht etabliert hat.*’ Folg-
lich kann die Auflésung von gender nur als Anpassung von Frauen an Méanner,
an das bereits existierende ménnliche Modell gedacht werden - das ist tibrigens
eine der zentralen Kritiken am Liberalfeminismus (vgl. Tong 2009: 40 ff. und
48, Kerner 2007: 8, Hennessy 2003: 160, 163).*

Vertreterinnen der radikalfeministischen Gleichheitsposition hingegen
nehmen das mannliche Modell selbst unter die Lupe und attestieren ihm tief
greifende unterdriickerische Tendenzen. Denn fir sie ist die Unterdriickung von
Frauen als Frauen sowohl die bedeutendste Form der Unterdriickung tberhaupt,
als auch der eigentliche Grund fir die Erzeugung von Geschlechterdifferenz
und Geschlecht im Sinne gender. (Vgl. Tong 2009: 49, Hennessy 2009: 163,
Amy 1999: 12 f.) Amy Allen bemerkt dazu, dass Radikalfeministinnen Ge-
schlecht und Geschlechterdifferenz als ,,effects of dominance” (dies. 1999: 12)
auslegen; und Kerner charakterisiert deren Konzeption zur Beschreibung ,,un-
terschiedlicher Genderpositionen® als ,,die Ausbeutung der Sexualitdt, genauer
die patriarchale Kontrolle des weiblichen Korpers als Reproduktionsmittel und
Lustobjekt sowie eine Sozialisation, die den Erfordernissen dieser Ausbeutung
und Kontrolle gerecht wird.” (Dies. 2007: 8) Beide Befunde sind bei Catherine

MacKinnon, eine in diesem Theoriespektrum mafRgebende marxistisch infor-

“® Eine ausfiihrliche Analyse von Macht als Ressource bietet Allen Amy (1999: 10 f.).
* Der liberale Feminismus wurde beanstandet ,,not only for espousing a male ontology of self
and an individualist politics but also for being only or mainly focused on the interests of white,
middle-class, heterosexual women“, so Rosemarie Tong (2009: 43).

32



mierte Denkerin, zu finden (vgl. Tong 2009, Haraway 2003, Allen 1999).%* Sie
schliisselt das Thema ,,Geschlecht™ respektive ,,Geschlechterdifferenz {iber die
soziale Konstituierung von Sexualitat auf. lhr zufolge ist ,,Sexualitét (...) fiir
den Feminismus, was Arbeit fur den Marxismus ist: unmittelbar eigen, zugleich
grofite Beraubung (...). Sexualitat ist der soziale Prozess, welcher das Begehren
hervorbringt, herausbildet, ausdriickt und ausrichtet und dabei die gesellschaft-
lichen Wesen schafft, die wir als Manner und Frauen erkennen, so ihre Bezie-
hungen wiederum Gesellschaft schaffen (...). So wie die organisierte Enteig-
nung der Arbeit einiger zum Nutzen anderer eine Klasse - Arbeiter - definiert,
so definiert die organisierte Enteignung der Sexualitat einiger zum Nutzen an-
derer das G[eschlecht] Frau.“ (MacKinnon 1982, zitiert in Haraway 2003: 414
f.) MacKinnons Konstruktion von Frauen ,,als Objekte fremden Begehrens*
(Haraway 2003: 415),* ja, von Sexualitat, Geschlecht und Geschlechterdiffe-
renz, die allesamt in hierarchischen und heteronormativen sozialen Beziehun-
gen zwischen Frauen und Ménnern hergestellt werden (vgl. MacKinnon 1988,
auch Tong 2009), geht auf eine im Radikalfeminismus géngige Idee von Macht
als Herrschaftsverhéltnis zuriick, definierbar als ein ,,system of male dominati-
on and female subordination® (Allen 1999: 11).** Gleiches gilt firr einen ande-
ren Begriff im Radikalfeminismus, den des Patriarchats, der zu einem Schlis-
selbegriff erkoren wird. ,,Patriarchat wird hier verstanden als ein in gesell-
schaftlichen Normen, Institutionen und Praktiken anzutreffendes sowie zuvor-
derst die Korperlichkeit und das Selbst von Frauen betreffendes, mannliches
Herrschaftsprinzip ,,founded on a fundamental polarization between men and
women in which men exploit women for their own interest.” (Weedon 1999,
zitiert in Alsop et al. 2009: 70, vgl. auch Tong 2009: 49, Lenger-
mann/Niebrugge-Brantley 2004: 323) Um dieses Herrschaftsverhéltnis, das,
wie bereits erwéhnt, mit Macht und Geschlecht(erdifferenz) zusammenfallt

(vgl. Allen 1999: 11-14), zu verdeutlichen, nutzen Radikalfeministinnen den

“2 Tong (2009) unterteilt den Radikalfeminismus in zwei Gruppen und schlagt MacKinnon zum
so genannten kulturellen Fliigel desselben zu, was meines Erachtens falsch ist, zumindest dann,
wenn man ihren Geschlechtsbegriff mit dem des kulturellen Feminismus vergleicht. Darauf
werde ich spéater zuriickkommen.
*® Das bedeutet auch, so Donna Haraway die Radikalitat von MacKinnons Position aufzeigend,
dass sofern ,,Frauen ... nicht blo ihrem Arbeitsprodukt entfremdet “, sondern Sexualobjekte
sind, ,,sie nicht einmal der Moglichkeit nach historische Subjekte (sind).* (Dies. 2003: 415)

33



Begriff der Gewalt und konzeptualisieren ihn auf zweifache Weise: einmal als
direkte tatliche Gewalt gegen Frauen, sodann als indirekte Gewalt im Sinne von
,,whenever one group controls in its own interests the life chances, environ-
ments, actions, and perceptions of an other group, as men do women.* (Len-
germann/Niebrugge-Brantley 2004: 323) Aufgrund dieser weit gefassten Be-
stimmung von Gewalt kann mit Lengermann und Niebrugge-Brantley festge-
halten werden, dass im Radikalfeminismus ,,patriarchy rests ultimately on the
practice of violence against women.* (Ebd.: 324) Radikalfeministinnen setzen
sich dementsprechend fur die Beendigung von patriarchaler Gewalt durch eine
spezifisch feministische Politik von Frauen flr Frauen ein, wie etwa durch die
so genannte Praxis der Bewusstseinsbildung (consciousness-raising), um sich
seiner selbst als Frau bewusst zu werden und so unzulangliche patriarchale Re-
prasentationen - respektive Weiblichkeitsnormierungen - abzuwerfen, sowie
durch die Bildung einer alle Frauen vereinenden Schwesternschaft (sisterhood),
um sich der gegenseitigen Unterstltzung, Anerkennung, Wertschétzung, Vertei-
digung usw. gewahr zu werden und so eine jenseits von Unterdriickung und
Ausbeutung stehende weibliche Existenz fordern und fiihren zu kénnen. Prak-
tisch sind damit zwei Strategien verknipft: die Schaffung autonomer sozialer
Raume flr Frauen und die kritische Auseinandersetzung mit patriarchaler Herr-
schaft (vgl. ebd., Alsop et al. 2009: 70).%

Auch materialistische, genauer marxistische und sozialistische Feminis-
tinnen beziehen sich bei der Analyse von Geschlechterdifferenz bzw. sozialer
Konstituierung von Geschlecht auf das Patriarchat als ménnliches Herrschafts-
prinzip. Zugleich erweitern sie die im Radikalfeminismus formulierte, streng
genommen subjektivistische, weil auf ein Verstindnis von ,,women’s situation
as the consequence of a direct power relationship between men and women*
(Lengermann/Niebrugge-Brantley 2004: 319) beruhende Auslegung des Patri-
archats, indem sie das Patriarchat in einen sozialen Strukturzusammenhang ein-

betten. Denn Feministinnen dieser Denkrichtung untersuchen, Lengermann und

# Zur Kritik des Begriffs von Macht als Herrschaft vgl. Allen 1999: 14-18.

*® Obgleich die Vorschlage auf eine separatistische Politikstrategie hinauslaufen, waren Radikal-

feministinnen auf der gesamtgesellschaftlichen Bihne nicht untétig. Die Juraprofessorin Ma-

cKinnon z.B. klagte in den USA der 1980er Jahre gegen die als Gewalt gegen Frauen verstan-

dene Pornographie ein, mit teilweisem Erfolg (vgl. Tong 2009: 69). Rechtspolitische Forderun-
34



Niebrugge-Brantley (ebd.: 324) folgend, ,.,how interests in domination are en-
acted through social structure, recurring and routinized large-scale arrange-
ments of social relations which are always arrangements of power that have

% |hr Augenmerk gilt also dem gesell-

arisen out of history, that is, over time.
schaftlich organisierten System von Unterdriickung, den strukturellen Herr-
schaftsverhaltnissen, die das Ergebnis von historisch gewachsenen asymmetri-
schen Machtbeziehungen zwischen sozialen Akteuren sind (vgl. auch ebd.:
327), die aber auch, so die Autorinnen nochmals, ,,patterns and is reproduced by
the agency, the willful intentional actions, of the individual actors.” (Ebd.) Um
dieses von Individuen bewirkte, sie aber ebenso Uberschreitende Herrschafts-
verhaltnis analysieren zu kénnen, fokussieren diese Feministinnen neben dem
Patriarchat den Kapitalismus als zweites soziales Strukturmoment. Beiden -
Patriarchat und Kapitalismus als Herrschaftsstrukturen - erkennen sie den Ge-
schlechtern unterschiedliche gesellschaftliche Positionen zuweisende Kraft zu.
Und dies aus der kritischen Einsicht heraus, dass die traditionelle marxistische
Sozialtheorie - obschon sie auf den Konnex von Okonomie und Gesellschaft,
ihrer kapitalistischen Strukturierung und sozialen Stratifikationseffekte in Rich-
tung Klassengesellschaft hinweist und somit eine Verbindung zwischen kapita-
listischen Besitz- und Produktionsverhéltnissen und hierarchischen, sozialen
Beziehungen herstellt, ja das historische Gewordensein sozialer Beziehungen
und mithin der Geschlechterbeziehungen vor dem Hintergrund der 6konomi-
schen Strukturierung der Gesellschaft thematisiert - zu kurz greift, wenn sie
machtbesetzte asymmetrische Geschlechterbeziehungen bzw. die Unterdri-
ckung der Frau lediglich aus dem Klassenkonflikt ableitet und dabei das Patri-
archat zum Nebeneffekt der kapitalistischen Produktionsweise erklart. (\Vgl.
Alsop et al. 2009: 68 f., Tong 2009: 96-106, Lengermann/Niebrugge-Brantley
2004: 325f., Haraway 2003: 411 f., Haug 2003: 478 f). Im Gegenteil: Das Patri-

gen waren also keine alleinige Sache des Liberalfeminismus (siehe dazu Maihofer 1998).
* Lengermann und Niebrugge-Brantley (2004) beschreiben damit den sozialistischen Feminis-
mus und die feministische Intersektionalitatstheorie (vgl. ebd.: 319). SchlieRt man sich aber der
Lesart von Alsop et al. (2009) an, so gelten die darin gemachten Aussagen auch fir den marxis-
tischen Feminismus. Sie schreiben: ,,[M]aterialist theories ... stress the structural features of the
social world which ensure that women and men are fitted into distinct pathway within the socie-
ty, and emphasize the concrete social relations “ (ebd.: 65, vgl. auch S. 67 ff.). Und fligen hinzu:
,,For materialist these structures are the system of power and control which give rise to sets of
social relations.* (ebd.: 67)

35



archat sei, so Rachel Alsop et al. (2009: 72) zum marxistischen Feminismus,
eine davon unabhéngige ,,ideological and psychological structure”, das heif3t,
die gesellschaftliche Position von Frauen sei die Folge ,,of the ideas that were
current about women and men, and actual men’s and women’s internalization of
these ideas” (vgl. dazu auch Haraway 2003: 412). Marxistische Feministinnen
analysieren von hier aus ,,the way in which these ideological factors related to
other structures in society, primary its capitalist organization.© (Alsop et al.
2009: 72) Zu den Manifestationen des patriarchalen Ideologiesystems im Kapi-
talismus zédhlen sie vor allem die Schlechterbezahlung von Frauenarbeit im
Verhiltnis zur Ménnerarbeit, die Eingliederung von Frauen in ,Frauenberufe’
und ,Frauenbranchen® mit vergleichsweise geringerem sozialen Prestige und
geringerer Entlohnung, die Nichtbewertung der weitgehend von Frauen geleis-
teten, gesellschaftlich notwendigen Reproduktionsarbeit als Bestandteil des
Mehrwerts*’ bzw. der Erwerbsarbeit und die Entstehung von Klassen- und da-
mit Interessenunterschieden zwischen Frauen (vgl. ebd.: 69, auch Tong 2009:
108 f.). Trotz dieser sublimen Beitrage bewegt sich der marxistische Feminis-
mus, so die zentrale sozialistisch-feministische Kritik, noch innerhalb der her-
kémmlichen Kapitalismusanalyse. Er beriicksichtige zwar die Karl Marxsche
und Friedrich Engelssche These vom Zusammenhang zwischen der Erzeugung
von materiellen Leben und der Erzeugung von Menschen selbst, entfalte aber
keine kritische Analyse derselben (vgl. Alsop et al. 2009: 68 ff., 72). In dieser,
dem Historischen Materialismus*geschuldeten These werden namlich alle

geistigen und sozialen Erscheinungen aus dem Materiellen gefolgert, d.h. Gber

" Darin duBert sich der Wert der Arbeitskraft, welcher der Marxschen Lehre nach ,,bestimmt
wird durch die Kosten zur Wiederherstellung (Reproduktion) der eigenen Arbeitskraft und ...
Nachkommen®, und auch ,,niedriger (ist) als der Wert der jeweiligen Produkte, die die Arbeits-
krifte im direkten Produktionsprozess in Kombination mit den Produktionsmitteln ... erzeugen.
Die Differenz zwischen dem Wert des Produkts und demjenigen der Arbeitskraft ist der Mehr-
wert ... Indem der Kapitalist sich diesen Wert aneignet, beutet er die Arbeitskrafte aus.” (Esser
2002: 519)
“® Diese von Karl Marx und Friedrich Engels entworfene Lehre iiber die allgemeinen Entwick-
lungsgesetze der Gesellschaft ist ,,materialistisch, weil sie die Prioritit einer von Menschen
unabhdngigen Natur anerkennt und als Ausgangspunkt der Analyse die jeweils materiell existie-
renden Lebensbedingungen wahlt; sie ist historisch, weil der wirklich stattfindende Produkti-
onsprozess als geschichtlich und gesellschaftlich hergestellter mit dem Ergebnis jeweils unter-
schiedlicher Gesellschaftsformationen begriffen wird; sie ist sozial und humanistisch, weil
jeweils ein Ensemble bereits vergesellschafteter, praktisch tatiger Menschen auf der Basis vor-
gefundener oder iiberlieferter Umsténde ihre eigene Geschichte machen®, so die Definition des
Historischen Materialismus von Josef Esser (2002: 324).

36



die materiellen Bedingungen des menschlichen Lebens erklart (vgl. Lenger-
mann/Niebrugge-Brantley 2004: 327). Daher bilden die marxistisch-
feministischen Erkenntnisse, so Lengermanns und Niebrugge-Brantleys (2004:
325) kritisches Resiimee, keine ,,theory of gender oppression®, sondern ,,a more
muted statement of gender inequality as women’s concerns were grafted onto,
rather than equal partners in, the critique of class oppression.” Das heil3t aber
auch, dass der marxistische Feminismus Frauenunterdriickung tendenziell mit
dem sozialen Strukturmoment ,,Klasse als ,,Geschlecht, den Geschlechtsbe-
griff selbst mit dem Patriarchalismus als Kapitalismus erklart (vgl. Alsop et al.
2009: 69 f., Tong 2009: 106). Sozialistische Feministinnen wollen genau dies
vermeiden, indem sie auf eine gleichrangige Betrachtung beider Elemente hin-
arbeiten. Ihnen geht es um die Synthese von, Lengermann und Niebrugge-
Brantley (2004: 324) folgend, ,,dual knowledges - knowledge of oppression
under capitalism and of oppression under patriarchy - into a unified explanation
of all forms of social oppression. Dazu gehort insbesondere die These von
Heidi Hartmann, einer bekannten Theoretikerin von ,,dual system materialism*
(Nicholson 1997: 94, vgl. auch Haug 2003: 479), wonach das Patriarchat ein
,materielles System* (Haraway 2003: 412) ist, verstehbar als ,,a set of social
relations between men, which have a material base, and which, though hierar-
chical, establish or create interdependence and solidarity among men that ena-
ble them to dominate women.« (Hartmann 1997: 101)* Dass das Patriarchat
eigene Weisen sozialer Beziehungen herstellt, begriindet Hartmann mit der ge-
schlechtlichen Arbeitsteilung, was die materielle Basis des Patriarchats bilde
und die mannliche Kontrolle tber die weibliche Arbeitskraft sichere (vgl. ebd.:
103, auch Haraway 2003: 412). Dass es mit dem Kapitalismus ein Blndnis ein-
gegangen ist, begriindet sie mit der im 19. Jahrhundert entstandenen Idee von
family wage™ als Eckpfeiler der geschlechtlichen Arbeitsteilung, was sozusagen

mittels der Hausfrauisierung von Frauen und Maskulinisierung von Erwerbsar-

“ Heidi Hartmanns Essay ,,The Unhappy Marriage of Marxism and Feminism* (1997) erschien
mit Amy B. Bridges als Koautorin erstmals 1975, sodann von ihr selbst in Uberarbeiteter Fas-
sung 1979. Ich verwende die 1997er Fassung, da es keine substanziellen Unterschiede zur &lte-
ren enthélt.
* Das ist das Einkommen von Arbeitern, das als Hauptbeitrag zum Familienunterhalt postuliert
worden wire und sich durch ,Restriktionen® (z.B. Arbeitsschutzmafinahmen) gegen Arbeiterin-
nen und auch arbeitende Kinder habe etablieren kdnnen (vgl. Hartmann 1997: 105 ff.).

37



beit zur Einkommenssteigerung von mannlichen Arbeitskréften und damit zu
ihrer Voranstellung auf dem Arbeitsmarkt und in der Familie gefiihrt habe, was
aber auch vom Kapital flankiert worden ware, da es so weibliche Arbeitskrafte
zu schlechteren materiellen Bedingungen ins Wirtschaftsgeschehen einbinden
und Uber die Reproduktionsarbeit von Frauen auf qualifizierte (mé&nnliche) Ar-
beitskréafte habe zurlickgreifen kénnen, ohne sich an den Kosten zu beteiligen
(vgl. Hartmann 1997: 104-111, auch Nicholson 1997: 94). Und dass dieses
Ausbeutungsbiindnis das soziale Geschlecht bewirkt, begrindet sie mit der
,strict division of labor by sex“, was ihrer Ansicht nach ,,creates two very sepa-
rate genders and a need for men and women to get together for economic
reasons” (Hartmann 1997: 102). Sie folgert daraus die heterosexuelle Norm
sowie die Festigung der biologischen Reproduktion, der Minderbewertung von
Frauenarbeit, der Heirat als eine materielle Notwendigkeit fir Frauen, der Bil-
dung von geschlechtsspezifischen Subkulturen und Wirtschaftsfeldern (vgl.
ebd., und 108 f.), kurz: ,,How people meet their sexual needs, how they repro-
duce, how they inculcate social norms in new generations, how they learn gen-
der, how it feels to be a men or women* (ebd.: 102) ist laut Hartmann Folge des
patriarchal-kapitalistischen sex-gender-Systems®" (vgl. ebd.: 102 f., auch Hara-
way 2003: 412, Nicholson 1997: 94). Gegen dieses durch die geschlechtliche
Arbeitsteilung gesellschaftlich Uberformte Sein von Frauen und gegen die ge-
schlechtlich Uberformte Struktur der Gesellschaft schlagt die Autorin eine dop-
pelte Politikstrategie vor: erstens, den gemeinsam mit Ménnern zu fiihrenden
Kampf fur den Sozialismus in Angriff zu nehmen, wobei Frauen via eigenstan-
diger Organisationen eine eigene Machtbasis und Allianzen bilden sollten, um
ihre unmittelbaren Interessen, die aus der andauernden Unterdriickung erwuch-
sen, und ihre Befreiung, die nur sie selbst leisten kdnnten, nicht aus den Augen
zu verlieren. Und zweitens die aus der geschlechtlichen Arbeitsteilung inner-
halb des Kapitalismus gewonnenen Erkenntnisse als Grundlage fur eine nicht
hierarchische und patriarchale Gesellschaft zu nehmen, als da ware: das Wissen
um die menschliche Abhéngigkeit und seiner Bedirfnisse (vgl. Hartmann: 113
f).>

> Hartmann beruft sich auf Rubins sex-gender-System (vgl. FuRnote 33 dieser Arbeit).
°2 Folgt man Lengermanns und Niebrugge-Brantleys Angaben zu jiingeren Ansitzen dieser
38



Nun mochte ich den frauenzentrierten Differenzfeminismus behandeln. Ich hat-
te ja bereits argumentiert, dass hier mit dem Begriff der Verschiedenheit gear-
beitet wird. Wie er aber im Einzelnen verstanden wird, beziehungsweise, um
bei unserem Thema zu bleiben, wie der Begriff des Geschlechts entworfen
wird, dartiber besteht keine Einigkeit. Gewisse Ubereinstimmungen lassen sich
dennoch feststellen, und zwar, dass der biologische Dimorphismus, die Zweige-
schlechtlichkeit, eine Grundlage fur das Frau- bzw. Mann-Sein ist und asym-
metrische Geschlechterverhaltnisse mit der Abwertung des Weiblichen einher-
gehen. Nachfolgend seien exemplarisch zwei Ansétze vorgestellt, in denen die
genannten Gemeinsamkeiten auf je unterschiedliche Weise beantwortet und im
Hinblick auf den Machtbegriff auch je unterschiedliche Schlussfolgerungen
gezogen werden. Die Rede ist vom gynozentrischen>® und sexuellen Differenz-
ansatz.

Der gynozentrische Differenzansatz ist im angelsdchsischen Raum als
cultural feminism bekannt. Er ist eine Spielart des Radikalfeminismus und teilt
die dort eingenommene Sicht auf das Patriarchat als ménnliches Herrschafts-
prinzip und wesentliches Unterdrickungsmoment. Einen anderen Akzent setzt
er insofern, als er eine spezifisch weibliche Geschlechtsidentitat (gender) postu-
liert. Diese Geschlechtsidentitét resultiert, so die Idee, aus der weiblichen Kor-
perlichkeit, vor allem der Gebarfahigkeit und den damit einhergehenden repro-
duktiven Aufgaben. Mehr noch: Der weibliche Korper fungiert hier als Ausloser
fiir Eigenschaften wie etwa Fursorge- und Empathieféhigkeit, Beziehungsof-
fenheit und Kooperationsbereitschaft sowie Friedfertigkeit und Naturverbun-
denheit. Damit sind, so eine weitere Idee, origindr weibliche Werte und Macht

verbunden, die gegenuber dem Mannlichen positiv (oder ihm zumindest gleich-

Denktradition (vgl. dies. 2004: 327), so ist Hartmanns Forderung nach politischem System-
wechsel nicht en voque. L&sst man aber das beiseite, dann ist ihre Analyse exemplarisch flr
eine nach wie vor geflihrte feministische Debatte um einen Arbeitsbegriff, der den Lebenszu-
sammenhang von Frauen erfassen kann (siehe z.B. Soiland 2010).
% Der Term ,,gynozentrisch® ist — soweit mir bekannt — von Iris Marion Young (1989). Ihr zu-
folge ist das Merkmal des Gynozentrismus der Fokus auf den weiblichen Kérper und die tradi-
tionell weiblichen Aufgaben (vgl. ebd.: 47). Darunter subsumiert sie aber auch den sexuellen
Differenzansatz, der meines Erachtens dem erst genannten diametral entgegensteht. Daher wer-
de ich nur jenen Feminismus gynozentrisch bezeichnen, bei dem das Biologische (sex) im Zent-
rum des Interesse steht.

39



gestellt) und aufgrund dessen aufzuwerten sind. Denn gerade ihre kulturelle
Anerkennung und gesellschaftliche Verbreitung trage zur Uberwindung der
patriarchalen Verhaltnisse bei. (Vgl. Tong 2009, Kerner 2007, Wolff 2007, Y-
oung 1989) Wie aber eine dies fordernde feministische Politikstrategie aussehen
kénnte, sehe ich in der Literatur keinen eindeutigen Standpunkt. Marilyn
French zum Beispiel, eine fir diese Denkrichtung reprasentative US-
amerikanische Feministin (vgl. Tong 2009: 56-59), bespricht das Fur und Wider
radikalfeministischer Separations- und liberalfeministischer Integrationsbestre-
bungen sowie auch Politiken von Frauenorganisationen ohne feministische
Ambitionen (vgl. dies. 1985: 446-484), um zu der Feststellung zu gelangen,
dass ,,[t]here is no clear way to realize feminist ideals; every way in some
measure participates in, and therefore upholds, this society.” (Ebd.: 485)
Bleiben wir bei French und sehen uns ihren Geschlechts- und Machtbe-
griff an. Sie fachert ihren auf sozialanthropologischen und ethnologischen For-
schungsergebnissen basierenden Ansatz bis in die jungste Vergangenheit hinein
und quer durch die Ideengeschichte des Westens auf. Dabei stellt sie einen
Gedanken heraus und leitet sodann alles weitere davon ab, und dieser lautet:
,central to our value system is the way we conceive of sex and power (both
power-to, ability, and power-over, domination).” (Dies. 1994:15) Damit mochte
sie den folgenden Zusammenhang aufdecken, dass, so sehr unser kulturelles
Wertesystem und samt der ihm inh&renten Zielvorstellungen und Leitlinien ge-
sellschaftlicher Natur sein mogen, so sehr werde mit dem Mantel der Nattrlich-
keit sein patriarchales Fundament, das auf bestimmte Vorstellungsweisen von
Geschlecht und Macht beruht, bedeckt. Fur French ist es geradezu evident, dass
die patriarchale Uberhohung des Mannlichen und sein Machtverstandnis, was
sich als Herrschaft und Kontrolle ausnehme, quer zur natirlichen Ordnung steht
(vgl. ebd.: 15 f., 24). Denn die Natur habe Frauen eine ,,powerful social role*
(ebd.: 15) verliehen, sie seien ja diejenigen, die ,,conceive, bear children and
feed them from their bodies, and have always taken responsibility for maintain-
ing them - that is, maintaining the entire human race.” (Ebd.) Deshalb: nicht
Frauen, sondern Manner hatten aufgrund ihrer nicht direkt wahrnehmbaren re-
generativen Rolle einer kulturellen Identitats- und Machtkonstruktion bedurft

(vgl. ebd.: 15 f.); nicht weibliche, sondern méannliche Identitat und Macht sind -
40



und das ist die Quintessenz ihrer Idee - eine aus Mangel heraufbeschworene
und Ober das Beherrschen-Wollen der Natur und mithin der Frau ,,erkaufte*
Identitdt und Macht. (\Vgl. ebd.: 20-33, vgl. auch Tong 2009: 57) Sie konstatiert:
,, Yet the basis for the male drive to power is precisely female gen-
erative abilities. Prevented possessing such powers, males, once
they understood their part in procreation, set about controlling them.
Unable to claim the powers of nature, they asserted a power that
was superior to nature, transcendent. Male defined themselves as
the controllers, and continue to do so. But a identity based by con-
trol can be demonstrated only by creating a class of people forbid-
den to control. By depriving women (and other degraded classes) of
the means of control - money, status, legal rights, education - and
placing women under male control, men have been able to create an

appearance of possessing power by nature, as women possess their
powers by nature.* (Dies. 1985: 262)

Die von Herrschaft und Kontrolle begleitete mannliche Macht ist also, um
French nochmals zu zitieren, ,,flung in the face of nature, not given of it. Male
power is self-proclaimed, based in the world; thus it can be realized only sym-
bolically. On this shaky foundation rests what we call civilization.* (Dies. 1994:
16) French kontrastiert diese ,kiinstliche, mit der ,natiirlichen‘, Tong zufolge,
,feminine version of power over others [which] she labeled ,power-to‘ do for
others.” (Tong 2009: 58 f., Hervorhebung im Original) Letztere &ufert sich
nicht ,,as the desire to destroy (power over others) but as the desire to create
(power to do for others).* (Ebd.: 59, vgl. auch French 1994: 26, 17 ff. und 1985:
504-512) Weibliche Macht ist demnach eine schopferische Féhigkeit, die sich
an ihrem Gegeniiber orientiert und in der Beziehung zu ihm materialisiert (vgl.
Frech 1994: 32). Und nicht Herrschaft und Kontrolle ist ihr Fluchtpunkt, son-
dern der Aufbau einer ,,morality that can foster human well-being [and] (...)
human needs* (ebd.: 33).

Frenchs Machtkonzept stellt sich im Einzelnen so dar: Macht im Sinne
von power-to ist ,,a process, a dynamic interaction” (ebd. 1985: 509) und zu-
gleich ,,a personal attribute® (ebd.: 505), das dem Individuum als Vermdgen
(ability) bzw. Kraft (energy) eigen ist (vgl. ebd.). Macht ist folglich eine relatio-
nale und subjektimmanente GroRe, die sich in der Beziehung zum und durch
den/die Anderen zeigt. Obgleich Macht als personales Potential von anderen

gesehen, genahrt und eingerdumt werden muss, nichts Substantielles ist, nichts,
4



das man einfach besitzen kann, so French (vgl. auch ebd.: 508 f.), haben Men-
schen dennoch Macht, weil ,,to have power* gleichbedeutend sei mit ,,to have
entry to a network of relationship* (ebd.: 509). Und Menschen haben nicht nur
Macht, sie wenden sie auch an als ,,the capacity to influence, alter, affect the
lives of those around us. And until all of us use our power in the public world, it
will continue to be dominated by those who are driven to domination, rather
than by those who wish to use power as a means to non-controlling well-being.*
(Ebd.: 544) Diese dualistische Gegenlberstellung von Macht beiseite gelassen,
kommt es French also immer auf die Art der Intention an, die Macht auszeich-
net. Das schélt sich bei ihr in der Diskussion zweier Begriffe heraus, Autoritét
und Zwang ndmlich: ,,There are two forms of authority: noncoercive authority
and authority that masks might or force. Noncoercive authority exists when
some possesses a special skill or knowledge which is useful to others. People
consult the authority but are not required to comply with his / her advice.“
(Ebd.: 506) Ob also Macht ansprechend ist, um bei ihrem Ansatz zu bleiben, ob
sie sich dazu eignet, eine Werteordnung zu schaffen, in der Humanitat>* im \Vor-
dergrund steht (vgl. ebd.: 536), hadngt von der Abwesenheit von Zwang (negati-
ve Freiheit) und der Mdglichkeit des Individuums zur Negation (positive Frei-
heit) ab: Zwangsfreie Autoritét legitimiert sich durch Anerkennung; zwangbe-
haftete Autoritat hingegen kreist um die Unterordnung des Anderen. Genau hier
scheidet sich fir French power-to (Macht zu) von power-over (Macht Uber),
weibliche Macht von mannlicher Macht also. Letztere konzipiert sie als ein auf
Kontrolle gerichtetes, soziales Uber- und Unterordnungsverhaltnis (vgl. ebd.:
505 f.).° Und Kontrolle lauft fiir sie entweder auf Ausmerzung (eradication)
oder Zdhmung (domestication) hinaus. Denn wéhrend Ausmerzung ,,means,
simply, murdering people”, sei Zdhmung via ,,imprisonment, punishment, in-
timidation, religious or moral education® die effizientere Kontrollmethode,

,.since it brings the will of the populace into line with that of the dominator*

* Humanitét als Wertebasis ist bei French leicht lokalisierbar: Es ist die giinstigenfalls von allen
Menschen gemachte vor- und nachgeburtliche Liebeserfahrung ,,of being shared with, nurtured,
cared for (dies. 1985: 536).
% French beruft sich bei der Bestimmung dieses Machtverstandnisses auf die Soziologen Bern-
trand Russel und Talcott Parsons (vgl. dies. 1985: 505). Ich werde deren Machtbegriff nicht
behandeln, weil French ihn nach einem Schema interpretiert, das dem Machtbegriff von Max
Weber unterlegt ist. Auf Weber komme ich spater zuriick.

42



(ebd.). Dennoch, so French, werde power-over aufgrund der Unmdglichkeit
absoluter Kontrolle auf Widerstand stoRen (vgl. ebd.: 508), sprich: Es gibt
strukturelle Grenzen der mannlichen Macht. AulRerdem sei sie dem Individuum
nicht zutraglich: ,,costly to those who exercise it as well as to those over whom
is exercised. It is not pleasant, requiring the sacrifice of most felicities and un-
remitting tedious effort to maintain it. And at its peak, it does not bring rewards
it is believed to convey.” (Ebd.: 510). Deshalb meint French auch, dass ,,[i]f we
want a different future, (...) [t]he starting place is within the self, in an investi-
gation of our needs and desires, a reconsideration of what gives us pleasure,
what makes living seem desirable; and of our pursuit of power or control. The
goal (...) is not eschew domination (...) but to find ways to thread such drives
through our lives so that they produce pleasure rather than misery, disconnec-
tion, and the ill will of others. The goal is not the impossible but the possible,
(...) not transcendence but felicity.” (Ebd.: 543) Dass dieses Ziel eine von patri-
archaler Kultur und Wertesystem freie Welt ist, sollte nach dem bisher Ge-
schriebenen selbstredend sein. Dass French aber alle Karten auf das Individuum
setzt, ist befremdlich. So bleibt es ihr Geheimnis, wie die Liicke zwischen Indi-
viduum und Gesellschaft zu schlieRen ware.

Kommen wir nun zum zweiten Ansatz, dem sexuellen Differenzansatz.
Eine patriarchatsfreie Gesellschaft wird auch hier bezweckt mit dem Unter-
schied, dass Anhé&ngerinnen dieses Ansatzes ihren Schwerpunkt auf das gesell-
schaftliche Deutungssystem legen, auf die symbolische Ordnung also, und es
fur die Gesellschaftsordnung als elementar einschatzen.®® Dabei verzichten sie
auf jedwede naturalistisch-biologistische Argumentationsstrategie. Entspre-
chend sehen sie die symbolische Ordnung als eine qua Sprache konstruierte und
die gesellschaftliche Realitdt konstruierende Dimension an. Die symbolische
Ordnung gibt vor, so die Idee, welche Deutung und Bedeutsamkeit allem, was
uns umgibt, verliehen wird; sie ist quasi die Brille, mit der wir die Welt wahr-
nehmen. Bestimmte Deutungs- und Wertungsmuster betreffen auch die Ge-
schlechterordnung. Von welcher Art sie sind, das genau ist das Thema der Dif-

ferenzfeministinnen. In diesem Analyserahmen untersuchen sie die identitétslo-

*® |da Dominijanni (2008), eine Vertreterin des italienischen Differenzfeminismus, spricht sogar

,,von der Korrespondenz zwischen symbolischer und gesellschaftlicher Ordnung* (ebd.: 153).
43



gischen Pramissen, nach der Geschlechterdifferenzen ausgelegt und bewertet
werden. lhr Ziel ist es, eine symbolische Ordnung der Geschlechter zu etablie-
ren, in der das wieder aufscheint, was sie im abendlandischen Denken als sys-
tematisch verdréngt ansehen, die weibliche Subjektivitat namlich. Diesbeziig-
lich stellen sie fest, dass Frauen in der Konstituierung des Subjekts die Position
des vom Subjekt markierten Objekts einnehmen ohne Selbst zu sein, ohne also
einen eigenen Subjektstatus innezuhaben. Frauen seien das ,,Andere des Sel-
ben“, die Projektion ménnlicher Subjektivitit, eines - wie schon Sturm (2003)
geschrieben hatte - mannlich bestandigen, abgeschlossenen und selbstgewissen
Subjekts. Ebenso wenig seien sie sprachlich reprasentiert, weil man in der
Sprache - verstanden als ein entscheidendes Strukturmoment der Subjektwer-
dung - auf die gleiche Einheitslogik stoRe. Danach werde der Selbe zum univer-
salen Bezugspunkt gesetzt und der Andere zwar benannt, aber durch seine mas-
kuline Bestimmung doch nur verschwiegen und so ausgeschlossen und herab-
gesetzt. Der in der Subjektwerdung und ihrer sprachlichen Signifikation - ei-
gentlich umgekehrt - eingeschriebene asymmetrische Modus binérer Entgegen-
setzungen indes diene, so die Kritik weiter, zur Stabilisierung und Aufrechter-
haltung der patriarchalen Ordnung des Mannlichen, welche an dem Mann, noch
praziser, an der zentralen Metapher des Mannlichen, dem Phallus also, als
strukturierendes Element ausgerichtet sei und weder die Differenz noch die
Zweiheit der Geschlechter kenne, mit einem Wort: das abendlédndische System
symbolischer Reprasentation der Geschlechter sei phallogozentrisch®’. Es gene-
riere hierarchische Oppositionen und sei insofern ein Moment der Macht. In
einem solchen nur auf das Mannliche geeichten und sich als unumstoRliche
natlrliche Tatsache ausgebenden Deutungssystem stellt die Frau, um mit Judith
Butlers (1991: 32) Abwandlung der Hegelschen Dialektik zu sprechen und die
Kritik zu pointieren, das Geschlecht dar, das ,,‘aufgehoben‘, aber nicht be-

wahrt® ist. Genau um das Bewahren der weiblichen Subjektivitdt im sprachlich

*" Eine die Kritik des sexuellen Differenzansatzes aufzeigende biindige Interpretation von Phal-
logozentrismus liefert Rosi Braidotti. Der Begriff beziehe sich, so die Autorin (2011: 96), ,.to
the fact that, in the West, thinking and being coincide in such a way as to make consciousness
coextensive with subjectivity: this is the logocentric trend. It also refers, however, to the persis-
tent habit of alluding to subjectivity, as to all other key attributes of the thinking subject, in
terms of masculinity or abstract virility (phallocentrism). The sum of the two results in the un-
pronounceable but highly effective phallogocentrism. It posits the masculine as a self-regulating

44



vermittelten Bedeutungssystem bzw. in der diskursiv konstruierten symboli-
schen Geschlechterordnung geht es dieser poststrukturalistisch anmutenden
Variante des Feminismus aus Frankreich und Italien.®® (Vgl. Braidotti 2011: 90-
98, Drygala/Glinter 2010: 81-86, Minsky 2009: 54 ff. Dominijanni 2008: 148-
156, Kahlert 1999: 85, Kahlert 1996: 32-42)

Was aber ist weibliche Subjektivitat, was Geschlecht? Eine Antwort hie-
rauf gibt der in diesem Ansatz verwendete Schliisselbegriff ,,sexuelle Diffe-
renz*, welcher ein vom Subjekt unabhidngiges und doch von ihm gestaltetes
Theorem ist. Diese auf den ersten Blick paradox erscheinende Begriffsbestim-
mung wird plausibel, wenn man sie unter Ruckgriff auf Ida Dominijannis Wen-
dung ,Man wird als Frau geboren, der Unterschied wird gemacht“>® (dies.
2008: 151) rekonstruiert und die darin enthaltene Doppelperspektive von Struk-
tur- und Handlungstheorie mitberticksichtigt (vgl. Kahlert 1999: 87). Die sexu-
elle Differenz ist, um diesen Konnex mit Heike Kahlert zu konkretisieren, ,,zuU-
gleich deterministisch und konstruktivistisch: indem sie den einzelnen Subjek-
ten vorangeht, bestimmt sie deren Subjektgenese, zugleich ist sie eine Realitat,
die die Subjekte taglich neu erschaffen, indem sie sich als Frauen und Manner
zu erkennen geben und sich gegenseitig innerhalb der herrschenden zweige-

schlechtlichen Ordnung identifizieren.« (Ebd., im Original mit Hervorhebung)®

rational agency and the feminine ‘Other’ as a site of disorder and devaluation.*
%8 Wenn man mit Stefan Miinker und Alexander Roesler (2000) davon ausgeht, dass das ,,Pl4-
doyer fiir die Differenz‘ (ebd.: X) ein wesentlicher Moment des Poststrukturalismus ist, hier die
,»,Skepsis gegeniiber jeglichen — politischen wie philosophischen — Formen totalitarer Systeme
und ihren absoluten Wahrheitsanspriichen (ebd.: XII) vorherrscht, so ist der sexuelle Diffe-
renzansatz diesem Theoriespektrum zugehorig. Dies wird aber von Dominijanni insofern relati-
viert, als sie auf die Bedeutung des geschlechtlichen Kérpers im Prozess der Subjektwerdung
beharrt und die poststrukturalistische Ausklammerung derselben kritisiert (vgl. dies. 2008: 158
f.). Gleichwohl weist sie an mehreren Stellen ihres Aufsatzes auf die intellektuelle Né&he des
sexuellen Differenzansatzes zum Poststrukturalismus hin. Derselben Meinung sind auch
Braidotti (2011: 92 f.) und Kahlert (1999: 83 f.).
% Das ist die Umkehrung des prominenten Satzes von Simone de Beauvoir, ,,Man wird nicht als
Frau geboren, man wird zur Frau gemacht®.
80 Kahlert stellt in ihrem Aufsatz den italienischen Differenzansatz vor. Aber, soweit ich sehe
und in ihrem Werk von 1996 ausflhrlich dargelegt, gibt es nicht nur eine Geistes-, sondern auch
Abstammungsbeziehung zwischen dem italienischen und franzdsischen Differenzfeminismus,
vor allem eine rege Rezeption der Werke der franzdsischen Denkerin Luce Irigaray (Kahlert
1996: 14). (Den Ausdruck ,,Verwandtschafts-, Abstammungsbeziehung habe ich von Domini-
janni (vgl. dies. 2008: 159, FuRRnote 45).) Die italienische Theoretikerin Dominijanni z.B. ent-
lehnt ihre Argumente nicht nur, aber an entscheidenden Stellen — die Kritik des patriarchalen
Symbolsystems und Entwurf der weiblichen Subjektivitat — mit Irigaray. Gleiches gilt fir die
australisch-italienische Feministin Braidotti (2011, 1998). Ich werde deshalb vorwiegend mit
den genannten Wissenschaftlerinnen argumentieren und Irigarays — zugegebenermaBen recht
45



Determiniert ist der Begriff insofern, als er als ,,eine immer schon den
Subjekten vorgingige Unterscheidung in der symbolischen Ordnung® (ebd.)
gilt. Damit ist die sprachlich vermittelte Unterscheidung gemeint, die sich die
sexuelle Differenz, die Zweigeschlechtlichkeit, zum Markierungspunkt nimmt
und Subjektivitat daran knipft (vgl. Kahlert 1996: 64 ff.). Hier wird im An-
schluss an das poststrukturalistische Sprachverstandnis die Idee artikuliert, dass
Sprache nicht verstanden werden sollte ,,as a tool of communication, following
the humanistic tradition. It rather is defined as a key sociosymbolic institution:
it is the side or location where subjectivity gets constructed. In order to obtain
access to language, however, one has to take up position on either side of the
great masculine/feminine divide. The subject is sexed, or s/he is not at all.«
(Braidotti 2011: 97) - Dominijanni driickt dies im ersten Teil ihrer Wendung
aus. Mit dieser Bestimmung wird jedenfalls keine Aussage dariiber getroffen,
was ,,Frau® respektive weibliche Subjektivitét - Subjektivitat tberhaupt - inhalt-
lich kennzeichnet. Anders formuliert: Dass man als ,,Frau® geboren wird, ist
festgelegt, wie aber ,,Frau“ ist, was also ihre Identitdt ausmacht, bleibt offen.
Dominijanni schreibt folgendes dazu:

,» ,Frau‘ ist (...) der in der Sprache des anderen bestimmte - unbe-

stimmte - Name des Geschlechts, die Differenz entwickelt sich,

wenn der Name ausgehend von sich selbst neu bestimmt wird. Aus
dieser Perspektive ist das Geschlecht das, was hinter uns liegt, wie

sie vom patriarchalen Imaginaren und dessen symbolischer Ord-

nung konstruiert wurde, von der wir uns aber mit dem Feminismus

distanziert haben. Die Differenz ist das ,zu-kommende‘, das Frau-

Werden im Wechsel der Position von der ,Anderen des Selben®, in

der sie von der patriarchalen Ordnung definiert und eingeschlossen

ist, zur unvorhergesehenen, stdrenden und destabilisierenden Positi-
on der ,anderen des Anderen‘.“(Dies. 2008: 151)

Der konstruktivistische Aspekt weiblicher Subjektivitat, das Frau-Werden also,
ist dem Zitat folgend eng an den Begriff der Differenz geknlpft. Zur Klarung
dieses Zusammenhanges bietet sich der Begriff des Korpers an. Differenzfemi-
nistinnen orientieren sich diesbeziglich an der von Jacques Lacan inspirierten

psychosexuellen Lesart sozialkonstruktivistischer Ideen. lhnen geht es um die

komplexe — Texte auRen vor lassen. Einen sehr guten Uberblick zum sexuellen Differenzansatz
mit kommentierten Ausziigen aus der Primarliteratur — so auch aus Irigarays Texten — geben
Anke Drygala und Andrea Giinter in ,,Paradigma Geschlechterdifferenz. Ein philosophisches

Lesebuch* (2010).
46



Morphologie des Kdrpers, um seine Gestalt- und Formbildung. (\Vgl. Braidotti
1998: 300, Kahlert 1996: 93) Damit ist die Auffassung verbunden, dass der
Korper sowohl materiell als auch sprachlich-symbolisch zu interpretieren ist
(vgl. Kahlert 1996: 93 f.). Der Korper ist materiell, weil er gegeben ist. Und der
Korper ist sprachlich-symbolisch, weil er immer auch gesellschaftlich geformt
ist. Und dies, weil die durch die Sprache vermittelten diskursiven Praktiken
mitsamt der darin enthaltenen Représentationen sich im Korper niederschlagen
und als solches erfahren werden. Der Korper ist demnach ,,eine kulturelle Ver-
flechtung und ein Produkt der Natur (...), (...) real und reprasentiert, die Diffe-
renz zwischen den Geschlechtern ist folglich real und ein Effekt von Reprasen-
tationen.* (Kahlert 1996: 94). Diese bio-kulturelle Interpretation des Korpers ist
in mehrfacher Hinsicht bedeutend (vgl. dazu Braidotti 2011: 96 ff., Dryga-
la/Glnter 2010: 23 f., 27 f., Dominijanni 2008: 151 f., Kahlert 1999: 85 f., Kah-
lert 1996: 58-64, 66, 70 f.). Indem namlich die Differenz - und damit auch der
Begriff des Geschlechts - als kdrperliches und einverleibtes zugleich konzeptua-
lisiert wird, wird die Trennung zwischen sex und gender aufgehoben, ohne da-
bei auf essentialistische Erklarungsmodelle (siehe Gynozentrismus) oder auf
das Postulat der urspriinglichen Gleichheit der Geschlechter (siehe Gleichheits-
feminismus) zuriickgreifen zu missen. Dartber hinaus wird die in der Moderne
entstandene einheitslogische Kodierung der Geschlechter a la A/Nicht-A zu-
gunsten von A/B aufgebrochen. So ist die Frau nicht mehr Nicht-Mann, sondern
das zweite Geschlecht: die Frau also. Damit verschiebt sich die Wahrnehmung
vom Anderen, das ja im patriarchalen Symbolsystem ein negatives Zeichen fur
die (Geschlechter-)Differenz ist. Im sexuellen Differenzansatz indes ist es posi-
tiv konnotiert. Wird namlich, so der Gedanke, die unhintergehbare Zweiheit der
Geschlechter und dartiber hinaus mit Emmanuel Lévinas ethischem Prinzip
»der Alteritdt, der Andersheit des Anderen* (Kahlert 1996: 62) vorausgesetzt,
dann lassen sich ,,Frau®“ und ,,Mann‘“ als autonome und in sich differierende
Einheiten fassen, und zwar im nicht-hierarchischen Ordnungsschema von A und
B. Wenn also Dominijanni von dem ,,anderen des Anderen* spricht, dann meint

sie genau das: die irreduzible Differenz zwischen den Geschlechtern, innerhalb

47



der Geschlechter und im Einzelnen selbst.®* Folglich ist das Subjekt des sexuel-
len Differenzfeminismus niemals kohérent, vielmehr ,,gespalten, fragil, immer
prozessierend und jenseits der (Geschlechter-)Differenz nicht denkbar.” (Kah-
lert 2010: 94) Und es ist die Differenz, die dies ermdglicht. Sie ist das ,,zu-
kommende* bzw. ,,das, was die Differenz macht“ (Dominijanni 2008: 151,
152). Die Differenz druckt also nicht nur das verkorperte (und damit ge-
schlechtliche) Subjekt aus. Sie ist auch definierbar als eine ,,offene Potenziali-
tat (Kahlert 2010: 94) und produktive Kraft zugleich (vgl. Braidotti 2011:
98),% die inhaltlich feststehende und festgelegte Subjektpositionen, also Identi-
taten, verhindert und den Prozess des Werdens zur Subjektivitat anstolt. Dieses
Werden - das Frau-Werden - ist konzeptionell an das geschlechtliche Subjekt
und die Sprache riickgebunden, was Dominijanni in dem Teilsatz ,,wenn der
Name ausgehend von sich selbst neu bestimmt wird* anschneidet. Danach ge-
staltet sich die weibliche Subjektivitat in der Sprache und in der Beziehung
zwischen den Frauen selbst (vgl. Braidotti 2011: 100, 106 f., Dominijanni 2008:
153 f. Kahlert 1996: 146-150). Weibliche Subjektivitat ist also relational, ein
vom weiblichen Geschlecht ausgehender ,,intersubjektiver und interaktiver Pro-
zess* (Kahlert 1996: 129). Nun wird der zweite Teil der Wendung ,,Man wird
als Frau geboren, der Unterschied wird gemacht® verstdndlich. Hier verschiebt
sich der Fokus von der vormals linguistisch-strukturalen zur linguistisch-
konstruktivistischen Bestimmung der Figur der Frau, wobei es in beiden Fallen
die sexuelle Differenz ist, die zur Formung einer nicht-identitdren weiblichen
Subjektivitat verhilft.

Weibliche Subjektivitat gelingt aber dem Differenzgedanken zufolge nur

durch die Verédnderung der symbolischen Ordnung. Da letztere jedoch, so die

61 Dominijanni schreibt deshalb, ,,dass die Frauen von der Identitdt des Anderen, dass jede Frau
von der Identitdt ,Frau® und dass jeder und jede von der eigenen Identitdt abweicht.” (Dies.:
152) Die Differenz innerhalb jedes Individuums entsteht, so wiederum Kahlert (2010: 94),
,durch die verschiedenen Reflexions- und Erfahrungsdimensionen®. Braidotti hingegen argu-
mentiert psychoanalytisch, indem sie von bewussten und unbewussten Vorgédngen spricht, die
das Subjekt durchkreuzen (vgl. dies. 2011: 93).
%2 Bei Anke Drygala und Andrea Giinter sind beide Begriffskomponenten als ,,das Bewegtwer-
den durch das Differierende und Differente* (dies. 2010: 25) beschrieben. Bei dieser Interpreta-
tion orientieren sie sich an Derridas Term ,,différance* und bestimmen ihn ,,als eine Aktivitit
des Unterscheidens, hervorgerufen durch die Kraft des verbleibenden und weitertreibenden
Differenten.” (ebd.: 22) Danach bringe die Differenz als ,,unterscheidende() und bewegende()
Kraft” (ebd.: 23) weiteres Differierendes und Unterschiedenes hervor und erweise sich so als
48



Idee, eng mit der Sprache verknipft ist, ist es die Sprache, an der Feministinnen
dieser Denkschule jegliche Verdnderungen des Symbolsystems festmachen.
Sprache wird hier unter Einfluss des Poststrukturalismus als ein bewegliches,
von Durchgéngen und Briichen gekennzeichnetes Bedeutungssystem entwor-
fen, das als solches Bedeutungsverschiebungen erlaubt. Bedeutungsverschie-
bungen indes, so die Idee, finden nur in und mit der Sprache statt. Und es ist
das Subjekt, das spricht, besser gesagt, das innerhalb des gegebenen symbo-
lisch-sprachlichen Rahmens benennend Bedeutungsverschiebungen und damit
Représentationen seiner selbst bewirkt. ,,Benennung ist folglich ein wichtiger
Aspekt der Gestaltung der Wirklichkeit. Benennung ist eng mit (symbolischer)
Macht verbunden: Wir haben die Macht zu benennen und damit auch die Macht
zu normalisieren (dies. 1999: 89). Die Sprache ist also das Medium und das
Symbolsystem der Ort, von dem aus Normalisierungen (z.B. die phallogozentri-
sche Subjektivitat) sich entwickeln, durchbrochen und neu gestaltet werden
kénnen, und zwar durch die Subjekte selbst. (Vgl. Dominijanni 2008: 153 f.,
Kahlert 1996: 23, 28 f., 42-49, 112, 136-146)

Im Differenzgedanken ist das sprachlich vermittelte Symbolsystem auch
deshalb zentral, weil es als die wichtigste Machtdimension gilt. Denn hier wir-
den, wie ausgefuhrt, Bedeutungsweisen der Geschlechterdifferenz erzeugt. Die-
se fanden ihren Niederschlag in den gesamtgesellschaftlichen Geschlechterver-
haltnissen und das erklare ihre herausragende Stellung. (\Vgl. Kahlert 1996: 22
ff., 28-32) Differenzfeministinnen greifen diesbeziiglich Michel Foucaults
Machtverstandnis auf (vgl. ebd.: 29 f.), und zwar den Gedanken, dass Macht
produktiv und Widerstand ,,eine andere produktive Macht“ (ebd.: 30) ist. Doch
was heifit das? An dieser Stelle mochte ich Foucaults Machtbegriff skizzieren,
und zwar auch deshalb, weil sein Denken uns in der Geschlechterforschung
wieder begegnen wird.

Foucault versteht unter Macht keine Regierungsmacht, Unterwerfungsart
und auch kein Herrschaftssystem, da diese Endformen der Macht seien (vgl.
Foucault 1999: 113). Macht sei auch keine Institution, keine Struktur, keine
Machtigkeit einiger Méachtiger (vgl. ebd.: 114) oder etwas, was man erwerbe,

eine Kreativitats- und Schopfungskraft (vgl. ebd.: 22).
49



wegnehme, teile, was man bewahre oder verliere (vgl. ebd.: 115). Ebenso wenig
beruhe sie auf der allgemeinen Matrix einer globalen Zweiteilung, die Beherr-
scher und Beherrschte einander entgegensetze und von oben nach unten aus-
strahle (ebd.). Mit anderen Worten: Foucault distanziert sich von Entwidirfen, die
Macht als ein Attribut, ein Privileg, eine Substanz oder Ressource auffassen, sie
mit Gesetz, Repression oder Verbot identifizieren oder sie von einem Zentrum -
dem Subjekt oder dem Staat etwa - aus deklinieren (vgl. Seier 2002, Kneer
1998, Fink-Eitel 1997). Foucault nimmt vielmehr das strategische Verhéltnis
von vielféltigen Kraften in den Blick, die in einer historisch-konkreten Situation
bestehen (vgl. Foucault 1999: 113, 118 f.). Fur ihn stellen diese, wie er sie be-
schreibt, stets ungleichgewichtigen und heterogenen, beweglichen und gespann-
ten Krafteverhaltnisse die Bedingung der Mdoglichkeit von Macht dar (vgl. ebd.:
114 f.). So sei Macht der ,,Gesamteffekt™ dieser Kréfteverhiltnisse, ,,die Verket-
tung, die sich auf die Beweglichkeiten stlirzt und sie wiederum festzumachen
sucht.“ (Ebd.: 114) Die Macht ist laut dieser Aussage also nicht eine feste Gro-
Re. (Dann hatten wir ndmlich mit ihrer endglltigen Form zu tun.) Sie lasst sich
eher als ein Netzwerk von Kréfteverhéltnissen vorstellen - ,,das komplexe, de-
zentrierte Netzwerk einzelner, lokaler, antagonistischer Kréfteverhiltnisse.
(Fink-Eitel 1997: 88) Als solches ist Macht im gesamten Beziehungsnetz eines
Kraftefeldes vorhanden (vgl. Foucault 1999: 118 ff.). Daher spricht Foucault
von der ,,Allgegenwart der Macht* (ebd.: 114) und erklart, dass sie ,,sich von
unzahligen Punkten aus und im Spiel ungleicher und beweglicher Beziehungen
vollzieht.“ (Ebd.: 115) Sein Machtbegriff ist also eine relationale und ubiquitére
GroRe, was nichts anderes bedeutet, als dass Machtverhaltnisse im gesamten
sozialen Raum vorkommen, ihn durchdringen und formen (vgl. Kneer 1998:
242, Fink-Eitel 1997: 88). Von einem machtfreien Zustand auszugehen, ist
dementsprechend unmdglich, wovon im Ubrigen auch der Widerstand keine
Ausnahme bildet: ,,Wo es Macht gibt, gibt es Widerstand. Und doch oder viel-
mehr deshalb liegt der Widerstand niemals auBerhalb der Macht* (Foucault
1999: 116) Der Widerstand liegt nicht aullerhalb der Macht, insofern er dem
Kraftefeld immanent ist und Macht nicht ohne ihn sein kann: ,,Machtverhéltnis-
se (...) konnen nur kraft einer Vielfalt von Widerstandspunkten existieren‘

(Foucault 1999: 117, vgl. auch Fink-Eitel 1997: 88) Und insofern Foucault den
50



Widerstand ,,im strategischen Feld der Machtbezichungen* (Foucault 1999:
177) verortet, kann eine wechselseitige Bedingung von Macht und Widerstand
angenommen werden. Denn Widerstand ist Foucault zufolge ,,die andere Seite,
das nicht wegzudenkende Gegeniiber (ebd.) der Macht. Er ist also, um es mit
Hinrich Fink-Eitel zu formulieren, die ,,Gegen-Macht* (ders. 1997: 88), die sich
von einzelnen und vorl&ufigen zu gréReren und dauerhaften Widerstandspunk-
ten formieren, Machtwirkungen konterkarieren und sich so zu Strategien der
Macht verketten kann (vgl. ebd., auch Foucault 1999: 117 f.). Das gleiche Prin-
zip gilt auch fiir Machtverhiltnisse, was Foucault mit ,,Macht kommt von un-
ten® (ders. 1999: 115) zum Ausdruck bringt. Demnach entwickelt und wirkt sie
sich zundchst auf der substaatlichen Ebene aus (vgl. ebd.), kann sodann ,,bis
hinauf zu globalen Machtstrategien oder Gesamtdispositiven (z.B. einem Staat)
(steigen).” (Fink-Eitel 1997: 88) Ferner sind Machtverhaltnisse laut Foucault
,»gleichzeitig intentional und nicht-subjektiv (ders. 1999: 116). Die Intentiona-
litat von Macht besteht darin, dass sie ganz unabhédngig von den ,,Absichten
eines Subjekts oder einer Mehrzahl von Subjekten (...) vielschichtige Felder
von Strategien und Kalkdlen, von Planen, Bestrebungen und Zielsetzungen bil-
den.” (Kneer 1998: 242) Deshalb meint Foucault auch, dass ,,[d]ie Rationalitit
der Macht die Rationalitdt von Taktiken (ist)* (Foucault1999: 116), ohne dass
es den einen Verantwortlichen gibt (vgl. ebd.). SchlieBlich darf Foucaults
Machtbegriff nicht als blo3 Negatives begriffen werden. Denn die ,,Machtbe-
ziehungen bilden nicht den Uberbau, der nur eine hemmende oder aufrecht er-
haltende Rolle spielt - wo sie eine Rolle spielen, wirken sie unmittelbar hervor-
bringend.” (Ebd.: 115) Und dies, indem sie bestimmte Felder besetzen, dariiber
Wissen generieren, es darin einflieRen lassen und so verandernd in dieselben
eingreifen (vgl. ebd.: 113 f., 118-124). Mit anderen Worten: ,,Macht (ist) pro-
duktiv; und sie produziert Wirkliches. Sie produziert Gegenstandsbereiche und
Wabhrheitsrituale: Das Individuum und seine Erkenntnisse sind Ergebnisse die-
ser Produktion.* (Ders. 1970, zitiert in Seier 2002: 101) Im Foucaultschen Mo-
dell sind also die Individuen und damit die Gesellschaft als Ganzes das Produkt
und die Wirkung der Macht, genauer des Macht-Wissens-Komplexes. Denn
dadurch, dass Macht und Wissen sich in den vorherrschenden Diskursen inei-

nander fligen, so die Idee, sind sie die Instanz, die sich normbildend und damit
51



normalisierend auf das Individuum und die Gesellschaft auswirken. In diesem
Sinne l&sst sich auch der Diskurs in den Kategorien von Sowohl-als-auch den-
ken, d.h. als etwas unterwerfendes und zugleich konstituierendes - unterwer-
fend, weil Subjekte und Gesellschaften bestimmten Macht-Wissens-Vorgaben
unterstehen und entsprechend normiert werden; konstituierend, weil es eine
Existenz jenseits von Macht-Wissen nicht gibt. (Vgl. Seier 2002: 94-101, Kneer
1998: 242 f., 247-250) Hervorzuheben bleibt noch, dass laut Foucault der Dis-
kurs ,,gleichzeitig Machtinstrument und -effekt sein kann, aber auch Hindernis,
Gegenlager, Widerstandspunkt und Ausgangspunkt fur eine entgegengesetzte
Strategie. Der Diskurs befordert und produziert Macht; er verstarkt sie, aber er
unterminiert sie auch, er setzt sie aufs Spiel, macht sie zerbrechlich und aufhalt-
sam.* (Ders. 1999: 122) Der Diskurs, wie die Macht, ist also niemals restlos
determiniert und determinierend. In seiner widerstdndigen Form kann er
Machtwirkungen verschieben und dartber das strategische Feld der Macht mo-
difizieren und eine andere Subjektivitat ermdéglichen.

Das ist der Gedanke, den Differenzfeministinnen aufgreifen (vgl. Domini-
janni 2008: 154 f., Kahlert 1996: 29 f.). Sie setzen auf die produktive Gegen-
Macht - auf die Entfaltung widerstdndiger Diskurse und diskursiver Praktiken,
um Bedeutungsmodifikationen vornehmen und neue Représentationsweisen der
Frau entwickeln zu kénnen. Hierzu gibt es einige Vorschléage (siehe v.a. Dryga-
la/Glinter 2010, Kahlert 1996). Besprochen werden aber die von Irigaray unter-
breiteten Verfahren der Kritik der herrschenden Diskurse und die von italieni-
schen Feministinnen entwickelte politische Praxis der Beziehung unter Frauen.

Zu Irigarays Verfahren, die Drygala und Ginter als Strategien bezeichnen
(vgl. dies. 2010: 177), gehoren vor allem, so Kahlert (vgl. 1996: 42), die De-
konstruktion des herrschenden Diskurses und die mimetische Wiederaneignung
seiner Annahmen von der Frau. Im dekonstruktiven Verfahren zerlegt Irigaray
die in den Werken einiger Vater der Philosophie und Psychoanalyse implizier-
ten Aussagen zur Geschlechterdifferenz in ihre Einzelteile, entlarvt deren Wi-
derspriiche und Ungereimtheiten. Sodann belegt sie die darin angelegte hierar-
chisch-oppositionelle Grundstruktur. SchlielRlich verschiebt sie diesen, indem
sie an der Enthierarchisierung der Geschlechterdifferenz ansetzt, ohne die Dif-

ferenz selbst aufzugeben oder eine Umkehrung des Machtverhéltnisses vorzu-
52



nehmen (vgl. Minker/Roesler 2000: 147 ff., Kahlert 1996: 42-45). Es handelt
sich hier also um die Dekonstruktion tradierter Sichtweisen der Geschlechter-
differenz und die Rekonstruktion derselben unter neuem Vorzeichen, oder, wie
Kahlert es schreibt, um ,,eine Strategie der Machtverschiebung und der Enthie-
rarchisierung™ (ebd.: 45). Auf der De-konstruktion baut die Praxis der Mimesis
auf. Sie ist eine Strategie der subversiven Wiederholung des Diskurses, bei der
paraphrasierend, kommentierend, parodierend und ironisierend diskursimma-
nente Weiblichkeitskonstrukte scheinbar angeeignet werden, um dartiber dem
Diskurs nicht nur seine patriarchale Logik zu spiegeln, sondern auch aufgrund
der gelebten und verkorperten Erfahrung der Differenz zum Gesagten eine
»doppelte Distanzierung® vorzunehmen: ,,zum einen von der dominierenden
Perspektive eines ,méinnlichen‘ Subjekts, zum anderem von dem Denksystem,
in welchem die Kategorie Differenz ausgeblendet wird.” (Drygala/Giinter 2010:
175) Beide Momente bilden die Grundlage fiir ,,eine Positionierung der Frau,
die sich (...) auf die Suche nach sich selbst begibt.” (Ebd., vgl. noch Braidotti
2011: 95, 100 f., Kahlert 1996: 48) Die Suche nach dem Weiblichen beginnt
also mit der Feststellung der Fremdheit gegentiber dem Diskurs. Diese Feststel-
lung schafft Raum fur das Einschreiben des Anderen, der Frau, in die Sprache,
indem es gewissermalien sich spricht. Irigaray nennt diesen Prozess Frau-
Sprechen (parler femmes), das ,,Sprechen von und durch Frauen“ (Dryga-
la/Giinter 2010: 177). ,Irigaray beschreibt damit einen Weg der Riickfiihrung
weiblicher Erfahrungen in die Sprache, das Aussprechen dessen, was nicht ge-
sagt werden durfte/konnte.” (Ebd.) Die Suche nach dem Weiblichen bedeutet
also vom geschlechtlichen Standpunkt aus das zur Sprache bringen, was der
Diskurs verbirgt, um dartiber nach einem anderen Denken der Geschlechterdif-
ferenz Ausschau halten und so den Diskurs selbst verschieben zu kénnen. (Vgl.
Kahlert 1996: 50-55) Die Suche bedeutet zugleich, die Differenz positiv zu be-
werten, sprich die sexuelle Differenz als Ausgangspunkt fur die Entwicklung
eines Bewusstseins von sich selbst zu nehmen, ohne je allgemein- und endgul-
tige Weiblichkeitsdefinitionen liefern zu kdnnen. Die Suche l&sst sich also als
ein Bewusstwerdungs- und Bewusstseinsprozess erklaren mit dem Ziel, eine
Veranderung des Selbst und der symbolischen Ordnung auf den Weg zu bringen

(vgl. Drygala/Glnter 2010: 175, Kahlert 1996: 48 f.).
53



Das Projekt der De-konstruktion und Mimesis, in dem fiir Kahlert ,,Weib-
lichkeit als Gegenmacht™ (ebd.: 49) und fiir Braidotti gar eine Strategie der Er-
méchtigung des Weiblichen zutage gefordert wird (vgl. dies. 2011: 100, 111),
erfordert, wie gesehen, am eigenen geschlechtlichen Anders-Sein, Frau-Sein,
anzusetzen. Italienische Differenzfeministinnen benutzen daftr den Begriff des
,von sich selbst Ausgehens* (Dominijanni 2008: 147) und arbeiten auch seine
andere Bedeutungskomponente heraus, ndmlich die Fahigkeit des Subjekts,
ausgehend von der Reflexion der Bedingungen des eigenen Denkens, diesen
eigenen Ausgangspunkt zu verlassen, sich von ihm loszumachen, sich weit vom
ihm wieder zu finden und dadurch eine Verénderung des Selbst initiieren zu
konnen - eine These, die Drygala und Gilnter (2010: 25) in Anlehnung an Han-

«63 ibersetzen und die

nah Arendt mit ,,Urteilskraft als Bewegung der Kohédrenz
Dominijanni (2008: 148) als eine ,,zentrale() Charakteristik des Differenzge-
dankens* bezeichnet. Mit dem Gedanken des Von-sich-selbst-Ausgehens ver-
knupfen die Italienerinnen ein bestimmtes Verstandnis von Praxis, das wir uns
jetzt anschauen werden, um sodann auf die politische Praxis der Beziehungen
unter Frauen einzugehen.

Eine Praxis ist den Italienerinnen zufolge ein dynamischer Prozess, der
von dem/der Handelnden getragen wird. Sie entsteht zwar aus einem bestimm-
ten Kontext heraus und ist an eine damit einhergehende Frage gebunden, ihre
Auswirkungen aber sind, so Chiara Zamboni (2007),%* ,,weder planbar noch
vorhersehbar* (ebd.), da sie sich in ihrem Verlauf durch die teilnehmenden Per-
sonen verdndern kann (vgl. ebd.). Deshalb konnen die Auswirkungen nur ,,wih-
rend des Prozesses selbst wahrgenommen und eingeschitzt werden.” (Ebd.)

Eine Praxis ist also nicht nur akteursorientiert und setzt auf die Urteilskraft der

Akteure, sondern auch beziehungs-, kontext- und situationsbezogen. Ebenso ist

% Fiir Arendt ist es ,.die Fihigkeit, Besonderheiten zu beurteilen, ohne sie unter jene allgemeine
Regeln zu subsumieren, die gelehrt und gelernt werden kdnnen, bis sie sich zu Gewohnheiten
entwickeln, welche von anderen Gewohnheiten und Regeln ersetzt werden kénnen.” (Dies.
1994, zitiert in Drygala/Gunter 2010: 25)
% Der Aufsatz von Chiara Zamboni ist nicht beziffert, daher werden im Folgenden keine Sei-
tenangaben gemacht. (Die Philosophin Zamboni ist eine der Mitbegriinderinnen der Veronerser
Philosophinnengemeinschaft ,,DIOTIMA®. Sie und ihre Kolleginnen von der DIOTIMA und
der Maildnder Frauenbildungs- und Forschungszentrums ,,Libreria delle donne di Milano* sind
nicht nur die Vordenkerinnen des italienischen Differenzansatzes, dariiber hinaus gehéren die
Feministinnen beide Einrichtungen auch zu den ,fithrenden Gruppierungen der italienischen
Frauenbewegung* (Kahlert 1996: 11).)

54



sie ein reziproker Prozess. Denn ,,die Selbstverdnderung und die Verinderung
der Realitét” sind, so Zamboni, ,,eng miteinander verbunden, da wir in den Pro-
zess verwickelt sind, auf den wir uns eingelassen haben.“ (Ebd.) Zudem ist eine
Praxis laut Zamboni schon deshalb wertvoll, als ,,dabei Aspekten der Realitét
Bedeutung verliehen werden kann, die vorher nicht wahrgenommen wurden. In
diesem Sinne ist eine Praxis symbolisch®, d.h. ein ,,symbolischer Prozess der
Deutung der Realitdt* (ebd.). SchlieBlich ist fiir Zamboni eine Praxis politisch,
da sie im italienischen Feminismus ,,als ein Prozess verstanden (wurde), der die
personlichen Beziehungen veréndert, die ich zu einer Situation habe. AulRerdem
wurde davon ausgegangen, dass sich damit auch der Kontext selbst verandert.
Dartiber hinaus wurde eine Praxis auch als ErschlieRen eines ¢ffentlichen Rau-
mes betrachtet, der von der Teilnahme mehrerer Frauen getragen wird. Nicht
berucksichtigt wurde eine Praxis, wenn sie von einer einzelnen in Einsamkeit
und Unsichtbarkeit durchgefiihrt wurde. Denn die Beziehungen zu den anderen
Frauen sind bei diesem Vorgehen von grundlegender Bedeutung, auch wenn
jede von sich selbst ausgeht, wahrend sie sich zusammen mit dem anderen im
gemeinsamen Prozess ins Spiel bringt. (Ebd.)

Die Praxis berihrt also das Subjekt und die Gesellschaft. Ausgehend von
der Interaktion der Individuen verandert und erweitert sie das Verhaltnis zwi-
schen denselben. Und indem sie hier neue Sinnzusammenhange stiftet, veran-
dert sie dieselben: das Individuum und die Gesellschaft. Dieses Verstandnis von
Praxis als gemeinschaftliches Handeln der Frauen bezieht sich auf einen Poli-
tikbegriff, der von Hannah Arendt stammt, definierbar als das ,,Sprechen und
Handeln der Verschiedenen®, so Kahlert an Arendt sich anlehnend (ebd. 1999:
89, im Original mit Hervorhebung). (Ich meine, gerade das zeichnet Arendts
Machtbegriff aus, aber dazu etwas spater.) Damit ist zum einen gesagt, dass erst
das Sprechen Handlungen in einen Sinnzusammenhang setzt, also Sprache und
Handeln nicht zu trennen sind, zum anderen, dass (politisches) Handeln mit
Beginnen durch eine Person und Fortfuhren und Vollenden durch andere zutun
hat, also Handeln nicht in Isolation vonstatten gehen kann, und ferner, dass
Handeln immer auch soziales Handeln ist, sich also auf das Handeln Anderer
sinnhaft bezieht (vgl. ebd.).

Aufbauend auf dem besagten Politik- und Praxisverstdndnis ist in den
55



1980er Jahren die Praxis der Beziehungen unter Frauen (practica
dell’affidamento) entstanden.®® Die Praxis des Affidamento - das Wort meint
soviel wie ,,Sich anvertrauen® - riickt die sozialen Beziehungen unter Frauen in
den Vordergrund. Der Kerngedanke dabei ist, dass ,,sich Frauen einander anver-
trauen, wechselseitig aufgrund ihrer unterschiedlichen Erfahrungen und Kom-
petenzen Autoritat verleihen, weibliche Freiheit entstehen lassen und damit in
vertragsformigen Beziehungen sukzessiv die weibliche Genealogie (wieder-
)herstellen®. (Kahlert 2010: 95) Interessant an dieser Idee ist, dass der Aspekt
der Disparitat unter Frauen bertcksichtigt und sowohl sie, als auch der Autori-
tatsbegriff nicht in hierarchischem Sinne gebraucht, sondern positiv gewendet
wird (vgl. ebd., dies. 1999: 91 und 1996: 198 f.). Ungleichheit bzw. Verschie-
denheit zwischen Frauen werden ndmlich in Weiterfuhrung einer bestimmten
Idee von Genealogie® als Aufforderung aufgefasst (vgl. Kahlert 1996: 198 f.,
206), auf der Folie von Solidaritat die Differenz als eine immer kontext- und
situationsbezogene Differenz von Erfahrung und (Er-)Kenntnis zwischen Frau-
en zu bewerten, sie ,,als Produktivkraft, Potenzierung und Bereicherung sowohl
der einzelnen Frau als auch des politischen weiblichen Kollektivsubjekts* (ebd.:
199) anzusehen und fur das gemeinsame Anliegen fruchtbar zu machen. Der
zweite Aspekt, Autoritat zwischen Frauen, ist, wie gesagt, ebenso positiv kon-
notiert. Der Begriff der Autoritat wird in diesem Denken entgegen Max Weber
und Hannah Arendt nicht mit Befehlen und Gehorsam in Verbindung gebracht
(vgl. Kahlert 1999: 91, vgl. dazu Arendt 1999: 46). Vielmehr gilt Autoritat - und

diesmal mit Arendt - als eine wesentliche ,,Kategorie des menschlichen Zu-

® Die politische Praxis des Affidamento ist nicht die einzige, welche die Italienerinnen ausgear-
beitet und praktiziert haben. Zu den alteren Praxen, wie etwa die Selbsterfahrungspraxis und die
Praxis des Unbewussten, siehe vor allem Kahlert (1996: 192-196). Diese werden hier nicht
thematisiert. Der Affidamento-Ansatz hingegen enthdlt den Begriff der Autoritdt, den man als
eine Form von Erméchtigung, von Wirkung der Macht, verstehen kann.
% Es handelt sich hier um den philosophischen Gedanken, dass ,die Genealogie das Sein und
Werden von etwas mitten aus einem (menschlichen) Abstammungsgeflige heraus (erklért). Die
Generationendifferenz wird [so] zum Erfahrungsraum und Symbol von Verénderung und Wan-
del.” (Drygala/Guinter 2010: 31, Hervorhebung im Original) Differenzfeministinnen entwerfen
dementsprechend ,,Frausein und Weibliches entlang der Genealogie als Bezogenheit und Bewe-
gung, auch als Ausdruck und Erscheinungsweise des Begehrens zwischen Tdchtern und Muit-
tern. Gleichzeitig kritisieren sie die Art und Weise, wie diese bisher in den genealogischen Kon-
zepten dargestellt werden. Hierbei riickt in den Vordergrund, gerade der ,Mutter* als genealogi-
scher Grofle gewahr zu werden. Die ,Mutter‘ besagt eine Beziehung, ein Mittleres, eine \Ver-
mittlungskonstante, auch die ,Tochter‘, der ,Sohn‘, der ,Vater‘ sind Relativa. Eine Mutter oder
eine Tochter zu denken, heilt, Frausein von diesem generativen Beziehungsgeschehen her zu
56



sammenlebens® und ,,eine der allerelementarsten Funktionen in jedem Ge-
meinwesen® (Arendt 1994, 1995, zitiert in Kahlert 1999: 90, 91). Folglich wird
Autoritdt hier als ,,Beziechungsqualitit® verstanden, als ,,eine ,auf Vertrauensba-
sis gegriindete Verbindlichkeit® (...), die sich auf die Bereitschaft und Fahigkeit
der Einzelnen griindet, einander tatsdchlich zuzuhdren.” (Kahlert 1999: 91, mit
einem Zitat von Veronica Mariaux 1993) Autoritat und Sprache verweisen folg-
lich aufeinander. Mehr noch: Es herrscht die Uberzeugung, dass Autoritét jen-
seits der Sprache nicht existiert, da sie in und mit der Sprache geschehe. Autori-
tat wird also als ein Prozess verstanden, der in der Kommunikation und Interak-
tion zwischen Frauen geschaffen und durch gegenseitiges Anerkennen, Wert-
schatzen und Be-Urteilen legitimiert wird (vgl. ebd., dies. 1996: 205). So ist
Autoritédt ein ,,Produkt von Kommunikation, Beziehung und (Ver-)Bindung*
(dies. 1999: 91). In diesem Sinne lésst sie sich ,,als Ausdruck und Ermdglichung
von politischem Handeln in Gemeinschaft verstehen™ (ebd.). Dariiber hinaus
hat sie dem Ansatz zufolge einen symbolischen Wert, insofern Frauen sich in
ihrer Differenz anerkennen, wertschatzen und beurteilen und somit den Boden
fir die Selbst-Reprasentation, die symbolische Repréasentation von Frauen
durch Frauen bereiten (vgl. dies. 1996: 203). Erst das erzeugt, so der Gedanke,
eine andere symbolische Geschlechterordnung und somit gesellschaftliche Ge-
schlechterverhéltnisse.

Die politische Praxis des Affidamento hat, wie dargestellt, neben der sym-
bolischen Selbsterméchtigung die konkrete Handlungsmacht von Frauen durch
Frauen im Blick. Dennoch enthalt dieser Ansatz keinen Begriff der Macht, an-
ders formuliert: Erméchtigung auf der Symbol- und Handlungsebene werden
nicht mit dem Macht-, sondern Autoritatsbegriff begrindet. Denn flr italieni-
sche Differenzfeministinnen ist Macht eher ,,unpersénliche Unterordnung,
Zwang und Unterdriickung® (Kahlert 2010: 95), Autoritdt hingegen hat fiir sie
eine Uberpersdnliche Qualitat. Sie weise namlich, so Kahlert, tber die beteilig-
ten Personen hinaus, kénne aber nur in personlichen Beziehungen wirksam
werden, und zwar dann, wenn sie anerkannt, d.h. legitimiert werde (vgl. dies.

1999: 91). Kahlert meint aber auch, dass der Autoritatsbegriff der Italienerinnen

begreifen und als eine Grofle des Zwischen ins Werk zu setzen.* (Ebd.: 31 f.)
57



Hannah Arendts Machtbegriff dhnelt, deren Machtbegriff indes eher mit dem
Macht- und Herrschaftsbegriff von Max Weber zu tun hat (vgl. ebd.: 207 ff.,
dies. 2010: 95) - was meines Erachtens nur bedingt zutrifft. Zur Verdeutlichung
meiner These seien an dieser Stelle die Machtkonzepte der beiden Denker vor-
gestellt.

Macht ist bei Max Weber ein soziales Phdnomen, das sich in sozialen Be-
ziehungen®” abspielt (vgl. Neuenhaus 1998, Habermas 1981). Fir Weber heift
Macht ,,jede Chance, innerhalb einer sozialen Beziehung den eigenen Willen
auch gegen Widerstreben durchzusetzen, gleichviel worauf diese Chance be-
ruht.” (Weber 1980: 28) In dieser, mittlerweile zum Klassiker avancierten Defi-
nition ist Macht - und hier lehne ich mich an Jirgen Habermas an - ein Még-
lichkeitsbegrift, ,,eine Potenz (...), die sich in Handlungen aktualisiert* (Haber-
mas 1981: 228). Das kann mit Gerhard Gohler auch so verstanden werden:
bleibt Macht als Mdglichkeit zur Einflussnahme eines anderen Handelnden,
dann ist sie potentiell vorhanden, hat sie sich aber verwirklicht, d.h. hat Macht
das Verhalten des Gegenlibers zu eigenen Gunsten verandert, dann ist sie aktu-
ell (vgl. ders. 2008: 36). Um also von aktualisierter Macht sprechen zu kénnen,
muss eine dyadische soziale Beziehung installiert werden. Das ist dann das Zei-
chen der Macht. Dieser Machtbegriff enthalt weitere interessante, zuweilen
auch gegensatzliche Momente. So nimmt Weber keine Bestimmung von
Machtmitteln oder -ressourcen vor. Stattdessen beschreibt er Macht als ,,sozio-
logisch amorph*: ,,Alle denkbaren Qualitdten eines Menschen und alle denkba-
ren Konstellationen kdnnen jemand in Lage versetzen, seinen Willen in einer
gegebenen Situation durchzusetzen® (Weber 1980: 28 f.). Folglich gibt es bei
ihm weder eine normative oder ontologische Fundierung der Macht, noch eine
Befragung ihrer Legitimitatsgrundlagen, sodass auch Gewalt und Zwang als
probate Mittel zur Durchsetzung von Macht gelten kénnen (vgl. Neuenhaus
1998: 81, Habermas 1981: 229). Dennoch ist Macht an eine Bedingung gebun-

den, an den Willen namlich. Macht ist kausal durch den Willen zur Macht er-

%7 Soziale Bezichung soll, so Weber, ,ein ... aufeinander gegenseitig eingestelltes und dadurch
orientiertes Sichverhalten mehrerer heilen. Die soziale Beziehung besteht durchaus und ganz
ausschlieBlich: in der Chance, daf einer (sinnhaft) angebbaren Art sozial gehandelt wird, einer-
lei zundchst: worauf diese Chance beruht.* (Ders. 1980: 13). Soziales Handeln wiederum defi-
niert Weber als das Handeln, ,,welches seinem oder den Handelnden gemeinten Sinn nach auf

58



klarbar (vgl. Neuenhaus 1998: 86 f.). Der Wille wird so zum Ursprung der
Macht. Und der Wille ist subjektbezogen: Er wohnt dem Subjekt inne, leitet
sein Handeln und verhilft ihm zur Erreichung bestimmter Ziele. Daflir muss
aber der Widerstand des Gegenubers Uberwunden werden. Das wiederum verrét
den konflikthaften Charakter von Macht. Denn beruhte Macht auf Einverstand-
nis, waére sie also durch die in einer sozialen Beziehung Beteiligten legitimiert,
dann wire sie in Webers Augen keine Macht, sondern ein ,,Sonderfall der
Macht“ (ders. 1980: 603), den er als ,Herrschaft identifiziert und als ,,die
Chance, fiir einen Befehl bestimmten Inhalts Gehorsam zu finden* (ebd. 1980:
28) definiert.®®

Webers Machtbegriff ist also akteurs- und handlungsorientiert. Macht
geht von den Handlungen des Subjekts aus, welche mit der Intention erfolgen,
andere zu einem bestimmten Verhalten zu bewegen. Entscheidend dabei ist das
selbstgesetzte und am eigenen Ziel und Erfolg interessierte Handeln (vgl. Neu-
enhaus 1998, Habermas 1981). Entsprechend gehdrt zur Bildung einer Machtre-
lation das zweckrationale Handeln. Ein solches Handeln basiert, so Habermas,
auf einem teleologischen Handlungsmodell, das in Zweck-Mittel-Kategorien
angelegt ist. (Vgl. ders. 1981: 228 ff.) So ist Macht ein ,,Potential zur Verwirkli-
chung von Zwecken®, das sich ,,in zweckrationalen Handlungen aktualisiert*
(ebd.: 230, 231).

Auch wenn Hannah Arendts Machtbegriff ein Moglichkeitsbegriff ist, sie
Macht ebenfalls ,,als eine Potenz (vor)stellt, die sich in Handlungen aktuali-
siert (ebd.: 228), argumentiert sie keineswegs teleologisch. Das Handlungsmo-
dell, das ihren Uberlegungen zugrunde liegt, ist ein kommunikatives (vgl. ebd.:
229). So ist bei ihr, wie Habermas es betont, das ,,Grundphdnomen der Macht
(...) nicht die Instrumentalisierung eines fremden Willens flr eigene Zwecke,
sondern die Formulierung eines gemeinsamen Willens in einer auf Verstandi-
gung gerichteten Kommunikation.” (Ebd.: 230) Diese Unterscheidung ist von
grundlegender Bedeutung. Das namlich, was im ersten Fall als Macht durch-
geht, entspricht bei Arendt dem Begriff der Gewalt, da Gewalt der Philosophin

zufolge ,,ihrer Natur nach instrumental® (dies. 2009: 52) ist, ein Mittel zu einem

das Verhalten anderer bezogen wird und daran in seinem Ablauf orientiert ist* (ebd.: 11).
% Naheres zu Webers Herrschaftsbegriff sieche Petra Neuenhaus (1998).
59



Zweck, was sogar ein Einzelner gegen viele einsetzen kann (vgl. ebd.). Macht
hingegen ist fur sie Selbstzweck und entsteht im Miteinanderhandeln und -
sprechen von Menschen: ,,Macht entspricht der menschlichen Fahigkeit, nicht
nur zu handeln oder zu tun, sondern sich mit anderen zusammenzuschliel3en
und im Einvernehmen mit ihnen zu handeln.” (Dies. 1996: 45, im Original mit
Hervorhebung) Als solches ist Macht immer eine Potentialitat (vgl. dies. 1960:
194),%° die realisiert bzw. aktualisiert werden muss, um zu existieren (vgl. ebd.:
193). Und das geschieht ,,[n]ur in einem Miteinander, das Nahe genug ist, um
die Moglichkeit des standigen Handelns offen zu halten” (ebd.: 195). Als Kol-
lektivphdnomen ist Macht also an eine intersubjektive und interaktive Konstel-
lation gebunden (vgl. Brunkhorst 2007)°. Diese Konstellation stellt die Quelle
wie auch die Grenze der Macht dar: ,,Die Grenze der Macht liegt nicht in ihr
selbst, sondern in der gleichzeitigen Existenz anderer Machtgruppen, also in
dem Vorhandensein von Anderen, die aulerhalb des eigenen Machtbereichs
stehen und selber Macht entwickeln. Diese Begrenztheit der Macht durch Plura-
litat ist nicht zufallig, weil ihre Grundvoraussetzung ja von vornherein eben
diese Pluralitit ist.“ (Arendt 1960: 195) Das Miteinanderhandeln der Vielen ist
indes kein stummer Prozess. In Arendts Ansatz begrinden Handeln und Spre-
chen die Macht. Das wird verstehbar, wenn wir uns die Bedeutung, die sie
Sprechen und Handeln beimisst, vergegenwartigen. Denn im Sprechen und
Handeln zeigt sich, so Arendt, das ,,Faktum der Natalitit* (ebd.: 167), der Ge-
birtlichkeit also, das den Menschen aufgrund seiner Ankunft ,,als ein einzigar-
tig Neues in der Welt“ (ebd.) dazu befdhigt, sprechend sich der spezifisch
menschlichen Pluralitat’ bewusst zu werden (vgl. ebd.: 167) und handelnd

,Neues in Bewegung [zu] setzen* (ebd.: 166), denn ,,Handeln und etwas Neues

% Arendt schreibt dazu: ,,Das Wort selbst [die Macht also] — die griechische ... [,dynamis‘], die
lateinische ,potentia‘ mit ihren Abwandlungen in modernen Sprachen, die deutsche ,Macht®, die
sich von ,m6gen‘ und ,méglich‘, und nicht von ,machen‘ herleitet — weist deutlich auf den
potentiellen Charakter des Phanomen hin.* (Dies. 1960: 194)
" Auch dieser von Hauke Brunkhorst verfasster und aus dem Internet entnommener Text
»,Macht und Verfassung im Werk Hannah Arendts“ (2007) ist nicht beziffert, daher keine Sei-
tenangaben.
" Die spezifisch menschliche Pluralitdt definiert Arendt als ,,eine Vielheit ..., die die paradoxe
Eigenschaft hat, daB jedes ihrer Glieder in seiner Art einzigartig ist.“ (Dies. 1960: 165) Damit
hebt sie auf die Gleichheit der Menschen (qua Zugehorigkeit zur selben Gattung) und ihrer
absoluten Verschiedenheit (qua Einzigartigkeit jedes Mitglieds derselben Gattung) ab (vgl. ebd.:
162).

60



anfangen® (ebd.) sind der Autorin zufolge identisch. Im Sprechen und Handeln
zeigt sich ferner das, was sie als ,,Bezugsgewebe menschlicher Angelegenhei-
ten” (ebd.:173) nennt und womit sie den von ihr so bezeichneten ,,Erschei-
nungsraum® meint, der zwischen Menschen entsteht, und zwar immer dort, wo
sie ,,handelnd und sprechend miteinander umgehen* (ebd.: 193), wo Menschen
also ein Netz von Beztigen knupfen und damit sich und ihre Lebenswelt zum
\orschein bringen und darauf handelnd und sprechend einwirken (vgl. ebd.:
173 f.). Aufbauend auf diesem kommunikativen Handlungsmodell erklart
Arendt sodann, dass wir mit realisierter Macht zu tun hitten, ,,wenn Worte und
Taten untrennbar miteinander verflochten erscheinen, wo also Worte nicht leer
und Taten nicht gewalttatig stumm sind, wo Worte nicht missbraucht werden,
um Absichten zu verschleiern, sondern gesprochen sind, um Wirklichkeiten zu
enthallen, und wo Taten nicht missbraucht werden, um zu vergewaltigen und zu
zerstOren, sondern um neue Bezlige zu etablieren und zu festigen, und damit
neue Realitdten zu schaffen.” (Ebd.: 194) Was Arendt hier nicht erwdhnt, aber
worauf ihr Machtbegriff hinauslauft, ist, dass sie diese schopferische Funktion
der Macht ausschlieBlich auf den 6ffentlichen Raum, den Raum des Politischen,
bezieht. So meint sie, Macht sei, was den Offentlichen Bereich, den potentiellen
Erscheinungsraum zwischen Handelnden und Sprechenden tberhaupt, ins Da-
sein ruft (vgl. dies. 1960: 194), und woanders definiert sie Macht als die ,,Mei-
nung, auf die sich viele 6ffentlich geeignet haben® (dies. 2009: 45). Thr Macht-
begriff l4uft also auf politische Macht hinaus (vgl. Brunkhorst 2007). Und poli-
tische Macht bzw. Macht an sich ist fir Arendt Selbstzweck. Auch hier rekur-
riert Arendt auf die Bedeutung von Handeln und Sprechen. Sie werden von ihr
als jene menschlichen Tatigkeiten betrachtet, die weder einen ,,Zweck verfol-
gen® noch ein ,,Endresultat auler ihrer selbst hinterlassen® (dies. 1960: 201),
sondern nur in ihrer Aktualitat bestehen. Deshalb liege die Wirkung, die sie
entfalteten, im \Vollzug selbst und der Vollzug sei das Bewirkte oder das Werk
(vgl. ebd.). Macht erschopft sich demnach im Moment des Geschehens, im
Handlungsvollzug. Macht ist also performativ und Selbstzweck (vgl. Brunk-
horst 2007). Und dass Macht einen kommunikativen Charakter hat, wird von
Arendt mit der ,,Fahigkeit zur sprachlich artikulierten Negation (Natalitit)

(ebd., im Original mit Hervorhebung) begriindet. Das hei3t: Der Umstand, dass
61



Menschen sich von anderen aktiv unterscheiden kénnen, bedeutet fur Arendt
Negieren- bzw. Differenzieren-Konnen (vgl. Arendt 1960: 164 f.) - diese These
stiitzt sich auf die Natalitats- und Pluralitdtsannahme. SchlieRlich ist hervorzu-
heben, dass die durch kommunikative Akte erzeugte Macht zwar auf Verstandi-
gung ausgerichtet ist (sieche dazu Habermas‘ Definition), aber nicht um den
Preis der Gleichschaltung von Meinungen. Bei Arendts Machtbegriff geht es
deshalb nicht alleine um, so Hauke Brunkhorst pointiert, ,,acting in concert*,
sondern ,,acting in concert and conflict”, also auch um , kommunikative Abwei-
chung, Negation, Konfrontation, Widerspruch.” (Ders. 2007, im Original mit
Hervorhebung)

Wie wir gesehen haben, beschreibt Arendt Macht als ein soziales Phéno-
men, das im Moment des gemeinsamen Handelns und freien Austauschs von
Meinungen erzeugt wird, und das seine Legitimitat daraus zieht. Macht entwirft
sie ferner als etwas, das Neues anstof3t und verandernd wirkt. Gleiches ist beim
Autoritatsbegriff der Italienerinnen festzustellen. Dennoch: Dadurch, dass
Arendt Macht auf den Bereich des Politischen bezieht und in Folge dessen Poli-
tik und Gesellschaft als getrennte Sphéaren wahrnimmt (siehe dazu kritisch
Brunkhorst 2007, Habermas 1981), im Autoritatsbegriff aber eine Ausblendung
des Sozialen nicht existiert, gibt es einen klaren Unterschied zwischen ihrem
Begriff und den der Italienerinnen. Was Néhe die Néhe des sexuellen Differenz-
feminismus zu Weber angeht, so liegen die Parallelen in der Konzeptualisierung
asymmetrischer sozialer Beziehungen als Wirkungen der Macht. Bei Weber ist
aber nicht unbedingt gesagt, dass asymmetrische soziale Beziehungen unper-
sonlicher Natur sind. Sie kdnnen zwischen zwei Akteuren stattfinden, und ihre
Wirkungen koénnen - rein logisch gesehen - ber dieselben hinausgehen. Eine
Né&he zu Webers Herrschaftsbegriff hingegen sehe ich gar nicht, weil diese im-
mer an Befehls- und Legitimationsstrukturen gebunden ist. Und das ist im

Machtverstandnis der Italienerinnen nicht enthalten.

3.2 Geschlechterforschung - (sozial-)konstruktivistische, intersektionale
und postkoloniale Interpretationen von Geschlecht und Macht

Wie innerhalb der Frauenforschung so auch hier, ist die Theoretisierung von

62



Geschlecht in verschiedene Denkschulen aufgeteilt. Mit Gudrun-Axeli Knapp
kdnnen zwei Richtungen angegeben werden: ,,Geht es in dem einen Bereich um
die konstitutionslogische Frage nach der Verfasstheit von Geschlechterdifferenz
und um das Verhaltnis von Nattrlichem und Kulturellem in der Geschlechterun-
terscheidung (Sex-Gender-Debatte), so stehen im anderen das Verhaltnis von
Ahnlichkeit und Verschiedenheit sowie die Formen sozialer Ungleichheit unter
Frauen (Achsen der Differenz - Strukturen der Ungleichheit) im Mittelpunkt.*
(Dies. 2011: 67) Wahrend zum ersten Strang sozialkonstruktivistische und de-
konstruktivistische Ansétze - kritisch wohlgemerkt - gehdren, z&hlen zum zwei-
ten Strang intersektionale und postkoloniale Ansétze (vgl. dies., Alsop et al.
2009, Kerner 2007). Diese in Génze und detailliert untersuchen zu wollen, kann
hier unmdglich geleistet werden, da es verschiedene und in sich recht komplexe
Spielarten aller vier Diskursstrange gibt. Ich werde nur einen Diskursstrang
aufgreifen und ihn dann am Beispiel von Chandra Talpade Mohantys postkolo-
nialem Ansatz untersuchen. Der Grund hierflr ist: Mohanty schreibt aus der
Perspektive des Dritte-Welt-Feminismus, und der Gegenstand meiner Diplom-
arbeit ist ein feministisches Entwicklungskonzept. Bevor ich aber Mohantys
Ansatz bespreche, werde ich die anderen Denkschulen im Hinblick auf unsere
Fragestellung kurz skizziert.

Zunéchst zum sozialkonstruktivistischen und dekonstruktivistischen An-
satz: In beiden Ansétzen wird die geschlechtliche Zweiteilung in Mann und
Frau, mannlich und weiblich hinterfragt mit dem Hinweis, dass diese natirlich
erscheinende bindre Frau-Mann-Unterscheidung kulturspezifischen Klassifizie-
rungen unterliegt und eben diese Unterscheidung sich in sozialen Handlungen
bzw. Interaktionen herausbildet (vgl. Knapp 2011: 69, Hof 2005: 25 f.). Beide
Ansitze ,,sehen [folglich] Geschlechtszuschreibungen und -darstellungen als
interaktive Kompetenzen. Zugrunde liegt die Annahme, dass Geschlechtsidenti-
taten in der Alltagspraxis der Individuen hervorgebracht und reproduziert wer-
den, die zu ihrer Stabilisierung ein lebenslanges ,doing gender® erfordern (...).
Die Bedeutung von geschlechtlicher Differenzierung wird somit nicht voraus-
gesetzt, sondern es wird gefragt, in welchen spezifischen Kontexten diese Dif-
ferenzierung hervortritt.” (Hof 2005: 25, Hervorhebung im Original)

Trotz dieses gemeinsamen Ausgangspunkts, der Betonung des prozessua-
63



len, interaktiven und intersubjektiven Charakters von Geschlecht und Ge-
schlechterdifferenz, gibt es erhebliche Unterschiede zwischen den beiden
..Schulen®.” So wird im sozialkonstruktivistischen Ansatz - wie z.B. beim viel
zitierten Autorenduo Candance West und Don H. Zimmermann (2002, vgl. dazu
z.B. Knapp 2011, Gildemeister 2010, Allen 2008) - der Geschlecht-Macht-
Konnex gesehen, jedoch nicht expliziert (vgl. Allen 2008: 301).” Vielmehr
wird die aus der Kritik an der Moderne entstammende Idee wiedergegeben,
dass Differenzierung und Hierarchisierung Hand in Hand gehen,”® insofern in
Interaktionsprozessen das Unterschiedene naturalisiert und abgewertet wird:
»[DJoing gender (...) renders the social arrangements based on sex category
accountable as normal and natural, that is, legitimate ways of organizing social
life (...). Thus, if, in doing gender, men are also doing dominance and women
are doing difference, the resultant social order, which supposedly reflects ‘natu-
ral differences’, is a powerful reinforcer and legitimator of hierarchical ar-
rangements.” (West/Zimmermann 2002, zitiert in Allen 2008: 301) Butler indes
bleibt nicht an dem Prozess der Hervorbringung von Geschlecht stehen. Viel-
mehr nimmt sie die Diskurse (des Alltags) in Augenschein, die sich in sozialen
Handlungen zwischen den Individuen bemerkbar machen. So geht sie nicht
davon aus, ,,dass Subjekte - im Rahmen eines Interaktionsmodells - gemeinsam
mit anderen eine Welt konstruieren; sic werden vielmehr ihrerseits ,diskursiv*
konstruiert.* (Hof 2005: 26) Somit iiberschreitet Butler die an ,,mikrosoziale*
Prozesse des doing genders orientierte sozialkonstruktivistische Strategie, in-

dem sie es nicht bei einer ,,empirisch orientierte[n] Re-Konstruktion von Ge-

2 Zum aus der soziologischen Interaktionstheorie entstammenden, sozialkonstruktivistischen
Ansatz siehe den Uberblicksartikel von Regine Gildemeister (2010). Fiir einen Uberblick zur
Debatte um ,,Konstruktion von Geschlecht bieten sich die Artikel von Angelika Wetterer
(2010) und Katharina Puhl et al. (2004).
7 Zu Macht und Geschlecht im Sozialkonstruktivismus siehe Amy Allen (2008: 298-304).
™ Gudrun-Axeli Knapp setzt ihre Kritik genau hier an, ndmlich an der These von der Gleichur-
springlichkeit von Differenz und Hierarchie (vgl. dies. 2011: 81). Fir Knapp ist dies nicht
logisch zwingend, denn die reine Logik des Unterscheidens mache es ebenso mdglich, in der
Vielfalt zu differenzieren und zwei unterschiedene Kategorien gleichwertig nebeneinander
stehen zu lassen. AulRerdem lehre die Geschichte rassistischer Klassifikationsmuster, dass eine
Vervielfaltigung von Kategorien nicht vor Hierarchisierungen schitze, sondern dass sie die
Zahl der Differenzierungs- Hierarchisierungsméglichkeiten erhdhe. Andererseits gebe es Be-
funde der ethnologischen Forschung, die darauf hindeuteten, dass in manchen Kulturen ausge-
pragte Geschlechtertrennungen nicht mit ungleicher Machtverteilung und unterschiedlichen
Wertigkeiten von Méannern und Frauen verbunden sind. Auch dies spreche gegen eine ahistori-
sche und universalisierende Verknutpfung von Differenz und Hierarchie (vgl. ebd.: 82 f.).

64



schlecht™ (Knapp 2011: 159, vgl. Hof 2005: 26) beldsst, sondern die subjekt-
bzw. geschlechtkonstituierenden Diskurse selbst in Frage stellt und diese als
machtvolle Momente dekonstruiert (vgl. Butler 1991).

Nun zum zweiten Theoriestrang, dem intersektionalen und postkolonialen
Ansatz. Im Hinblick auf die intersektionale Ausrichtung des Feminismus kann
mit Amy Allen (2008: 305) festgehalten werden, dass hier der Versuch unter-
nommen wird, ,,to think through the relationship between multiple and interre-
lated dimensions of social/political subordination along the lines of race, class,
gender, and sexuality.”> Damit ist das wissenschaftliche Unterfangen beschrie-
ben, soziale Ordnungskategorien in ihrer Verwobenheit und ihren Wechselbe-
ziehungen zu analysieren. Das mag zundchst an den materialistischen Feminis-
mus mit seiner Betonung von Klasse und Geschlecht als soziale Differenzie-
rungs- und Ausgrenzugsmomente erinnern. Bei ndherem Hinsehen ergibt sich
aber ein anderes Bild. Wo zuvor tendenziell von einem einheitlichen Referenz-
subjekt ,,Frau“ ausgegangen wurde, wird nun genau das bezweifelt und das Re-
ferenzsubjekt selbst kontextualisiert. (Vgl. Walgenbach 2012) Die Metapher
von der Strallenkreuzung, intersection, mit der die US-amerikanische Rechts-
wissenschaftlerin Kimberlé Crenshaw den Begriff , Intersektionalitdt™ pragte,

veranschaulicht dies:

,Nehmen wir als Beispiel eine StraBenkreuzung, an der der Verkehr
aus allen vier Richtungen kommt. Wie dieser Verkehr kann auch
Diskriminierung in mehreren Richtungen verlaufen. Wenn es an ei-
ner Kreuzung zu einem Unfall kommt, kann dieser von Verkehr aus
jeder Richtung verursacht sein - manchmal gar aus allen Richtungen
gleichzeitig. Ahnlich gilt fur eine schwarze Frau, die an einer
‘Kreuzung® verletzt wird; die Ursache konnte sowohl sexistische als
auch rassistische Diskriminierung sein.” (Crenshaw 1989, zitiert in
Walgenbach 2012: 8f.)

Je nach Zusammenhang kdnnen demzufolge bestimmte soziale Klassifikationen
in den Vordergrund treten und die Diskriminierung von schwarzen Frauen be-
wirken. Von einer kohérenten weiblichen Identitdt, Unterdriickung oder gar

Erfahrungen auszugehen, ware also unangebracht. Insofern stehen Unterschiede

" Diese Kategorien sind erweiterbar, womit die bis heute andauernde methodologische Heraus-
forderung formuliert ist, wie eine addquate Analyse auszusehen hat (vgl. Walgenbach 2012: 14
f.).

65



und Ungleichheiten zwischen Frauen im Zentrum des Interesses. So nehmen
Anhéangerinnen dieses Ansatzes beziiglich des Geschlechtsbegriffs - und hier
stimme ich Ina Kerner (2007: 11) zu - die Perspektive der ,,Pluralisierung von
Gender* ein, ohne jedoch, so ihr berechtigter Einwurf, sex in Frage zu stellen.
Damit ist aber noch nicht geklart, welches Verstandnis von Macht in diesem
Theoriespektrum herrscht. Mit Patricia Lengermann und Jill Niebrugge-
Brantley liele sich die Antwort geben, dass in der Intersektionalitatsforschung
soziale Differenzierungskategorien bzw. Ungleichheiten stets als ,,vectors of
oppression and privilege” (dies. 2004: 331, Hervorhebung im Original)
angesehen werden. Denn ,the privilege exercised by some women and men
turns on the oppression of other women and men.” (Ebd.) Entsprechend muss-
ten diese ,,arrangements of inequality as hierarchical structures based in unjust
power relations* verstanden werden, so die Autorinnen weiter. Doch was sagt
das tber den Machtbegriff aus? Ich denke, zumindest soviel: dass Macht als ein
Negativum gedacht wird, als etwas, das soziale Uber- und Unterordnungsver-
héltnisse, also Herrschaftsverhéltnisse, generiert - eine Interpretation, die in der
weiteren Analyse des Autorenduos (ebd.: 324, 331 f.) sowie in Katharina Wal-
genbachs Uberblicksartikel (2012: 15 f.) und bei Amy Allen (2011: 11 f. und
2008: 305 f.) angelegt ist, wenngleich hier die feinen, bis in die Selbstwahr-
nehmung der Individuen reichende Verastlungen der, wenn man so sagen will,
repressiven Macht herausgearbeitet wird.

Eine kritische Haltung gegenuber homogenisierende Denkmuster sowie
eine Analyse von machtvollen Ungleichheitsverhaltnissen charakterisieren auch
den postkolonialen Ansatz. Interessant hierbei ist allerdings, dass Kritik auf
dem Hintergrund historisch gewachsener globaler Herrschafts- und Interdepen-
denzverhaltnisse zwischen der Ersten und der Dritten Welt formuliert wird -
und dies nicht nur auf der empirischen Ebene, sondern auch auf der Ebene der
Wissensproduktion (vgl. z.B. Kerner 2010: 238). Auf dieser Linie hinterfragt
die aus Indien stammende Feministin Chandra Talpade Mohanty die in Analy-

sen von Western Feminist’® anzutreffende diskursive Konstruktion der unter-

® Mohanty definiert Western Feminist als ,,writers that codify the others as non-Western and
hence themselves (implicitly) Western.« (Dies. [1986] 2003: 18) Als Western Feminist bezeich-
net sie auch solche Forscherinnen aus der Dritten Welt, ,,who write about their rural or working-

66



drickten Frau der Dritten Welt, eine Konstruktion, die, wie die Wissenschaftle-
rin es herausarbeitet, grundlegend ist fir die Selbstvergewisserung der emanzi-
pierten westlichen Feministin.”’

Im Zentrum der Kritik von Mohanty steht, wie angeschnitten, der westli-
che, feministische Diskurs Gber Frauen in der Dritten Welt. So seien ,,a sizable
extent of Western feminist work* durchzogen von ,,assumptions of privilege
and ethnocentric universality, on the one hand, and inadequate self-
consciousness about the effect of Western scholarship on the Third World in the
context of a world system dominated by the West, on the other hand*“ (dies.
[1986] 2003: 19). Aus dieser hegemonialen und selbstvergessenen Position her-
aus erfassen westliche Feministinnen, so die Autorin, nicht die Komplexitét der

Lebenssituation von Frauen, sondern:
,.the feminist writings | analyze here discursively colonize the mate-
rial and historical heterogeneities of the lives of women of the Third
World, thereby producing/representing a composite, singular ‘Third
World woman’ - an image that appears arbitrarily constructed but

nevertheless carries with it the authorizing signature of Western
humanist discourse.” (Ebd.)

Dieser reduktionistischen Darstellung von Frauen in der Dritten Welt entgegnet
sie mit dem Vorschlag, kontextspezifische Analysen vorzunehmen (vgl. dies.
[2002] 2003: 223), worin sowohl ,,the micropolitics of context, subjectivity, and
struggle* als auch ,,the macropolitics of global economic and political systems
and processes” (ebd.) bedacht werden sollten. Am Beispiel von Maria Mies*
(1982) Untersuchung von indischen Spitzenmacherinnen aus Narsapur, die in
Heimarbeit fur den Weltmarkt produzieren, veranschaulicht Mohanty ([1986]
2003: 31 f.), wie die soziale Identitdtskategorie ,,Hausfrau* aus dem Zusam-
menwirken materieller und ideologischer Interessen entsteht und dazu dient, die

Arbeit der Frauen auszubeuten. Hierzu und zur auch von ihr favorisierten Un-

class sisters and assume their own middle-class cultures at the norm and codify working class
histories and cultures as the other. (Ebd.) Die Ubersetzung ,,westliche Feministinnen bzw.
,westlicher Feminismus® ist im diesem doppelten Sinne gemeint.
" In der von Reina Lewis und Sara Mill editierten Anthologie (2010) finden sich wichtige theo-
retische Positionen des postkolonialen Feminismus, so auch Mohantys Essay ,,Under Western
Eyes. Feminist Scholarship and Colonial Discourses”, der erstmals 1986 erschien. Sowohl die-
ser Text als auch ,,“Under Western Eyes‘ Revisited: Feminist Solidarity through Anticapitalist
Struggles* (2002) sind von Mohanty in ,,Feminist without Borders. Decolonizing Theory, Prac-
ticing Solidarity* (2003) herausgegeben worden.

67



tersuchungsmethode von Mies schreibt sie:

., Through a detailed analysis of the structure of the lace industry,
production and reproduction relations, the sexual division of labor,
profits and exploitation, and the overall consequences of defining
women as ‘nonworking housewives’ and their work as ‘leisure-time
activity’, Mies demonstrates the levels of exploitation in this indus-
try and the impact of this production system on the work and living
conditions of the women involved in it. In addition, she is able to
analyze the ‘ideology of the housewife’, the notion of a woman sit-
ting in the house, as providing the necessary subjective and soci-
ocultural elements for the creation and maintenance of a production
system that contributes to the increasing pauperization of women
and keeps them totally atomized and disorganized as workers.
Mies’s analysis shows the effect of a certain historically and cultur-
ally specific mode of patriarchal organization, an organization con-
structed on the basis of the definition of the lace-makers as non-
working housewives at familial, local, regional, state, and interna-
tional levels. The intricacies and the effects of particular power
networks not only are emphasized but form the basis of Mies’s
analysis how this particular group of women is situated at the center
of a hegemonic, exploitative world market.” (Ebd.: 31 f.)

Mohanty halt Mies zugute, dass sie keine vorschnellen Generalisierungen vor-
nimmt, d.h. die Situation dieser Frauen nicht als Exempel fir die Situation aller
Frauen in Indien oder gar der Dritten Welt darstellt, fernerhin die Ausbeutung
der Spitzenmacherinnen nicht als etwas Dritte-Welt-Typisches abtut, sondern
den politdkonomischen und historisch-kulturellen Zusammenhang benennt und
dabei die lokale mit der globalen Ebene verkniipft, und schlieBlich, dass sie die
Spitzenmacherinnen nicht als Passive oder Unterdriickte darstellt, also viktimi-
siert, sondern ihre Widerstandsstrategien aufzeigt (vgl. ebd.).

Mohanty pladiert also - wie auch in den Zitaten sichtbar - fir einen vom
geopolitischen, historisch-materiellen und -kulturellen Kontext getragenen ho-
listischen Ansatz, um Unterschiede und Ungleichheiten zwischen Frauen lokali-
sieren zu konnen. Sie verweist damit auf mehrere sich gegenseitig beeinflus-
sende, je spezifische Ursachen sozialer Positionierung von Frauen. Entspre-
chend halt sie die in den von ihr kritisierten Diskursen gegebene Auffassung
iber Frauen ,,as an already constituted, coherent group with identical interests
and desires, regardless of class, ethnic, or racial location, or contradictions*
(ebd.: 21) fiir verfehlt. Solch eine Auffassung impliziere, wie Mohanty schreibt,

,,a notion of gender or sexual difference or even patriarchy that can be applied
68



universally and cross-culturally. Uberdies unterstellt die Rede von der Homo-
genitét, so Mohanty kritisch (vgl. ebd.: 38), eine den sozialen Beziehungen vo-
rausgehende Gruppenidentitdt von Frauen. Vernachléssigt wird dadurch die
Bedeutung von etwa ,,legal, economic, religious, and familial structures” (ebd.:
40), durch die soziale Beziehungen zwischen Frauen sowie zwischen Frauen
und Manner geordnet werden. Und es sind diese sozialen Beziehungen, in wel-
che Frauen wie auch Ménner involviert sind, in welche sie formend eingreifen
und zugleich von ihnen geformt, d.h. konstituiert werden, so die Autorin. (\Vgl.
ebd.: 25 f., 40, 42) Mohanty spricht sich also daftir aus, unterschiedliche soziale
Ordnungskategorien wie auch soziale Institutionen und Beziehungen als Quel-
len der Bildung weiblicher Subjektivitat zu begreifen. Folglich geht es ihr - mit
Kerner formuliert - um die Kontextualisierung von Gender, ohne die Ge-
schlechtlichkeit selbst zum Thema zu machen. Daflir macht sie aber auf die
Relationalitdt von gender sowie von Geschlechterverhéltnissen und Verhaltnis-
sen zwischen Frauen aufmerksam.

Mohanty lehnt die westlich-feministische Einschatzung von Geschlech-
terverhaltnissen als Unterdriickungsverhaltnisse ab. Ihrer Ansicht nach fhrt die
Analyse von Geschlechterdifferenzen als Ausdruck einer globalen méannlichen
Herrschaft oder eines monolithischen Patriarchats zur Konstruktion einer reduk-
tionistischen und homogenisierenden ,, Third World difference®, ,,that stable, a
historical something that apparently oppresses most if not all women in this
countries® (ebd.: 19, vgl. Kerner 1999: 43). Eine derartige, von allen Differen-
zen und konkreten Unterdriickungsgrinden absehende, die Geschlechterver-
héltnisse als binér, oppositiv und jenseits von sozialen Beziehungen entwerfen-
de und letzten Endes von Unterdriickungserfahrungen von Frauen in der ersten
Welt gefarbte Annahme - Mohanty bezeichnet dies als ethnozentrischen Univer-
salismus - homogenisiert, systematisiert und vereinnahmt die Unterdriickung
der Frauen in der Dritten Welt (vgl. dies.[1986] 2003: 20 f., 38 f.). Fur Mohanty
ist das nichts anderes als eine Form von diskursiver Kolonialisierung der kom-
plexen Lebenslagen von Frauen in der Dritten Welt. Denn, so die Autorin, ,,col-
onization always implies relation of structural domination and a suppression
(...) of the heterogeneity of the subjec(t)s in question.* (Ebd.: 18) Und diskursi-

ve Kolonialisierung ist flir Mohanty ein Ausdruck von Machtausubung (vgl.
69



ebd.). Diese Macht, so die Feministin entschieden, ,,needs to be defined and
named.” (Ebd.: 20) In diesem Zusammenhang erinnert sie westliche Feminis-
tinnen an ihre mit Machtwirkungen ausgestattete hegemoniale Position als In-
tellektuelle. Sie meint:

,Western feminist writing on women in the Third Word must be

considered on the context of global hegemony of western scholar-

ship - that is the production, publication, distribution, and consump-

tion of information and ideas. Marginal or not this writing has polit-

ical effects and implications beyond the immediate feminist or dis-

ciplinary audience. One such significant effect of the dominant ‘rep-

resentations’ of Western feminism is its conflation with imperialism
in the eyes of particular Third World women.” (Ebd.: 21)

Die hegemoniale Sicht beinhaltet nicht nur die soeben beschriebene diskursive
Kolonialisierung der Lebenssituation und Unterdriickung von Frauen in der
Dritten Welt, sie zeigt sich auch in der Konstruktion des Referenzsubjekts
,,Dritte-Welt-Frau“. Mohanty erkldrt den Modus wie folgt: Es wird, so die Wis-
senschaftlerin in Anlehnung an poststrukturalistische und postkoloniale Theore-
tikerInnen (siehe dazu ebd.: 41), das eigene ,,authorial subject() as the implicit
referent” (ebd.: 21) und normbildende Instanz herangezogen, um die ,,cultural
others* (ebd.) zu kodifizieren und zu repréasentieren. Diese, ihrer Ansicht nach
euro- bzw. ethnozentrische und sich als Universalie ausgebende Konstruktion
setzt das Selbst als das Zentrum und den Anderen als das Periphere.”® Damit
wird ein Subjekt-Objekt-Verhaltnis installiert, in dem die westliche Frau als
sdkular, befreit und selbstbestimmt und die ,,Dritte-Welt-Frau® als ungebildet,
traditionsbewusst, familienorientiert und unfrei erscheint. Mohanty kritisiert
diese viktimisierende und der Logik nach den Frauen aus der Dritten Welt wi-
derstdndige Handlungsféhigkeit absprechende Differenzkonstruktion bzw. Re-
prasentation nachdrucklich. Mehr noch: Auch sie beinhalte kolonialisierende
Wirkungen und sei mithin eine Form von Machtausiibung. (Vgl. ebd.: 21 f., 39-
42, und dies. [2002] 2003: 225, 230, vgl. auch Kerner 1999: 43)

"8 Die Konstruktion ist laut Mohanty dem ,,Western humanism* geschuldet, welcher ,,repeatedly
confirms and legitimates (Western) man’s centrality” und ,.the necessary recuperation of the
‘East’ and ,Women’ as others.” (Dies. [1986] 2003: 41) Mohanty spricht hier zwar von der
humanistischen, also modernen Denktradition, aber sie beschreibt letztlich den von poststruktu-
ralistischen Differenztheoretikerinnen kritisierten Phallogozentrismus. So rekurriert sie Luce
Irigaray, ohne sich aber der Denkschule von Irigaray zuzuordnen.

70



Mohanty zeichnet also nach, was diskursive AuBerungen bewirken. Inso-
fern arbeitet sie den Zusammenhang von Macht und Wissen heraus, den sie in
threm Aufsatz von 2002 mit Michel Foucault riickblickend auch so schildert: ,,|
wanted to expose the power-knowledge nexus of feminist cross-cultural scho-
larship expressed through Eurocentric, falsely universalizing methodologies
that serve the narrow self-interest of Western feminism.” (Ebd.: 222 f., vgl.
auch ebd.: 225) Obgleich Mohanty Foucault als Bezugstheoretiker anfiihrt,
verwendet sie nicht sein Machtmodell. Dennoch schwingt Foucaults Denken in
ihrer Kritik am westlichen feministischen Diskurs mit. So deckt sie auf, wie
durch Diskurse Gegenstande hervorgebracht werden, in diesem Falle das Sub-
jekt ,,die unterdriickte Dritte-Welt-Frau“. Um Missverstidndnissen vorzubeugen:
Mohanty geht an keiner Stelle ihres Aufsatzes so weit, um im Sinne von
Foucault zu behaupten, das Individuum und seine Erkenntnisse seien Ergebnis-
se der Macht. Sie ist eher darum bemiiht nachzuweisen, dass die von ihr kriti-
sierten Diskurse fragwirdigen Denkmustern verhaftet sind und bleiben (vgl.
[1986] 2003: 39 ff.). Allerdings gibt es eine gewisse Parallele zu Foucaults Cha-
rakterisierung von Diskursen als Machtinstrumenten und -effekten. Sie be-
schreibt feministische westliche Diskurse insofern als Machtinstrumente, als
durch kolonialisierende und oppositive Reprédsentationsweisen nicht nur die
Geschlechter, sondern auch Frauen aus der Ersten und der Dritten Welt hierar-
chisiert und mithin Machtverhéltnisse zwischen ihnen ins Werk gesetzt werden
(vgl. Kerner 1999: 43) - was ja die Autorin als Machtausiibung definiert. Und
sie beschreibt besagte Diskurse insofern als Machteffekte, als die Dominanz
westlicher Wissensproduktion ein Diskursfeld ausbildet, in dem die Definiti-
onsmacht auf Seiten derselben liegt - wovon sich Mohanty zufolge der westli-
che feministische Diskurs nicht freisprechen kann. Durch Diskurse werden also
Macht- bzw. Herrschaftsverhaltnisse perpetuiert. Genau dagegen richtet sich die
binnenfeministische Kritik von Mohanty. Ihr intellektuelles Engagement wiede-
rum ist beispielhaft dafur, worauf auch Foucault hingewiesen hatte, dass ndm-
lich Diskurse keine monolithischen Gebilde sind. Insofern ist Mohantys Kritik
als ein Eingriff zu begreifen, machtvolle Diskurse zu zerstéren. Sie selbst posi-
tioniert sich dementsprechend und meint, dass ,, [a]ny discussion of the intellec-

tual and political construction of ‘The Third World feminism’ must address it-
71



2

self to two simultaneous projects: the internal critique of hegemonic ‘Western
feminism and the formulation of autonomous feminist concerns and strategies
that are geographically, historically and culturally grounded. The first project is
one of deconstructing and dismantling; the second is one of building and con-
structing. (...) It is the first project that I address myself here.” (Dies. [1986]
2003: 17)

72



4. Geschlecht und Macht in Naila Kabeers feministischem Entwicklungs-

ansatz

In der Einfuhrung von Reserved Realities. Gender Hierarchies in Development
Thought and Practice streift Naila Kabeer den in der Einleitung dieser Diplom-
arbeit schon besprochenen entwicklungspolitischen Paradigmenwechsel und
formuliert die machtkritische und geschlechtsspezifische StoRrichtung ihres im
Rahmen des britischen Institute of Development Studies (IDS) entwickelten
Ansatzes (vgl. dies: 54): der Social Relations Framework (SRF). Sie schreibt:

»The shift from ‘women’ to ‘gender relations’ as the key focus of

analysis in development was an attempt by some feminist scholars

to bring the power relations between women and men into picture.

The problem to relaying on ‘women’ as the analytical category for

addressing gender inequalities was that it led to a focus on women

in isolation from the rest of their lives and from the relationships
through which such inequalities were perpetuated.” (Ebd.: xii)

Kabeer kritisiert hier implizit und im zweiten Kapitel ihres Werkes explizit die
liberalfeministische WID-Schule. So stellt sie eine wesentliche Analyseschwa-
che fest, die sie ihr und dem Liberalismus insgesamt anlastet: namentlich der
dem methodologischem Individualismus’® immanente, aus dem sozialen Kon-
text herausgerissene und ,korperlose* Subjektbegriff und damit zusammenhéan-
gend sein reduktionistischer Entwurf von Handlung und Handlungskontext, von
sozialen Akteuren und Strukturen also (vgl. ebd.: 13-19, 27-37). Diesen fur
Kabeers Geschlecht- und Machtbegriff wichtigen Konnex werde ich noch skiz-
zieren. An dieser Stelle mochte ich aber anmerken, dass sie im Zitat - ebenfalls
implizit - den marxistischen Feminismus dependenz- und subsistenztheoreti-
scher Provenienz aufgreift (vgl. ebd.: 46-53) und dessen zwei Elemente, die sie
im Liberalfeminismus bzw. Liberalismus vermisst, in ihre eigene Analyse inte-
griert: namentlich die sozialen Strukturmomente ,,Klasse* und ,,Patriarchat* als
wichtige Determinanten der machtbesetzten sozialen Beziehungen zwischen

den Geschlechtern wie auch der Konstruktion von Geschlecht. Auch diesen

" Dieter Nohlen (2002: 536) definiert den methodologischen Individualismus als eine sozial-
wissenschaftliche Strategie, die gesellschaftliche ,,Phdnomene aufgrund von Handlungen und
Handlungsmustern individueller Akteure, d.h. ihrer Handlungsdispositionen: Intentionen, Zie-
lev, Neigungen, Verhaltensweisen, etc.” zu erkldren sucht, und in ihrer ,,aufgeklirten Anwen-
dung“ wiirden, so Nohlen weiter, ,sowohl die Handlungskontexte als auch die nicht-
beabsichtigten Folgen individueller Handlungen beriicksichtigt.

73



Zusammenhang werde ich skizzieren. Ich werde aber auch mit Kabeer aufzei-
gen, dass sie einen Mittelweg zwischen dem Liberalismus und dem Materialis-
mus sucht, um sowohl die Akteurs- als auch die Strukturperspektive nutzbar zu
machen fur ihre Analyse von Geschlechterverhéltnissen. Auf die von ihr als zu
abstrakt und deterministisch bewertete, holistische Untersuchungsmethode des
materialistischen Feminismus sich beziehend und den methodologischen Indi-

vidualismus kritisierend, schreibt Kabeer entsprechend:

,Despite their obvious political differences, both the accounts of
women in the international context discussed so far (...) are located
at similarly abstract and highly aggregated systems of domination
rather than in the specific institutions, constraints and practices
through which these systems of domination are manifested in peo-
ple’s every day lives. They represent an form of ‘holistic’ analysis
which effectively reserves the flow of causality found in methodo-
logical individualism, so that instead of flowing up from the lowest
level of analysis, causality is now imposed top-down from the high-
er levels (...) . (...) An alternative form of ‘holism’ is possible which
seeks to uncover the interconnections between different spheres and
levels of society, and between individuals and social structures. A
concern to structural forces need not preclude awareness of women
and men as historically located actors coping with, and seeking to
transform, the condition of their lives. And while dominance may be
a near-universal phenomenon, it generally operates in more con-
cealed and variable ways than allowed by the global patriarchal
model. It may take the form of brute male force (...), but more often
it operates as an aspect of organisation of collective life.” (Ebd.: 53

f)
Eines lasst sich jetzt schon festhalten bzw. vorwegnehmen: Kabeer argumentiert
aus einer entwicklungssoziologischen Perspektive, entwirft die Adressaten der
Entwicklungszusammenarbeit - Frauen und Ménner - als handlungsféhige und
nicht ein fir alle Mal determinierte Subjekte, lokalisiert die Geschlechter vor-
erst soziohistorisch, spéter auch bio-sozial, soziokulturell und -6konomisch,
zudem weist sie auf die zwar in sich dynamischen und gesellschaftlich herge-
stellten, aber dennoch asymmetrischen Geschlechterverhaltnisse hin. Damit
kommen wir auf unser Thema zuriick, auf den Begriff des Geschlechts und der

Macht namlich.

74



4.1. Der Begriff des Geschlechts

Ein Ausgangspunkt von Kabeers Geschlechtsbegriff ist die kritische Auseinan-
dersetzung mit dem liberalen Begriff des Individuums, dem ,,rational individu-
al“ (ebd.: 27). TIhre Kritik setzt an bei der uns aus dem Liberalfeminismus be-
kannten gleichheitstheoretischen Fundierung des Menschen qua Vernunft und
Handlungskompetenz, ,,the ability to reason, to choose the best means to achie-
ve (...) goals.”“ (Ebd.) Fiir Kabeer basiert dieses Konstrukt auf dem ,,normative
dualism® (Jagger 1983, zitiert in Kabeer 1994: 27), d.h. auf der hierarchischen
und vergeschlechtlichten Entgegensetzung von etwa Geist/Kultur respektive
Kdorper/Natur. Kurz: Kabeer hinterfragt den modernen androzentrischen Sub-
jektbegriff. Ihre Kritik wird deutlich in ihrer Analyse des Zusammenhanges
zwischen dem Rationalitatsbegriff und der davon abgeleiteten Auffassung tber
die Geschlechtergleichheit und die Gleichheit zwischen Frauen (ebd.: 27-34).
Im Konzept der Geschlechtergleichheit entlang von Rationalitat beman-
gelt Kabeer die Abwertung von korperlichen und emotionalen Féahigkeiten und
den entsprechenden Tétigkeiten: ,,Human effort that requires the exercise of
intellectual faculties is given precedence over manual labour; work that is
guided by instrumental criteria is given precedence over effective labour.”
(Ebd.: 27) Kabeer kritisiert ferner die mit ,,Rationalitdt* einhergehende Nicht-
beachtung der ,,social implications of biology for individual agency, choice and
rationality” (ebd.: 28). Um zwei von ihr angefiihrte Beispiele zu nehmen, die
Handlung und Wahl betreffen und in ihr Geschlechtkonzept eingelassen sind,
heilRt das: Die korperliche Differenz zwischen den Geschlechtern, wie etwa
Gebaren oder Stillen, impliziert Kabeer zufolge nicht nur, dass diesbeziglich
nicht von einer Wahl gesprochen werden kann, sondern auch, dass es je nach
Geschlecht unterschiedliche Erfahrungen von Korperlichkeit und unterschiedli-
che Formen der Partizipation an der Gesellschaft existiert. Und wie gesell-
schaftliche Arrangements hinsichtlich der Befriedigung biologischer Grundbe-
durfnisse - hier fiihrt sie Bediirfnisse nach ,,water, food, clothing, shelter, health
care” (ebd.) an, was ihren entwicklungspolitischen Hintergrund sehr gut wie-
dergibt - organisiert werden, impliziert nicht nur, so Kabeer, dass dadurch die

Erfahrungswelt der Geschlechter unterschiedlich strukturiert wird, sondern

75



auch, dass je nach korperlicher Verfassung - ,,the very young, the very old, the
disabled, and the sick* (ebd.) - die Arbeit, die dazu nétig ist, um diese Bedurf-
nisse zu befriedigen, von unterschiedlicher Intensitat ist und unterschiedliche
Wahl- oder Handlungsmdglichkeit nach sich zieht. (Vgl. ebd.) Kabeer verwehrt
sich also gegen liberale Begriffskonstrukte, die jenseits der geschlechtlichen
Kdrperlichkeit und korperlichen Verfassung stehen und die Tatigkeiten, welche
unmittelbar die Korperlichkeit betreffen, abwerten beziehungsweise geistige
und korperliche Arbeit hierarchisieren. Sie verwehrt sich auch gegen Konstruk-
te, die das Eingebundensein von Individuen in die Gesellschaft ignorieren. Fer-
nerhin sind fir sie sowohl Koérperlichkeit als auch Tatigkeit keine Begriffe, die
ohne weiteres mit Handeln- und Wéhlen-Kénnen in Zusammenhang gebracht
werden konnen. Das Kabeersche Subjekt ist also nicht nur ein geistiges, son-
dern auch korperliches bzw. korperlich tatiges Subjekt, das in die Gesellschaft
eingelassen ist und dessen Erfahrungswelt sowohl von der ,,Natur* als auch von
der ,,Gesellschaft beeinflusst wird. Thr Begriff des Subjekts und mithin des
Geschlechts enthalt dementsprechend sowohl gender als auch sex. ,,Geschlecht*
ist also eine bio-soziale Kategorie.

Was die Gleichheit innerhalb der Genus-Gruppe ,,Frau® anbelangt, so fuft
sie — Kabeer zufolge — auf demselben Argument: dem des ,korperlosen’, ratio-
nalen Subjekts (vgl. ebd.: 30). Kabeer entkraftet das Gleichheitspostulat mit
einer Reithe von im entwicklungspolitischen Diskurs beheimateten ,,Third
World Feminists® (ebd.: 31), wie etwa jene von der DAWN-Gruppe. Dabei ar-
beitet Kabeer u.a. politbkonomisch bedingte (class) und auf Hautfarbe (race)
zuriickfihrbare, global und lokal wirkende strukturelle Ursachen der Ungleich-
heit zwischen Frauen heraus, aber auch die daraus resultierende Unmdoglichkeit
eines alle Frauen umfassenden Feminismus, einer voraussetzungslosen weltwei-
ten Solidaritat unter Frauen (global sisterhood) und einer die Interessen aller
Frauen vereinenden Politik (vgl. ebd.: 30-33, 38). Kabeer argumentiert also, um
auf den Begriff des Geschlechts zuriickzukommen, im Sinne der Intersektiona-
litatstheorie und des Postkolonialismus, indem sie andere soziale Kategorien
hervorhebt und diese in ihre Uberlegungen einbezieht. Ein einheitliches Subjekt
,Frau“ wire also mit Kabeer nicht begriindbar, ebenso wenig der alleinige Fo-

kus auf gender. Davon zeugt auch ihre teils an Ann Whitehead (1981) entlehnte
76



Feststellung, dass ,,[w]hile ‘gender is never absent’, it is never present in pure
form. It is always interwoven with other social inequalities, such as class and
race, and has to be analysed through a holistic framework if the concrete condi-
tions of life for different groups of women and men are to be understand.*
(Ebd.: 65) Wie wir noch sehen werden, beschrankt sich diese Aussage auf zwel
soziale Kategorien, gender und class ndmlich. Zumindest wird der Begriff des

Geschlechts von ihr erweitert.

Der Begriff des Geschlechts wird von Kabeer auch strukturtheoretisch eingebet-
tet. Sie fachert diesen Aspekt tber die Diskussion der Dependenz- bzw. Subsis-

tenz-Schule auf. Kabeer schreibt:

,»Within the development studies, feminist using a Marxist perspec-
tive they have shared a common starting point in its analysis of cap-
ital accumulation as the driving force behind unequal development
and social order. They have also shared a common view of sexual
inequalities as systematically produced, and indeed essential to, a
fundamentally unequal international order. However, they have di-
verged from traditional Marxism - and from each other - in the
place they give to sexual inequality in their explanation of overall

social inequality.” (Ebd.: 46)

Der Punkt, an dem sich die Geister scheiden, ist einer, den wir aus dem materia-
listischen Feminismus kennen, namlich der der Fragestellung nachgehende,
welche Rolle der Kapitalismus und das Patriarchat bei der Unterdriickung der
Frau spielen und wie die beiden Strukturmomente zu bewerten sind, will man
ihre Rolle bei der Herstellung der sozialen Kategorie ,,Geschlecht™ und der
asymmetrischen sozialen Beziehungen zwischen den Geschlechtern verstehen.
Diesen Faden nimmt Kabeer auf und kritisiert Dependenzfeministinnen und

Subsistenzdenkerinnen ob der Uberbetonung eines dieser Momente.®® Aus die-

8 |nteressanterweise wirft sie den Verterinnen der Subsistenz-Schule fast genau das vor, was
auch Mohanty den westlichen Feministinnen vorgeworfen hatte. Dabei arbeitet sie ihre Kritik
am Beispiel von Maria Mies‘ Untersuchungen heraus und meint, dass Mies ‘starres* (ahistori-
sches, verallgemeinerndes, ménnliche Gewalt als das bestimmende Element verstehendes, die
Geschlechterverhaltnisse als antagonistische darstellendes, Frauen viktimisierendes und Ménner

77



ser hier angeschnittenen, kritischen Diskussion zieht sie aber auch wesentliche
Erkenntnisse fiir ihren Ansatz heraus (vgl. ebd.: 46, 49, 51 f., 54-68),%" welcher
an den als patriarchal-kapitalistisch ausgelegten Geschlechtsansatz des sozialis-
tischen Feminismus erinnert. So stellt Kabeer die geschlechtliche Arbeitsteilung
und mithin den Korper sowie die Reproduktions- und Produktionsarbeit in den
Mittelpunkt ihrer patriarchats- und kapitalismuskritischen Analyse von Ge-
schlecht. Fernerhin zieht sie eine Analysestrategie vor, die induktiv vorgeht,
dabei auf verschiedenen Ebenen ansetzt und die Wechselwirkungen derselben
in Betracht zieht: Gemeint sind die Ebenen Haushalt, Staat und Markt. Kabeer
definiert sie alle als von den Strukturmomenten ,,Patriarchat” und ,,Kapitalis-
mus‘ geprigte soziale Institutionen. Als solche bestimmen sie ihr zufolge die
Geschlechtsidentitat, und zwar durch die in sie eingelassenen und durch soziale
Beziehungen sich manifestierenden sozialen Regeln, Normen und Praktiken.
Kabeer analysiert auch die Effekte, die von den sozialen Institutionen ausgehen
und sich in den Beziehungen der Geschlechter materialisieren. Dabei identifi-
ziert sie Ménner ,,as social category and as individuals® (ebd.: 49) - als Nutz-
nieRer der Verhéltnisse. Deshalb beschreibt sie auch an vielen Stellen ihres
Werkes die Geschlechterverhéltnisse als asymmetrische, von ,,male power*
durchzogene soziale Verhaltnisse. Geschlechterverhéltnisse versteht sie zwar als
sozial induzierte und strukturell vorgegebene Machtverhéltnisse, was aber nicht
suggerieren sollte, dass Kabeer diese als unveranderliche begreift. Sie be-
schreibt die Geschlechter als handlungsfahige Subjekte, welche die asymmetri-
schen Geschlechterverhaltnisse umgestalten kénnen - dazu aber spéter. An die-

ser Stelle ist festzuhalten, dass Kabeer ,,Geschlecht” als eine relationale, in so-

verteufelndes) Patriarchatskonzept ,,leads her into (...) hopeless political cul-de-sac* (ebd.: 53),
sprich: Mies ordne falschlicherweise vielféltige gesellschaftliche Phdnomene unter einen Oberbe-
griff und unterminiere dadurch unnétigerweise das Erklarungspotenzial des Begriffes (vgl. ebd.:
52 f.) Wisste man nicht, dass Kabeer und Mohanty ein und dieselbe Wissenschaftlerin interpre-
tieren, kdnnte man glauben, es handele sich um verschiedene Personen bzw. Denkansétze. Wel-
che der Lesarten von Mies‘ stimmt, soll und kann hier nicht entschieden werden. Wichtig war
mir darzulegen, auf was die beiden Feministinnen abstellen.
8 An dieser Stelle sollte aber nicht unerwahnt bleiben, dass sie ihre kritische Bezugnahme auch
mithilfe von anderen Wissenschaftlerinnen formuliert bzw. mit ihnen ihren Geschlechtsbegriff
entwickelt, und zwar insbesondere mit Gayle Rubin und mit der sogenannten SOW-Gruppe
(Subordination of Women), einer Gruppe von Entwicklungsforscherinnen aus dem Kontext des
Brightoner Forschungsinstituts IDS (vgl. dies. 1994: 54). Letztere wiederum, aber auch Depen-
denz- und Subsistenztheoretikerinnen werden zu den Vertreterinnen des so genannten WAD-
Ansatzes (Women And Development) gezahlt (vgl. Frey 2003, Young 2002).

78



zialen Institutionen und Beziehungen erzeugte GroRe entwirft.

Um Kabeers relationalen Geschlechtsbegriffs zu verdeutlichen, bietet sich die
folgende Paraphrase von Karl Marx‘ Diktum zu sozialen Beziehungen an:
,What is a domesticated women? A female of the species. The one
explanation is as good as the other. A women is a women. She only
becomes a domestic, a wife, a chattel, a playboy bunny, a prostitute,
or a human dictaphone in certain relations. Torn from this relation-

ships, she is no more the helpmate of man than gold in itself is
money”. (Rubin 1975, zitiert in Kabeer 1994: 55)

Dass mit ,,Frau“ soziale Positionen und kulturelle Bedeutungen unterschied-
lichster Art einhergehen, ist Kabeer nach eine Frage der Gesellschaft, genauer
eine der Geschlechterverhéltnisse (gender relations), definierbar als das ,,full
ensemble of social relationships* (ebd.), beziehungsweise, als die von ,,social
rules and practices® (ebd.: 56) konstruierte soziale Bezichung. Wie aber der
soziale Vergeschlechtlichungsprozess vonstatten geht, also sex in gender trans-

poniert wird, das erklart sie wie folgt:

,Gender relations ... simultaneously suppress natural similarities
between the sexes and exacerbate the differences, ensuring that the
male and female of the human species are channelled into mutually
exclusive categories of women and men, based on mutually exclu-
sive traits of masculinity and femininity.” (Ebd.)

Den Prozess des Verwischens von Ahnlichkeiten und Heraushebens von Unter-
schieden bezeichnet Kabeer als ,highly selective interpretation of the human
body* (ebd.), weil lediglich die generative Funktion des menschlichen Korpers
markiert, aber seine Bedeutung fur die Wahrnehmung der Welt (vgl. ebd.: 55 1.)
nicht in Betracht gezogen werde. Das ist eine der Erklarungen, die Kabeer an-
bietet. Sodann argumentiert sie, warum die Verschiebung einer biologischen
Kategorie in eine soziale Kategorie nicht ohne weiteres geht. Dabei liefert sie
Denkfiguren, die sich in ihr Vorhaben, den Geschlechtsbegriff als eine struktu-
relle wie auch offene Kategorie zu konzeptualisieren, einftigen, und zwar: dass
die soziale Organisation von Produktion und Arbeit historisch kontingent sei,
wovon der Korper — siehe etwa die KorpergrolRe — nicht auszunehmen waére;
dass kulturelle Normen von Mannlichkeit/Weiblichkeit aufgrund von z.B. ,,uni-

que quality of human beings to resist, choose and interpret ... rules and prac-

79



tices (ebd.: 56) sich nicht ein-zu-eins umsetzen liel3en; dass schliellich nicht
nur die Geschlechterverhéltnisse, sondern auch andere soziale Verhéltnisse ,,the
way which biological difference is translated into gender inequality* (ebd.) be-
stimmten, dabei seien vor allem class und gender diejenigen Momente, die in
einem Wechselverhaltnis stinden und Ungleichheit zwischen Frauen bewirkten
(vgl.: 56 f.). In diesen drei Hauptargumenten ist die von ihr favorisierte Situie-
rung des Subjekts als historisch, 6konomisch und kulturell Gegebenes enthal-
ten, ebenso die Betonung der Differenz zwischen den Frauen. Und neben ihrem
Verstdndnis von Normen, Regeln und Praktiken als dynamischen Entitaten (vgl.
ebd.: 55) bildet ihr Hinweis auf die — von ihr nicht naher bestimmte, aber offen-
sichtlich ontologisch gedachte — menschliche Fahigkeit, widerstandiges Han-
deln entwickeln zu koénnen, die Grundlage flr ihr Pladoyer, Subjekte nicht als
determinierte zu sehen. Von hier aus versucht Kabeer die Akteurs- und Struk-
turperspektive miteinander zu versohnen, also: die Handlungsfahigkeit des Sub-
jekts zu unterstreichen, ohne die strukturellen Rahmenbedingungen von Han-
deln auszublenden; die Gesellschaft strukturierende Momente wie class und
gender zu betonen, ohne dem Subjekt das Eingriffspotenzial in soziale Verhalt-
nisse abzusprechen. Vor diesem Hintergrund unternimmt Kabeer die Analyse
von den weiter oben genannten sozialen Institutionen als Quellen der Ge-
schlechtsidentitat und der asymmetrischen Geschlechterverhéltnisse.

Die soziale Institution ,,Haushalt® ist fiir Kabeer ein entscheidender Ort.
Familiale soziale Beziehungen, ,,Kinship and family*, ordnen ihr zufolge ,,gen-
der both as individual identity as well as social inequality (ebd.: 57). Sie seien
auch ,,governed by social ‘rules’ which determine how assets are to be distrib-
uted between the occupants of the different relationships, how authority and
status are to be assigned, and how labour allocated. Familial relationships are a
primary mechanism through which social meanings are invested in, social con-
trols exercised over women’s bodies, labour, sexuality, reproductive capacity
and live choices (ebd. 58), kurz: das System ,,Familie® ist die erste reproduk-
tive, wenn man so will, Durchgangsstation fur gender und gender relations. Die
zweite sind der Staat und der Markt. Letzterer wird von Kabeer auf die ge-
schlechtsspezifische Arbeitsteilung hin thematisiert, darauf, welche Bedeutung

und Folgen sie bei der Erzeugung von geschlechtsspezifischen Normen, Regeln
80



und Praktiken hat und wie diese sich auf Frauen und Mé&nner auswirken. So

schreibt sie:
/At its simplest, the gender division of labour can be seen as the al-
location of particular tasks to particular people. It becomes a social
structure to the extend that this allocation poses a constraint on fur-
ther practice ... . This happens in a number of interrelated ways.
Prior divisions of labour become sedimented through practice so
that they take on the significance of social rules ... . What may have
started out as a way of organizing labour takes on a normative sig-
nificance so that values become embodied in the task and in who
does them. The routine assignment of women and men to specific
tasks become intimately contexts ... . To challenge the gender divi-

sion of labour within a social order is to change the basis of core
gender identities.” (Ebd.: 59)

Kabeer stellt also einen Zusammenhang zwischen routinierter geschlechtlicher
Arbeitsteilung und Internalisierung, Naturalisierung und im Besonderen Nor-
malisierung derselben her, was auch nicht verwundert, dass sie die Uberwin-
dung der geschlechtsspezifischen Asymmetrien an die Uberwindung der eben-
solchen Arbeitsteilung koppelt. Dieser Zusammenhang ist bei Kabeer insofern
elementar, als sie den gleichen Mechanismus in allen Bereichen der 6ffentlichen
Sphare ausmacht (vgl. ebd.: 59 ff). So kommt sie zum Schluss, dass ,,gender is
seen to be an aspect of all organizational relation and behaviour, more dinstinct
and explicit in some institutional locations than others, but always interacting to
shape the identities, practices and life-chances of different groups of women
and men in quite specific ways. An analysis of rules, norm and practices
through which different institutions construct gender divisions and hierarchies
help to uncover the underlying shared ideologies which govern apparently dis-

tinct and separate institutions.« (Ebd.: 61)

81



4.2 Der Begriff der Macht

In Anbetracht, dass auch so bezeichnete ,,Ohnméchtige™ widerstandsféahig sind,
maochte Kabeer Abstand nehmen von, wie sie sie nennt, statischen Kategorien,
die Macht und Ohnmacht fest zuschreiben. Ihr Ziel ist es Macht und Ohnmacht
dynamisch zu analysieren, d.h. Erméchtigung (empowerment) und Entmachti-
gung (disempowerment) zum Gegenstand zu nehmen (vgl. dies. 1994: 224). Es
besteht aber die Frage, was Macht selber ist. Kabeer entwickelt aber keine ei-
genstandige Machttheorie, sondern bezieht sich auf Steven Lukes Werk
,Power: A Radical View* (1974). Lukes unterscheidet drei Machtdimensionen,
die von ihrer Grundstruktur her auf Max Webers Machtdefinition Bezug neh-
men, weil die Asymmetrie letztlich das dominierende Prinzip ist.

Die erste Dimension ist ,,Macht zu* (power to): ,,It defines power as the
capacity of an actor to affect the pattern of outcomes against the wishes of other
actors and asks the question ‘who prevails in decision-making?* (Kabeer 1994:
224) Dieser uns bekannten intersubjektiven Weberschen Argumentation, wel-
chen Kabeer in der liberalfeministischen WID-Schule ausmacht, sieht sie noch
aufbaufahig ohne direkte Kritik zu formulieren (vgl. ebd.: 224 1.).

Eine erste Uberwindung bietet Kabeer zufolge ,Macht iiber* (power 0-
ver), die zweite Machtdimension. Sie ist instiutionalistisch, will weg ,,from the
interpersonal exercise of power to its institutionalized basis* (ebd.: 225). Ka-
beer weist damit auf Institutionen als hintergriindigen Machtreproduzenten hin,
die liber ,,biased norms, rules and procedures* (ebd.) funktionieren und begren-
zen konnen, was die Subjekte in ihren Machtbeziehungen entscheiden oder
eben auch nicht entscheiden kénnen:

,,A broader view of power would focus not only on the enactment of

decisions, but also on exclusion of certain issues from the decision-

making agenda, so that they are suppressed from being ‘decisiona-
ble’(ebd.).*

Die Schlussfolgerung lautet, dass ,,[o]vert discrimination or patriarchal conspir-
acies are unneccessary when male privilege can be assured simply by mobiliz-
ing routine institutional procedures.” (Ebd. 226)

Beide Anséatze eint Kabeer zufolge, dass sie die Machtkonflikte als stets

identifizierbare unterstellen:

82



., There is no room here for the idea that ,interests might be unarticu-
lated or unobservable, and above all, for the idea that people might
be mistaken about, or unaware of, their own interests® ... . (...)
Lukes offers a third dimension of power to address this gap. (...) It
recognizes that conflicts of interest may be suppressed not only
from the decision-making agenda, but also from the consciousness
of the various parties involved* (Ebd.)

Fur Kabeer ist dieser Zusammenhang, in dem enthalten, was Feministinnen als
so genannte ,,Macht von innen‘ (power within) begreifen, die qua Normen legi-
timiert ist. Die Annahmen sind: der Dualismus Transparenz/Intransparenz ei-
nerseits und der Dualismus richtiges Bewusstsein/falsches Bewusstsein ande-
rerseits (vgl. ebd.: 227). Gendertheoretisch sieht Kabeer aber kein Ergén-
zungsverhaltnis zwischen beiden Dualismen:

,» ... positing non-transparency of strategic gender interests does

not necessarily imply false consciousness on the part of women. In-

terests emerge out of different dimensions of social life, but they are
always rooted in experience (ebd.: 228)

SchlieBlich halt Kabeer fest, dass fir Frauen empowerment eine power from
within sein muss als Attribut ,,to improving their ability to control resources, to

determine agendas and make decisions® (ebd.: 229).

83



5. Resumee

Im Resumee der vorliegenden Arbeit muss kritisch festgehalten werden, dass
Kabeers entwicklungspolitischer Feminismus den in den Eingangsabschnitten
untersuchten theoretischen Erfordernissen nach Differenzierung in der Gender-
analyse nicht Rechnung tragen kann. Ihr begriffstheoretischer Ansatz ist praxis-
orientier und bleibt technisch, so dass er gesellschaftstheoretischen Anspriichen
nicht gewachsen ist. Es scheint, als wolle sie tiber den Arbeitsbegriff eine Uni-
versalrezeptur fir hochdifferenzierte gesellschaftliche Bedingungen konstru-
iren. Und so sehr sie auch bemiht ist, ein Geschlechtsbegriff zu entwerfen: Die-
ser wird zu einfach abgeleitet aus Arbeitsweltsbedingungen und den ihnen spe-

zifischen Analysetools.

Kabeers ,,Machtbegriff* wiederum ist passformig zu ihrer Gender-
Konzeption entworfen. Ihr theoretischer Gender-Rahmen uUberstllpt ihrer

Machtkonzeption ihre konstitutiven Bestandteile (Normen, Regeln, Praxis).

84



Literatur

Aufsatze, deren urspringliches Erscheinungsjahr von dem des Sammelbandes
abweichen, sind in eckigen Klammern nach dem Namen der Autorin oder des

Autors gesetzt

Alsop, Rachel/Fitzsimons, Annette/Lennon, Kathleen, with a guest chapter on
psychoanalysis by Ros Minsky 2009: Theorizing gender. Cam-
bridge/Oxford/Malden.

Amy, Allen 1999: The Power of Feminist Theory. Domination, Resistance, Sol-
idarity. Boulder/Oxford.

Amy, Allen 2009: Gender and Power. In: Stewart R. Clegg und Mark Haugaard
(Hg.): The SAGE Handbook of Power. Los Angeles/London/New Delhi et
al.. S. 293-309.

Amy, Allen 2011: Feminist Perspectives on Power. In: Stanford Encyclopedia
of Philosophy.

Quelle: http://plato.stanford.edu/archives/spr2011/entries/feminist-power/
(zugegriffen am 05.02.2012)
Arendt, Hannah 2009: Macht und Gewalt. Neunzehnte Auflage. Minchen.

Arendt, Hannah 1960: Vita activa oder Vom tétigen Leben. Munchen.

Aulenbacher, Brigitte 2008: Geschlecht als Strukturkategorie: Uber den inneren
Zusammenhang von moderner Gesellschaft und Geschlechterverhdltnis. In:
Silvia Marlene Wilz (Hg.): Geschlechterdifferenzen — Geschlechterdiffe-
renzierungen. Ein Uberblick tiber gesellschaftliche Entwicklungen und the-
oretische Positionen. Wiesbaden. S. 139-166.

Becher, Catrin 2004: Systeme des Nichtwissens, Expertentum und die Macht
der Wissensproduktion: zur Konstruktion von Frauen und Gender in der
Entwicklungszusammenarbeit. In: Bettina Boeckle, Michael Ruf (Hg.): Ei-
ne Frage des Geschlechts. Ein Gender-Reader. Wiesbaden. S. 153-167.

Becker, Ruth/Kortendiek, Beate 2005: Reflexionen zum Stand der Frauen- und
Geschlechterforschung: Theorie, Methoden, Empirie. In: Journal Netzwerk
Frauenforschung NRW Nr. 18. S. 24-30. (Als Vortrag erstmals gehalten bei
der Jahrestagung ,,AnstoBige Einfliisse” des Netzwerks NRW 2004)

Becker-Schmidt, Regina [1993]: Geschlechterdifferenz — Geschlechterverhalt-
85


http://plato.stanford.edu/archives/spr2011/entries/feminist-power/

nis: Soziale Dimensionen des Begriffs ,,Geschlecht”. In: Hark Sabine
(Hg.): Dis/Kontinuitaten. Feministische Theorie. Zweite, aktualisierte und
erweiterte Auflage. Wiesbaden 2007. S. 115-127.

Becker-Schmidt, Regina 1999: Frauen-, Geschlechter- und Geschlechterver-
héltnisforschung in Naturwissenschaften, Technik und Medizin. Ein \Vor-
trag anldsslich des wissenschaftlichen Kolloquiums des NFFG ,,Geschlech-
terverhéltnisse - Naturverhéltnisse* am 17. September 1999 an der Univer-
sitdt Hannover,

Quelle: http://www.nffg.de/vortragbs.htm (zugegriffen am 04.03.2005).

Becker-Schmidt, Regina 2011: Frauenforschung, Geschlechterforschung, Ge-
schlechterverhdltnisforschung. In: Regina Becker-Schmidt, Gudrun-Axeli
Knapp: Feministische Theorien zur Einfuhrung. Finfte, erganzte Auflage.
Hamburg. S. 14-64.

Becker-Schmidt, Regina/Knapp, Gudrun-Axeli 2011: Vorbemerkung. In: Regi-
na Becker-Schmidt, Gudrun-Axeli Knapp: Feministische Theorien zur Ein-
fuhrung. Flnfte, erganzte Auflage. Hamburg. S. 7-13.

Beneria, Lourdes/Sen, Gita [1981]: Accumulation, Reproduction and Women’s
Role in Economic Development: Boserup Revisited. In: Nalini Visvana-
than, Lynn Duggan, Laurie Nisinoff et al. (Hg.): The Women, Gender and
Development Reader. London/New Jersey/Dhaka et al. 1997. S. 42-51.

Braidotti, Rosi 1998: Sexual Difference Theory. In: Allison Jagger, Iris Marion
Young (Hg.): A Companion to Feminist Philosophy. Malden/Oxford. S.
298-306.

Braidotti, Rosi 2011: Sexual Difference Theory. In: Rosi Braidotti: Nomadic
Subjects: Embodiment and Sexual Difference in Contemporary Feminist
Theory. Zweite Auflage. New York.. S. 91-115.

Braig, Marianne [1999]: Fraueninteressen in Entwicklungstheorie und —politik.
Von Women in Development zu Mainstreaming Gender. In: Reinhold E.
Thiel (Hg.): Neue Ansatze zur Entwicklungstheorie. Bonn 2000. S. 110-
121.

Braunmdihl, Claudia von 1998: Gender und Transformation. Nachdenkliches zu
den Anstrengungen einer Beziehung. In: Eva Kreisky, Birgit Sauer (Hg.):

Geschlechterverhaltnisse im Kontext politischer Transformation. Opla-
86


http://www.nffg.de/b%1f%1f_vortragbs.htm

den/Wiesbaden. S. 475-449.

Brunkhorst, Hauke 2007: Macht und Verfassung im Werk Hannah Arendts.
Quelle: http://www.hannaharendt.de/download/3_brunkhorst.pdf (zugegrif-
fen am 25.04.2012)

Butler, Judith 1991: Das Unbehagen der Geschlechter. Frankfurt am Main.

Casale, Rita/Rendtorff, Barbara (Hg.) 2008: Was kommt nach der Geschlechter-

forschung. Zur Zukunft feministischer Theoriebildung. Bielefeld.

Dietze, Gabriele/Hornscheidt, Antje/Palm, Kerstin/Walgenbach, Katharina
2007: Einleitung. In: Katharina Walgenbach, Gabriele Dietze, Antje Horn-
scheidt, Kerstin Palm (Hg.): Gender als interdependente Kategorie. Neue
Perspektiven auf Intersektionalitdt, Diversitdt und Heterogenitat. Opla-
den/Farmington Hills. S 7-22.

Dietze, Gabriele 2006: Schnittpunkte. Gender Studies und Hermaphroditismus.
In: Gabriele Dietze, Sabine Hark (Hg.): Gender kontrovers. Genealogien
und Grenzen einer Kategorie. Konigstein/Taunus. S. 46-68.

Dominijanni, Ida 2008: Matrix der Differenz. Zum Unterschied zwischen gen-
der und sexueller Differenz. In: Rita Casale, Barbara Rendtorff (Hg.): Was
kommt nach der Geschlechterforschung. Zur Zukunft feministischer Theo-
riebildung. Bielefeld.. S. 139-168.

Drygala, Anke/Glnter, Andrea (Hg.) 2010: Paradigma Geschlechterdifferenz.
Ein philosophisches Lesebuch. Sulzbach/Taunus.

Esser, Josef 2002: Mehrwert/Mehrwerttheorie. In: Dieter Nohlen und Rainer
Olaf Schulze (Hg.): Lexikon der Politikwissenschaften. Theorien Methoden
Begriffe. Band 1 A-M. Minchen. S. 5109.

Esser, Josef 2002: Historischer Materialismus. In: Dieter Nohlen und Rainer
Olaf Schulze (Hg.): Lexikon der Politikwissenschaften. Theorien Methoden
Begriffe. Band 1 A-M. Minchen. S. 324.

Fink-Eitel, Hinrich 1997: Michel Foucault zur Einflihrung. Dritte, durchgese-
hene Auflage. Hamburg.

Fischer, Karin/Hodel, Gerald/Parnreiter, Christof 2002: 50 Jahre ,,Entwick-
lung“: Ein uneingeldstes Versprechen. In: Karin Fischer, Irmtraud Hanak,
Christof Parnreiter (Hg.): Internationale Entwicklung. Eine Einfiihrung in

Probleme, Mechanismen und Theorien. Frankfurt am Main. S. 16-41.
87


http://www.hannaharendt.de/download/3_brunkhorst.pdf

French, Marilyn 1985: Power. In: Marilyn French: Beyond Power. On Women,
Men, and Morals. London. S. 504-512.

French, Marilyn 1994: Power/Sex. In: Lorraine H. Radtke, Henderikus J. Stam
(Hg.): Power/Gender. Social Relations in Theory and Practice. Lon-
don/Thousand Oaks/New Delhi. S. 15-35.

Frey, Regina 2003: Gender Mainstreaming. Geschlechtertheorie und —praxis im
internationalen Diskurs. Konigstein/Taunus.

Foucault, Michel 1999: Der Wille zum Wissen. Sexualitadt und Wahrheit. Erster
Band. Elfte Auflage. Frankfurt am Main.

Gildemeister, Regine 2010: Doing Gender: Soziale Praktiken der Geschlechter-
unterscheidung. In: Ruth Becker, Beate Kortendiek (Hg.): Handbuch Frau-
en- und Geschlechterforschung. Theorie, Methoden, Empirie. Dritte, erwei-
terte und aktualisierte Auflage. Wiesbaden. S. 137-145.

Gohler, Gerhard 2009: ,Power to‘ and ,Power over‘. In: Stewart R. Clegg und
Mark Haugaard (Hg.): The SAGE Handbook of Power. Los Ange-
les/London/New Delhi et al.. S. 27-39.

Habermas, Jiirgen 1981: Hannah Arendts Begriff der Macht (1976). In: Jiirgen
Habermas: Philosophisch-politische Profile. Dritte, erweiterte Auflage.
Frankfurt am Main. S. 228-248.

Hanak, Irmtraud 2002: Entwicklung — ein mannlicher Mythos? In: Karin Fi-
scher, Irmtraud Hanak, Christof Parnreiter (Hg.): Internationale Entwick-
lung. Eine Einfuhrung in Probleme, Mechanismen und Theorien. Frankfurt
am Main. S. 103-115.

Haraway, Donna 2003: Geschlecht. In: Haug, Frigga (Hg.): Historisch-
kritisches Worterbuch des Feminismus. Hamburg. S. 408-422.

Harders, Cilja/Kahlert, Heike/Schindler, Delia 2005: Einleitung. Forschungsfeld
Politik: Method(ologi)e — Geschlecht — Politik. In: Cilja Harders, Heike
Kahlert, Delia Schindler (Hg.): Forschungsfeld Politik. Geschlechtskatego-
riale Einflhrung in die Sozialwissenschaften. Wiesbaden. S. 7-27.

Hark, Sabine 2006: Frauen, Méanner, Geschlechter, Fantasien. Politik der Erzah-
lungen. In: Gabriele Dietze, Sabine Hark (Hg.): Gender kontrovers. Genea-
logien und Grenzen einer Kategorie. Konigstein/Taunus. S.19-45.

Hark, Sabine 2007: Dis/Kontinuitaten: Feministische Theorie. Einleitung. In:
88



Sabine Hark (Hg.): Dis/Kontinuitaten. Feministische Theorie. Zweite, ak-
tualisierte und erweiterte Auflage. Wiesbaden. S. 9-15.

Hark, Sabine 2007a: Kritisches Bindnis: Feminismus und Wissenschaft. In:
Sabine Hark (Hg.): Dis/Kontinuitaten. Feministische Theorie. Zweite, ak-
tualisierte und erweiterte Auflage. Wiesbaden. S. 239-246.

Hartmann, Heidi 1997: The Unhappy Marriage of Marxism and Feminism. In:
Linda Nicholson (Hg.): The Second Wave. A Reader in Feminist Theory.
New York/London. S. 97-122.

Hausen, Karin [1976]: Die Polarisierung der ,,Geschlechtercharaktere®. Eine
Spiegelung der Dissoziation von Erwerbs- und Familienleben. In: Sabine
Hark (Hg.): Dis/Kontinuitaten. Feministische Theorie. Zweite, aktualisierte
und erweiterte Auflage. Wiesbaden 2007. S. 173-196.

Haug, Frigga 2003: Geschlechterverhaltnisse. In: Frigga Haug (Hg.): Histo-
risch-kritisches Warterbuch des Feminismus. Hamburg. S. 442-497.

Hennessy, Rosemarie 2003: Feminismus. In: Haug, Frigga (Hg.): Historisch-
kritisches Worterbuch des Feminismus. Hamburg. S. 156-170.

Hof, Renate 2005: Einleitung. In: Hadumod Bufmann, Renate Hof (Hg.): Ge-
nus. Geschlechterforschung/Gender Studies in den Kultur- und Sozialwis-
senschaften. Ein Handbuch. Stuttgart. S. 2-41.

Honegger, Claudia [1989]: ,,Weiblichkeit als Kulturform. Zur Codierung der
Geschlechter in der Moderne.” In: Sabine Hark (Hg.): Dis/Kontinuitéten.
Feministische Theorie. Zweite, aktualisierte und erweiterte Auflage. Wies-
baden 2007. S. 197-210.

Ihne, Hartmut/Wilhelm, Jirgen 2006: Grundlagen der Entwicklungspolitik. In:
Hartmut Ihne, Jirgen Wilhelm (Hg.): Einfuhrung in die Entwicklungspoli-
tik. Band 4: Einfuhrungen — Politikwissenschaft. Zweite Auflage. Ham-
burg. S. 1-40.

James, Susan 2003: Feminism. In: Terence Ball, Richard Bellamy (Hg.): The
Cambridge History of Twentieth-Century Political Thought. Cambridge. S.
493-516.

Jaquette, Jane S./Staudt, Kathleen 2006: Women, Gender and Development. In:
Jane S. Jaquette, Gale Summerfield (Hg.): Women and Gender Equity in

Development Theory and Practice. Institutions, Resources, and Mobilizati-
89



on. Durham/London. S. 17-52.

Kahlert, Heike 1996: Weibliche Subjektivitat. Geschlechterdifferenz und De-
mokratie in der Diskussion. Frankfurt am Main/ New York.

Kahlert, Heike 1999: Differenz als Positivitdt. Zum Biindnis von Feminismus
und Postmoderne. In: Christine Bauhardt, Angelika von Braun (Hg.): Gen-
der and Polities. ,,Gender* in der Politikwissenschaft. Opladen. S. 83-102.

Kahlert, Heike 2010: Differenz, Genealogie, Affidamento: Das italienische
,pensiero della differanza sensuale‘ in der internationalen Rezeption. In:
Ruth Becker, Beate Kortendiek (Hg.): Handbuch Frauen- und Geschlech-
terforschung. Theorie, Methoden, Empirie. Dritte, erweiterte und aktuali-
sierte Auflage. Wiesbaden.. S. 95-102.

Kabeer, Naila 1994: Reversed Realities. Gender Hierarchies in Development
Thought. London/New York: Verso

Kerner, Ina 1999: Feminismus, Entwicklungszusammenarbeit und Postkolonia-
le Kritik. Eine Analyse von Grundkonzepten des Gender-and-
Development-Ansatzes. Hamburg.

Kerner, Ina 2007: Konstruktion und Dekonstruktion von Geschlecht. Perspekti-
ven filir einen neuen Feminismus. In: gender ... politik ... online. Berlin.
Quelle:  http://web.fu-berlin.de/gpo/ina_kerner.ntm  (zugegriffen am
12.02.2010)

Kerner, Ina 2010: Verhélt sich intersektional zu lokal wie postkolonial zu glo-

bal? Zur Relation von postkolonialen Studien und Intersektionalitatsfor-
schung. In: Julia Reuter, Paula-Irene Villa (Hg.): Postkoloniale Soziologie.
Empirische Befunde, theoretische Anschlisse, politische Interventionen.
Bielefeld. S. 237-258.

Klinger, Cornelia 2005: Philosophie. Feministische Theorie zwischen Lektire
und Kritik des philosophischen Kanons. In: Hadumod BuBmann, Renate
Hof (Hg.): Genus. Geschlechterforschung/Gender Studies in den Kultur-
und Sozialwissenschaften. Ein Handbuch. Stuttgart. S. 328-365.

Knapp, Gudrun-Axeli 2001: Dezentriert und viel riskiert: Anmerkungen zur
These vom Bedeutungsverlust der Kategorie Geschlecht. In: Gudrun-Axeli
Knapp, Angelika Wetterer (Hg.): Verortung der Geschlechter: Gesell-

schaftstheorie und feministische Kritik. Minster. S. 15-62.
90


http://web.fu-berlin.de/gpo/ina_kerner.htm

Knapp, Gudrun-Axeli 2008: Achsen der Differenz — Aspekte und Perspektiven
feministischer Grundlagenkritik. In: Silvia Marlene Wilz (Hg.): Geschlech-
terdifferenzen — Geschlechterdifferenzierungen. Ein Uberblick tber gesell-
schaftliche Entwicklungen und theoretische Positionen. Wiesbaden. S. 291-
322.

Knapp, Gudrun-Axeli 2011: Konstruktion und Dekonstruktion von Geschlecht.
In: Regina Becker-Schmidt, Gudrun-Axeli Knapp: Feministische Theorien
zur Einfuhrung. Fiinfte, ergénzte Auflage. Hamburg. S. 65-104.

Kneer, Georg 1998: Die Analytik der Macht bei Michel Foucault. In: Peter Im-
busch (Hg.): Macht und Herrschaft. Sozialwissenschaftliche Konzeptionen
und Theorien. Opladen. S. 239-254.

Kreisky, Eva 2004: Geschlecht als politische und politikwissenschaftliche Ka-
tegorie. In: Sieglinde Rosenberger, Birgit Sauer (Hg.): Politikwissenschaft
und Geschlecht. Wien. S. 23-43.

Lang, Sabine 2004: Politik — Offentlichkeit — Privatheit. In: Sieglinde Rosen-
berger, Birgit Sauer (Hg.): Politikwissenschaft und Geschlecht. Wien. S.
65-81.

Lengermann, Patricia Madoo/Niebrugge-Brantley, Jill 2004: Modern Feminist
Theory. In: Georg Ritzer, Douglas J. Goodman (Hg.): Modern Sociological
Theory. Sechste Auflage. New York. S. 302-349.

Lewis, Reina/Mills, Sara 2010: Feminist Postcolonial Theory. A Reader. Zweite
Auflage. Edinburgh.

Neuenhaus, Petra 1998: Max Weber: Amorphe Macht und Herrschaftsgehduse.
In: Peter Imbusch (Hg.): Macht und Herrschaft. Sozialwissenschaftliche
Konzeptionen und Theorien. Opladen. S. 77-93.

Nagl-Docekal, Herta 2000: Feministische Philosophie. Ergebnisse, Probleme,
Perspektiven. Frankfurt am Main.

Nohlen, Dieter 2002: Methodologischer Individualismus. In: Dieter Nohlen,
Rainer Olaf Schulze (Hg.): Lexikon der Politikwissenschaften. Theorien
Methoden Begriffe. Band 1 A-M. Minchen. S. 336.

Nohlen, Dieter 2002: Methodologischer Kollektivismus. In: Dieter Nohlen,
Rainer Olaf Schulze (Hg.): Lexikon der Politikwissenschaften. Theorien

Methoden Begriffe. Band 1 A-M. Munchen. S. 336.
91



MacKinnon, Catherine (1988): Desire and Power: A Feminist Perspective. In:
Lawrance Grossberg, Cary Nelson (Hg.): Marxism and the Interpretation of
Culture. Houndmills/Basingstoke/Hampshire/London. S.105-116.

Maihofer, Andrea 2006: Von der Frauen- zur Geschlechterforschung — ein be-
deutsamer Perspektivenwechsel nebst aktuellen Herausforderungen an die
Geschlechterforschung. In: Brigitte Aulenbacher, Mechthild Bereswill,
Martina Low, Michael Meuser, Gabriele Mordt, Reinhild Schafer, Sylka
Scholz (Hg.): FrauenMéannerGeschlechterforschung. State of the Art.
Munster. S. 64-77.

Maihofer, Andrea 1998: Gleichheit und/oder Differenz? Zum Verlauf einer De-
batte. In: Eva Kreisky, Birgit Sauer (Hg.): Geschlechterverhaltnisse im
Kontext politischer Transformation. Opladen/Wiesbaden. S. 155-176.

Meyns Peter 2009: Entwicklungstheorien. In: Peter Meyns (Hg.): Handbuch
Eine Welt. Entwicklung im globalen Wandel. Wuppertal. S. 43-50.

Minsky, Ros 2003: Psychoanalysis and gender. In: Rachel Alsop, Annette Fitz-
simons und Kathleen Lennon (Hg.): Theorizing gender. Cam-
bridge/Oxford/Malden. S. 39-63.

Mohanty, Chandra Talpate [1986]: Under Western Eyes: Feminist Scholarship
and Colonial Discourses. In: Chandra Talpate Mohanty: Feminist without
Borders. Decolonizing Theory, Practising Solidarity. Durham/London
2003. S. 17-42.

Mohanty, Chandra Talpate [2002]: ,Under Western Eyes’ revisited: Feminist
Solidarity through anticapitalist struggle. In: Chandra Talpate Mohanty:
Feminist without Borders. Decolonizing Theory, Practising Solidarity.
Durham/London 2003. S. 221-251.

Moser, Caroline O. N. 1993: Gender Planning and Development. Theory, prac-
tice and training. London/New York.

Minker, Stefan/Roesler, Alexander 2000: Poststrukturalismus.  Stutt-
gart/Weimar.

Pihl, Katharina/Paulitz, Tanja/Marx, Daniela/Helduser, Urte 2004: Under
construction? Konstruktivistische Perspektiven in feministischer Theorie
und Forschungspraxis — zur Einfihrung. In: Katharina Plhl, Tanja Paulitz,

Daniela Marx, Urte Helduser: under construction? Konstruktivistische Per-
92



spektiven in feministischer Theorie und Forschungspraxis. S. 11-30.

Razavi, Shahrashoub/Miller, Carol 1995: From WID to GAD: Conceptual
Shifts in the Women and Development Discourse. Occasional Paper 1.
United Nations Research Institute for Social Development. Genf.

Schéfer, Rita 2009: Gender und Entwicklung. In: Peter Meyns (Hg.): Handbuch
Eine Welt. Entwicklung im globalen Wandel. Wuppertal. S. 77-84.

Singer, Mona 2010: Feministische Wissenschaft und Epistemologie: Vorausset-
zungen, Positionen, Perspektiven. In: Ruth Becker, Beate Kortendiek (Hg.):
Handbuch Frauen- und Geschlechterforschung. Theorie, Methoden, Empi-
rie. Dritte, erweiterte und aktualisierte Auflage. Wiesbaden. S. 292-301.

Soiland, Tove 2010: Gender: Von der Passformigkeit eines Konzept mit den
Erfordernissen spétkapitalistischer Produktion. In: Ilse Nagelschmidt, Kris-
tin Woyle, Britta Borrego (Hg.): Interdisziplindres Kolloguium zur Ge-
schlechterforschung. Frankfurt am Main. S. 11-28

Sturm, Gabriele 2003: Geschlecht als Kategorie. In: Karola Maltry, Gabriele
Sturm (Red.): Vorlesungen zu Gender Studies und feministische Wissen-
schaft I. Perspektiven auf feministische Wissenschaft. Heft 1. Marburg.
Quelle:  http://www.fempoltag.de/works/sturm.htm (zugegriffen am
11.02.2012)

Tinker, Irene [1990]: The Making of a Field: Advocates, Practitioners and

Scholars. In: Nalini Visvanathan, Lynn Duggan, Laurie Nisinoff et al.
(Hg.): The Women, Gender and Development Reader. London/New Jer-
sey/Dhaka et al. 1997. S. 33-42.

Thiessen, Barbara 2010: Feminismus: Differenzen und Kontroversen. In: Ruth
Becker, Beate Kortendiek (Hg.): Handbuch Frauen- und Geschlechterfor-
schung. Theorie, Methoden, Empirie. Dritte, erweiterte und aktualisierte
Auflage. Wiesbaden. S. 37-44.

Visvanathan, Nalini 1997: Introduction to Part 1. In: Nalini Visvanathan, Lynn
Duggan, Laurie Nisinoff et al. (Hg.): The Women, Gender and Develop-
ment Reader. London/New Jersey/Dhaka et al. S. 17-32.

\VoR, Eva 2007: Gender, Mainstreaming und Gender Mainstreaming. In: Eva
\Vol3: Gender goes global. Der Entwicklungsfond der Vereinten Nationen

far Frauen und Gender Mainstreaming. Konigstein/Taunus. S. 1-52.
93


http://www.nffg.de/b%1f%1f_vortragbs.htm

Walgenbach, Katharina 2007: Gender als interdependente Kategorie. In: Katha-
rina Walgenbach, Gabriele Dietze, Antje Hornscheidt, Kerstin Palm (Hg.):
Gender als interdependente Kategorie. Neue Perspektiven auf Intersektio-
nalitat, Diversitat und Heterogenitat. Opladen/Farmington Hills. S. 23-609.

Walgenbach, Katharina 2012: Intersektionalitat — eine Einfuhrung.

Quelle: http://www.portal-intersektionalitat.de (zugegriffen am 14.05.2012)

Warren, Hannah 2007: Using gender-analysis frameworks: theoretical and prac-
tical reflections. In: Gender & Development 15:2. S. 187-198.

Weber, Max: Wirtschaft und Gesellschaft. Grundriss der verstehenden Soziolo-
gie. Fiunfte Auflage. Tubingen.

Wedgwood, Nikki/Connell, Reawyn W. 2010: Ménnlichkeitsforschung: Ménner
und Mannlichkeiten im internationalen Forschungskontext. In: Ruth Be-
cker, Beate Kortendiek (Hg.): Handbuch Frauen- und Geschlechterfor-
schung. Theorie, Methoden, Empirie. Dritte, erweiterte und aktualisierte
Auflage. Wiesbaden. S. 116-125.

Wetterer, Angelika 2010: Konstruktion von Geschlecht: Reproduktionsweisen
der Zweigeschlechtlichkeit. In: Ruth Becker, Beate Kortendiek (Hg.):
Handbuch Frauen- und Geschlechterforschung. Theorie, Methoden, Empi-
rie. Dritte, erweiterte und aktualisierte Auflage. Wiesbaden. S. 126-136.

Wobbe, Theresa 2005: Stabilitdt und Dynamik des Geschlechts in der modernen
Gesellschaft: Die soziologische Perspektive. In: Hadumod BuRmann, Rena-
te Hof (Hg.): Genus. Geschlechterforschung / Gender Studies in den Kul-
tur- und Sozialwissenschaften. Ein Handbuch. Stuttgart. S. 444- 481.

Wolff, Kristina 2007: Cultural Feminism. In: George Ritzer (Hg.): The Black-
well Encyclopaedia of Sociology. Volume Il C. Malden/Oxford/Carlton. S.
902-906.

Young, Iris Marion 1989: Humanismus, Gynozentrismus und feministische Po-
litik. In: Elizabeth List und Herlinde Studer (Hg.): Denkverhéltnisse — Fe-
minismus und Kritik. Frankfurt am Main. S. 37-65.

Young, Kate 2002: WID, GAD and WAD. In: Vandana Desai, Robert B. Potter
(Hg.): The Companion to Development Studies. London. S. 321-325.

Tong, Rosemarie 2009: Feminist Thought. A More Comprehensive Introduc-

tion. Dritte Auflage. Boulder.
94


http://www.portal-intersektionalität.de/

Zamboni, Chiara 2007: Ein philosophischer und politischer Streit tiber das Ver-
stdndnis von Praxis.

Quelle: http://www.bzw-weiterdenken.de/2007/03/ein-philosophischer-

und-politischer-streit-uber-das-verstandnis-von-praxis/  (zugegriffen am
26.01.2012)

95


http://www.bzw-weiterdenken.de/2007/03/ein-philosophischer-und-politischer-streit-uber-das-verstandnis-von-praxis/
http://www.bzw-weiterdenken.de/2007/03/ein-philosophischer-und-politischer-streit-uber-das-verstandnis-von-praxis/

ABKURZUNGSVERZEICHNIS

DAWN
GAD
IDS
SOW
SRF
WAD
WID
UNO/UN
USA

Development Alternatives with Women for a New Era
Gender and Development

Institute of Development Studies

Subordination of Women

Social Relations Framework

Women And Development

Women in Development

United Nations Organisation/\ereinten Nationen

United States of America/Vereinten Staaten von Amerika

96



Eidesstattliche Versicherung

Ich versichere, dass ich meine Arbeit selbstédndig verfasst und keine anderen als
die angegebenen Quellen und Hilfsmittel benutzt sowie Zitate kenntlich ge-
macht habe. Daruber hinaus versichere ich, dass ich die Arbeit in gleicher oder

ahnlicher Form noch in keinem anderen Prufungsverfahren verwendet habe.

97



