Universitat Duisburg-Essen

Campus Essen
Fakultat Bildungswissenschaften
Institut fir Berufs- und Weiterbildung

Bachelorarbeit

im Bachelorstudiengang Erziehungswissenschaft

Darstellung feministischer Theoriebildung und die damit verbundene
Umgestaltung der Gesellschaft anhand der Betrachtung von Leben und
Werk zweier berihmter Kadmpferinnen fir die Rechte von Frauen

- Simone de Beauvoir und Louise Otto-Peters

Erstgutachterin: Dr. phil. habil. Elke Theile
Zweitgutachterin: Dipl.-Pad., Dr. phil. Nicole Justen

vorgelegt von:

Sabine Finderich

Matrikel-Nr: 226035000
E-Mail:sabine.fuenderich@arcor.de

Essen, 21. November 2013






Inhaltsverzeichnis

LEINICItUNG «eovveiniiiiiniiiiiiiiiiiiiiiiiiiittttet et e s e e e 1
2 Biographie der Schriftstellerin und Philosophin Simone de Beauvoir .........cc......... 5

2.1 Erlauterungen zu ihren Werken anhand des jeweiligen Erscheinungszeitpunktes

innerhalb der Chronologie ihres Lebens ... 11
2.1.1 L* Invitée — Der Beginn ihres schriftstellerischen Erfolges ........................ 21
2.1.2 Le deuxieme Sexe und der Weg in die Postmoderne .................ccoeeevinnn 23
2.1.3 Die Frau in Le deUXIBME SEXE ....uvuvnieieit ettt 28
2.1.4 Simone de Beauvoir und der Existentialismus .................cooiiiiiii, 34
2.1.5 La Vieillesse — Eine Betrachtung des AIters ..o, 37

2.2 Die Beziehungskontexte - in Bezug auf Jean Paul Sartre und Nelson Algren............ 41

2.3 Darstellung der politischen und kulturellen Ereignisse und ihre Auswirkungen auf die

Arbeit SIMone de BEAUVOIIS ...ttt 44
3 Biographische Daten zu Louise Otto PELErS viuieeeeeiiinteeeieenrenteeceecsensescescnsanses 52

3.1 Griindung des Allgemeinen deutschen Frauenvereins (ADFV) und dessen Ziele und

Forderungen — Die Frauenfrage als Menschheitsfrage ......................oooini . 55

3.2 Die Situation der Frauen zu Beginn des 19. Jahrhunderts- eine Riickschau auf die

gesellschaftlichen und politischen Bedingungen ..............coooiiiiiiiiiiiiiiinan.n 60

3.3 Politische Entwicklung in Deutschland zwischen 1848/49 und in den darauffolgenden

Jahren der REAKLIONSAIA . ....oooee e e e e e et e e e e e sesieeeneaannns D2

3.4 Erlauterungen zu Werken Louise Otto Peters als Fragmente einer Autobiographie und

als Darstellung der Griinde ihres Engagements .........c.oviieiriiiiiiiiiieiiieeeieenes 64

3.5. Die burgerliche Frauenbewegung und die proletarische Frauenbewegung — ein
VErGIBICN .o s 69

3.6 Médchenbildung im 19. Jahrhundert — Die Bedeutung von Erziehung, Bildung und
Erwerbstatigkeit fir Louise Otto Peters und ihre Zukunftshoffnungen ................. 72



4 Beantwortung der wissenschaftlichen Fragestellung ........ccceeeeivniieiienennieacnennss

5 Literaturverzeichnis

-------------------------------------------------------------------------------

6 Eidesstattliche EFKIAIUNE .....ouvveiieiiiiniieiieiniiniieiiesnienieeseesnssnssssssnssnsossessnss



1 Einleitung

Inhalt dieser Bachelorarbeit wird sein, die Biographien von Simone de Beauvoir und Louise
Otto-Peters in ihrem historischen, politischen und gesellschaftlichen Kontext zu betrachten.
Die wissenschaftliche Fragestellung dieser Bachelorarbeit befasst sich mit der Darstellung des
Geschlechterverhaltnisses und der damit verbundenen feministischen Theoriebildungen von
Simone de Beauvoir und Louise Otto Peters anhand derer auch die gesellschaftlichen
Verénderungen ersichtlich werden. Es wird in der Beantwortung der wissenschaftlichen
Fragestellung zuallererst aber notig sein, eine Erlauterung der Begriffe Geschlechterverhaltnis
und Feministische Theoriebildung vorzunehmen. Die Darstellung der Biographien wird
zeigen, dass es diesen Frauen aufgrund der historischen und gesellschaftlichen Bedingungen
nicht leicht gemacht wurde, ihre Vorstellungen von Freiheit, Gleichheit und Humanitét unter
den Menschen umzusetzen. Der unermudliche Einsatz beider Frauen verlangt dem genauen
Betrachter grolRen Respekt ihnen gegentber ab. Bei Simone de Beauvoir, wie auch bei Louise
Otto Peters ist das schriftstellerische Werk von groRer Bedeutung und kann auf keinen Fall
abgeldst von der jeweiligen Theoriebildung und ihren Bemihungen fur die Frauenbewegung
gesehen werden, denn die feministische Sicht der beiden Autorinnen entfaltet sich oft erst
wéhrend des Schreibens ihrer Werke und Essays oder Artikel. Es zeigen sich im Laufe der
Darstellung beider Biographien Verschiedenheiten aber auch Gemeinsamkeiten in ihrer
theoretischen Betrachtung von Geschlecht und der damit verbundenen Stellung der Frau in
einer von einer mannlichen Gesellschaft geschaffenen Hierarchie der Geschlechter. Eine
Betrachtung des jeweiligen literarischen Schaffens im Kontext der Lebenssituationen ist
unerlasslich und die feministische Theoriebildung ist nur ganzheitlich zu analysieren, wenn
eine Betrachtung des historischen Kontextes vorgenommen wird. Im Fall von Simone de
Beauvoir kommt zudem die Philosophie des Existentialismus hinzu, die ihr Leben und Werk

entscheidend gepragt hat.

Eine erste Hypothese dieser Bachelorarbeit ist es, dass Simone de Beauvoir und Louise Otto-
Peters der praktische Nutzwert ihrer Werke sehr wichtig war und es ihnen nicht nur um einen,
von gesellschaftlichen Problemen abgewandten, ideologischen Nutzwert einer groRen Theorie
ging. Sie verstanden den Begriff Theorie nicht im urspringlichen Sinn des reinen
Beobachtens und Beschreibens, denn es ging ihnen aufgrund ihrer Beobachtungen auch um
den Aspekt des Handelns und um das Aufzeigen von Lésungen. Ein Problem aufzuzeigen und
es zu formulieren und vor den Folgen zu warnen, ist auch der Kern von Politik. Gute Politik
zeichnet sich durch Vorschldge zur Beseitigung von eben diesen Problemen aus.

Bemerkenswert ist es dann im Besonderen, wenn die Vorschldge nicht nur theoretisch
1



erlautert werden, sondern auf eigener Erfahrung beruhen und diese Erfahrungen in Form von
autobiographischer Darstellung dem Publikum présentiert werden, wie es bei Simone de
Beauvoir und Louise Otto-Peters der Fall ist. Natlrlich kann auch hier nicht von der
Patentlosung gesprochen werden, aber nur zu kritisieren und keine, wenn auch nur eventuelle
Losung anzubieten, wére falsch. Daher ist die Definition von Judith Butler zum Thema
Theorie so passend und Simone de Beauvoir deshalb so &hnlich, weil auch Butler das Erbe
Beauvoirs in gewisser Weise weitergetragen hat. Judith Butler sagt: ,,Theorie ermdglicht es
uns, die als gegeben verstandene Welt in Frage zu stellen und Perspektiven zu er6ffnen, die es
uns erlauben, diese Welt umzugestalten.“! Die Darstellung von Simone de Beauvoirs Leben
und Arbeiten, ihres politischen sowie feministischen Engagements soll verdeutlichen, dass
aufgrund einer fundierten theoretischen Analyse der Gegebenheiten und deren Urspriingen
und einer reflektierten Betrachtung der dazugehtrenden Praxis ein praktischer Nutzwert ihrer
Theorie, ndmlich die gesellschaftliche Einflussnahme, tberhaupt erst moglich wurde. Sie
verdeutlicht, dass mit der rechtlichen Gleichstellung der Frau, die Benachteiligungen noch
nicht beseitigt sind, und dass die Vorstellungen tber Frausein und Mannsein sozial konstruiert
und kulturell gepragt sind. Dabei geht es um die Zuordnung des Mannes zum ersten
Geschlecht und die Zuordnung der Frau zum zweiten Geschlecht. Diese kulturelle
Grundannahme wird durch diese Bachelorarbeit in Bezug auf Simone de Beauvoirs Werk

verdeutlicht werden.

Auch die frihe Frauenforschung, die im Zuge der zweiten Frauenbewegung entstanden ist,
beschéftigte sich mit der Erforschung und Darstellung der Griinde fur die Entstehung von

Geschlechterhierarchien und deren Fortbestand.

,Die Frauenforschung hat in ihrer noch recht kurzen Geschichte wichtige Einsichten hervorgebracht. Sie
hat den androzentrischen Blick und die Einseitigkeit des uns Uberlieferten Bestandes an Wissen (ber die
Gesellschaft kritisiert, sie hat in vielen Untersuchungen zur Verbesserung der Kenntnis Uber den

,weiblichen Lebenszusammenhang™ beigetragen und diese Kenntnisse fiir politische Forderungen fruchtbar

zU machen versucht.*?

Durch den linguistic turn setzte eine gewisse Geschichtsvergessenheit in der Frauenforschung
ein und auch die politische Komponente des marxistischen Paradigmas trat in den
Hintergrund. Diese historisch-politische Arbeit mdchte durch die Betrachtung zweier
Biographien deutlich machen, welch eingeschréankte Mdglichkeiten Frauen hatten, sei es

aufgrund der Zugehorigkeit zu einem niederen Stand oder einer unteren Schicht, aufgrund

' Schmitt 2005, S. 5.
2 URL: http://www-a.ibit.uni-oldenburg.de/bisdoc_redirect/.../ur38/dokument.pdf (abgerufen am 04.11.2013).



ihrer rechtlichen Lage, aufgrund der religiosen Unterdriickung durch die Kirche und aufgrund
vieler anderer Benachteiligungen, die es - zusétzlich zu einer geschlechtsspezifischen
Benachteiligung - Frauen unmoglich machten, ihrem vorbestimmten Schicksal zu
entkommen. Aber diese Arbeit mdchte auch zeigen, unter welchen Bedingungen Louise Otto-
Peters und Simone de Beauvoir fir die Rechte dieser Frauen gek&mpft haben und wie sehr sie
ihr Leben in den Dienst der Frauen gestellt haben. Es geht darum, anhand ihrer Biographien
zu zeigen und daran zu erinnern, dass es Frauen wie ihnen zu verdanken ist, dass bis heute
bereits so viel verédndert werden konnte. Dies wird durch die Darstellung von Leben und Werk
der Schriftstellerinnen Louise Otto-Peters und Simone de Beauvoir versucht zu verdeutlichen,
deren Anliegen es war, Frauen durch Bildung und Aufklarung zu Freiheit, eine eigenen
Stimme und Selbsttatigkeit zu verhelfen.

Eine weitere Hypothese dieser Bachelorarbeit beschéftigt sich mit dem formalen und
inhaltlichen Aufbau von Le deuxiéme Sexe und La vieillesse. Es soll verdeutlicht werden, dass
Simone de Beauvoir nicht zu Unrecht auch als Soziologin bezeichnet wurde. Die Analyse des
formalen Aufbaus von Le deuxieme Sexe und La vieillesse soll zeigen, dass sie sich an den
Methoden der empirischen Sozialforschung orientiert hat, um die theoretische Fundierung
ihrer Erkenntnisse noch zu verstarken. Es wird sich zeigen, dass die formalen Bedingungen
einer empirischen Forschung mit dem Aufbau dieser Biicher verglichen werden kénnen, und

dass es durchaus einen Sinn machte, sich dieser Methode zu bedienen.

Bildung spielt bei Louise Otto Peters, wie auch bei Simone de Beauvoir eine sehr groRe
Rolle. Bei beiden Autorinnen stellt Bildung den Schlussel zu Freiheiten dar, fiir die sich diese
Frauen eingesetzt haben. Bei Louise Otto Peters ist die Bedeutung von Bildung noch weit
offensichtlicher als sie das bei Simone de Beauvoir zu sein scheint, deshalb ist sie bei ihr aber
nicht weniger grundlegend und wichtig. Das Ungleichheit der Bildungschancen auch heute,
noch ein Thema sind, zeigt, wie notwendig gerechte Bildungschancen fir die
Chancengleichheit im Allgemeinen sind und so wird dieser Umstand in der anschlieBenden
Darstellung der Erkenntnisse zur wissenschaftlichen Fragestellung noch einmal zu betrachten
sein. Im ersten Teil dieser Bachelorarbeit Gber Simone de Beauvoir wird sich ein Kapitel mit
den Inhalten der existentialistischen Philosophie befassen, die den Freiheitsbegriff Simone de
Beauvoirs begrundet. Dieser Freiheitsbegriff in seiner Doppeldeutigkeit ist Teil der Analyse
des Existentialismus und des Lebensentwurfes der Autorin. Der Existentialismus, der in allen
Schriften Simone de Beauvoirs gegenwartig ist, wird in Bezug auf die verschiedenen Texte
Beauvoirs hervorgehoben. Simone de Beauvoir war neben der Erlduterung des

Existentialismus, nicht nur dessen praktische Umsetzung durch die Romanfiguren ihrer



Bucher besonders wichtig, auch ihr Leben sollte ein Beispiel flr einen gelungenen Entwurf
und dessen Umsetzung sein. Aus diesem Grund werden die Beziehungskontexte Simone de
Beauvoirs zu Jean Paul Sartre und Nelson Algren Thema eines Kapitels sein. Es wird sich
zeigen, dass sie in ihren Bichern ihr eigenes Erleben reflektiert, um dieses Erleben zu

verarbeiten, und fir sich selbst und andere Lehren daraus zu ziehen.

Eine genaue Betrachtung ihres Buches Le deuxieme Sexe, das als Ursprung fiir ihre und die
feministischen Aktivitaten einer oder vielleicht sogar mehrerer Generationen gesehen wird,
und aufgrund dessen, sie zur Leitfigur der zweiten Frauenbewegung gemacht wurde, wird
ausfuhrlich im ersten Teil dieser Bachelorarbeit vorgenommen. Auf3erdem wird diese Arbeit
eine Erklarung des Begriffes des ,,Anderen” und eine Erlduterung zu dessen Ablehnung durch
Simone de Beauvoir geben. Neben weiteren zu behandelnden Werken De Beauvoirs, in denen
die Lage der Frau in der Gesellschaft immer wieder Thema ist, werden die politischen
Ereignisse sowie Simone de Beauvoirs politisches Engagement dargestelit.

Der zweite Teil dieser Bachelorarbeit beschaftigt sich mit einer der Leitfiguren der ersten
Frauenbewegung und der Grunderin des Allgemeinen Deutschen Frauenvereins ADFV, der
Schriftstellerin und Autorin Louise Otto- Peters. Die Ziele und Forderungen des ADFV sind
Inhalt eines gesonderten Kapitels dieser Bachelorarbeit, um darin die feministische
Theoriebildung von Louise Otto Peters zu verdeutlichen. AuRerdem wird es darum gehen, die
historischen Ereignisse zu betrachten, die dazu gefiihrt haben, dass den Menschen des 19.
Jahrhunderts ihre Unterdriickung Uberhaupt erst bewusst werden konnte. Die Franzdsische
Revolution und ihre Auswirkungen auf die Menschen in ganz Europa, die Situation der
Frauen und die Madchenbildung zu Beginn des 19. Jahrhunderts sowie eine historische
Ruckschau auf die damalige Gesellschaft in Deutschland werden hier behandelt. Um
erkennen zu kénnen, wie die politischen Ereignisse in Louise Otto Peters Leben, Einfluss auf
ihr Werk und ihre feministischen Arbeit genommen haben, wird sich diesem Thema ein
separates Kapitel widmen. Im Fall von Louise Otto Peters wird es von Interesse sein, die
vorhergegangenen historischen Ereignisse zu betrachten, um ein Verstandnis fir die Situation
der Frau in dieser Zeit zu entwickeln. So soll die geschichtliche Betrachtung dazu beitragen,
die Aufgaben und Ziele zu beurteilen, denen sich diese Frauen gegenulber sahen. Die
Rollenzuweisungen an die Frau, zu Zeiten Louise Otto Peters und der ersten Frauenbewegung
werden innerhalb der Betrachtung von Louise Otto Peters Werk und in der Beantwortung der
wissenschaftlichen Fragestellung dargestellt. Louise Otto Peters betrachtet die Historie durch
die weibliche Brille, um die eindeutig mannlich gefarbte Darstellung der Historie zu

enttarnen, ein Punkt, indem sich Simone de Beauvoir und Louise Otto Peters durchaus



ahnlich sind. Diese Arbeit betrachtet die schriftstellerische Laufbahn Louise Otto Peters,
deren Werke, mal mehr, mal weniger deutlich, Fragmente einer groRen Autobiographie sind.
Die politischen Entwicklungen in Deutschland und Europa durch die Revolution von 1848/49,
die politischen Aktivitdten der Autorin, ihr Verhdltnis zur proletarischen Frauenbewegung
und ihre Einstellung zu Erziehung, Bildung und Erwerbstétigkeit von Frauen werden in
weiteren Unterpunkten behandelt. Hier mochte diese Arbeit zeigen, mit welchen Mitteln
Louise Otto-Peters der Frau die Moglichkeit der Erwachsenenbildung ermdglichte, die in
Bezug auf die mannlichen Mitglieder des Proletariats und des Burgertums bereits Einzug in
die Bildung genommen hatte, Frauen bis dahin aber noch ausschloss. Ein Blick Louise Otto
Peters in die Zukunft und auf das, was sie sich von dieser Zukunft erhoffte, I&sst einen
Vergleich ziehen zwischen dem, was sie sich fur die Frauenbewegung vorstellte und dem, was
letztlich bis heute eingetreten ist. Einen Blick auf Gegenwart und Zukunft wagt diese
Bachelorarbeit in einer abschliefenden Diskussion der Ergebnisse. Thema der abschlielenden
Diskussion wird sein: ,,Was hat sich in Bezug auf die ,,innere und du3ere Freiheit* der Frauen
bereits verandert und welchen Aufgaben sieht sich die Politik, die Gesellschaft und die

einzelne Frau gegenuber?

2 Biographie der Schriftstellerin und Philosophin Simone de Beauvoir

Simone de Beauvoir kam am 9. Januar des Jahres 1908 in Paris, als erstes Kind von Georges
de Beauvoir und Francoise de Beauvoir, geborene Brasseur zur Welt. lhre Familie
vaterlicherseits gehdrte dem GroRbirgertum an und stellte eine in sich geschlossene
Gesellschaft innerhalb der Gesamtgesellschaft dar, die sehr stark auf Konventionen und ganz
bestimmten Moralvorstellungen beharrte.* Simones Vater, Georges de Beauvoirs und ihre
Mutter Francoise Brasseur wurden aus gesellschaftlichen Griinden miteinander bekannt
gemacht und verheiratet, da er, aufgrund eines fehlenden Erbes und mangelndem beruflichen
Ehrgeizes, finanzielle Probleme hatte. lhre Familie hoffte durch die Verheiratung ihrer
Tochter mit Georges de Beauvoir auf einen gesellschaftlichen Aufstieg. lhre friihe Kindheit
betrachtend, sagte Simone de Beauvoir, dass der Individualismus und die weltliche Ethik des
Vaters mit der strengen traditionalistischen Moral ihrer Mutter nicht vereinbar gewesen
wiaren.* Alle Regeln und Rituale, die Simone de Beauvoir erlernte und verinnerlichte, wurden
ihr von ihrer Mutter beigebracht. Wéhrend ihre Mutter streng religids war und ihre Tochter in

diesem strengen Glauben erzog, brachte ihr der Vater schon frih Bucher mit, die ihren

% vgl. Bair 1990, S. 20.
*Vgl. Baira.a.0., S. 38.



Wissendurst loschten und ihren Intellekt fordern sollten. Dies gefiel der Mutter nicht, denn sie
sah die Erziehung ihrer Tochter zu einer Hausfrau und Mutter gefédhrdet. Im Jahr 1913 wurde
Simone am Cours Désir, einer Privatschule eingeschult. Obwohl sie zu Beginn ihrer Schulzeit
gerne dort hinging, schilderte Simone de Beauvoir riickbetrachtend den Unterricht an dieser
Schule als in sich widerspriichlich, da er auf der einen Seite rigoros intellektuell ausgerichtet
war, auf der anderen Seite aber die Vorbereitung der jungen Frau auf ihre Rolle als Mutter
und Hausfrau im Sinne der katholischen Kirche verfolgte.> Simone de Beauvoirs
ausgezeichnete Bildung beruhte zu einem grofRen Teil auf ihrer unstillbaren Lust zu lesen, die
von ihrem Vater unterstitzt wurde. 1914 brach der erste Weltkrieg aus, der das Leben der
Familie de Beauvoir nachhaltig verdndern sollte. Die Inflation nach dem Krieg liel} die
Lebensumstande der De Beauvoirs immer schlechter werden, so dass sie im Sommer 1919 in
eine kleinere Wohnung umziehen mussten.® Simone de Beauvoir stellte riickblickend fest,
dass sie niemals mit ihrer Mutter Uber etwas reden konnte, ohne dass sie von ihr, wegen ihrer
eigenstandigen Gedanken, geriigt worden ware. Dies und die standige Uberwachung durch die
Mutter waren die Griinde, die ihre Beziehung zur Mutter nachhaltig storten. Die Beziehung zu
ihrem Vater nahm in Simone de Beauvoirs Teenagerzeit eine drastische Wendung. Die
Zuneigung des Vaters aus Beauvoirs Kindertagen, wurde wahrend ihrer Jugendjahre stark
gestort. Eine seelische Verletzung, die ihr lebenslanges Leid bescherte, war die Bemerkung
des Vaters, dass sie ,,hdsslich® sei. Zu diesem Zeitpunkt war sie gerade zwolf Jahre alt. Das
Lesen und Lernen gaben ihr aber die Kraft, sich tber derartige Demitigungen hinweg zu
setzen.” Sie fand Trost in den Biichern und deren Charakteren, die ein &hnliches Schicksal

erleiden, wie sie selbst.®

Im Jahr 1924 wurde das franzdsische Bildungswesen reformiert und so legte Simone de
Beauvoir im Juli 1925 schlieRlich das baccalauréat ab.? Zwischen 1926 und 1929 studierte sie
an der Sorbonne Philosophie und erwarb die Qualifikation fiir den Lehrerberuf. 1929 lernte
sie Jean Paul Sartre kennen und nahm bald den Platz des damaligen engsten Vertrauten von
Jean Paul Sartre, Paul-Yves Nizan, ein. Sie schloss als Zweitbeste ihres Jahrganges ihr
Philosophiestudium ab und erhielt ihre agrégation. Obwohl Jean Paul Sartre der
Jahrgangsbeste war, war die Prifungskommission der Meinung, dass Simone de Beauvoir die
bessere Philosophin sei.’® Es begann fir die beiden eine Zeit der gegenseitigen,

philosophischen Inspiration, er war neugierig auf ihre Sicht von der Welt und ihre Ideen, sie

® Vgl. Bair 1990, S. 47.
® \Vgl. Bair a.a.0., S. 50ff.
"Vgl. Bair a.a.0., S. 68ff.
8 vgl. Baira.a.0., S. 77.
° Vgl. Bair a.a.0., S. 104.
0vgl. Baira.a.0., S. 174.



dagegen war von seiner Philosophie fasziniert."* 1931 trennten sich ihre Wege zeitweilig, da
sie als Philosophielehrerin nach Marseille ging. Er machte ihr einen Heiratsantrag, den sie
aber ablehnte.'® Da es zu ihrem Lebensentwurf gehorte, niemals zu heiraten und dadurch in
der Immanenz des Alltaglichen gefangen zu sein, war seinem Vorhaben kein Erfolg beschert.
Simone de Beauvoir arbeitete in den Jahren zwischen 1932 und 1943 als Lehrerin, erst vier
Jahre in Rouen, danach in Paris. Wéahrend dieser Zeit hatte Jean Paul Sartre allerlei
Liebschaften, Uber die er Simone de Beauvoir in Briefen offen berichtete und von ihr eine
Schilderung ihrer Gefiihle diesbeziiglich erwartete.’* 1934 begann er eine Affare mit einer
Schulerin Simone de Beauvoirs, mit Olga Kosakiewicz. Simone ertrug diese Liaison nur
schwer, da sie ihn aber nicht verlieren wollte, fand sie sich mit dieser Tatsache ab. Es war die
Angst vor dem Verlust des philosophischen und geistigen Gegenubers, dessen Inspirationen

als unverzichtbar schienen, weniger die Angst vor dem Verlust des sexuellen Partners.

In der Zeit zwischen 1929 und 1939 war sie, wie sie selber sagt, blind fiir die politische
Realitat und entzog sich dem Weltgeschehen.'® Diese Blindheit war wohl der Tatsache
geschuldet, dass sie sich endlich geistig frei von Familie und Konventionen ihrer
schriftstellerischen und philosophischen Freiheit erfreute. Aber die Verdnderungen der
politischen Landschaft wurden ihr mit der Besetzung Polens durch Adolf Hitler und die damit
verbundene Mobilmachung schmerzhaft bewusst, denn Sartre wurde am 3. September 1939
an die Front gerufen.” Im Jahr 1941 kehrte Jean Paul Sartre aus der Kriegsgefangenschaft
zuriick und griindete die Resistance-Gruppe Socialisme et Liberté.*® Sartre machte ihr
schwere Vorwirfe, dass sie sich nicht gegen die deutschen Besatzer aufgelehnt und deren

Handeln stillschweigend ertragen hatte.'’

Im selben Jahr starb ihr Vater. Zwei Jahre spater, im Winter 1943, vertffentlichte sie ihren
ersten Roman L Invitée, in dem sie ihre Kindheit und die Angst vor dem Tod zu verarbeiten
versuchte. L Invitée war sehr stark vom ExXistentialismus gepragt und wurde ihr erster groRer
Erfolg. Von da an arbeitete sie als freie Schriftstellerin.’® 1944 wurde Paris befreit und
Simone de Beauvoir ein Grindungsmitglied der kulturell und politisch einflussreichen

Zeitschrift Les Temps modernes.”® Im Jahr 1945 veréffentlichte sie, als Verarbeitung des

1 vgl. Bair 1990, S. 184.

2vgl. Bair a.a.0., S. 204f.

B vgl. Bair a.a.0., S. 206.

Y“vgl. Baira.a.0., S. 223.

Y vgl. Baira.a.0., S. 262.

%vgl. Bair a.a.0., S. 297ff.

7vgl. a.a.0., S. 301.

' Bair a.2.0., S. 333ff.

9 URL: http://www.phil-fak.uni- duesseldorf.de/frauenarchiv/ausstellungen/europa/beauvoir/, S. 14. (abgerufen
am 12.09.2013).



Kriegsgeschehens das Buch Le Sang des autres, das sich mit Okkupation beschaftigt und
Simones Verankerung im existentialistischen Konzept der Freiheit deutlich macht.® Simone
de Beauvoir war nun politisch wesentlich engagierter als sie es vor dem Krieg gewesen war,
wobei ihre politischen Stellungnahmen und der Widerstand weniger von eigenstandiger
Auseinandersetzung mit der Politik zeugen, sondern sich eher auf Sartres Aussagen
beziehen.” Sie schrieb an Alle Menschen sind sterblich, dem Roman, den sie am meisten
schatzte, obwohl er vernichtende Kritiken erhielt.”? 1947 reiste sie zum ersten Mal in ihrem
Leben in die USA und lernte dort Nelson Algren kennen und lieben.?® Sie unternahm wahrend
der nachsten beiden Jahre mehrere Reisen in die USA und begann mit den Recherchen zu Le
deuxieme Sexe. 1949 wird Le deuxiéme Sexe schlief3lich verdffentlicht. Im Jahr 1950 reiste sie
noch einmal in die USA und verbrachte dort zwei Monate mit Nelson Algren. Ein Jahr spater,
im Oktober 1951 trennte sich Nelson Algren von ihr, denn ihm war bewusst geworden, dass
sie nicht auf den urspriinglichen Selbstentwurf ihres Lebens verzichten wollte.?* Die Liebe zur
Literatur und zur Philosophie und die damit verbundene ,,Beziehung* zu Sartre gewann den
inneren Kampf De Beauvoirs, dem sie sich, aufgrund der Liebe zu Nelson Algren, gegeniiber

sah.

Im Jahr 1952 begann sie eine Affare mit Claude Lanzmann, die sieben Jahre anhalten sollte,
aber nicht von einer solchen Intensitat gepragt war, wie die Beziehung zu Sartre oder Nelson
Algren® 1954 verdffentlichte sie Les Mandarins, ein Buch, dass dem Existentialimus ein
literarisches Denkmal setzte, ein Roman (ber die franzdsischen Linksintellektuellen um Jean
Paul Sartre. Fur dieses Buch erhielt sie den ,,Prix Goncourt“.?® Sie bereiste mit Sartre, auf
Einladung der kommunistischen und sozialistischen Regierungen, China, Russland und Kuba
und nahm an der Friedenskonferenz in Helsinki teil. Sie errangen wahrend des folgenden
Jahrzehnts durch ihre Reisen mehr politischen Einfluss und Beruhmtheit auf3erhalb als
innerhalb  Frankreichs. 1959 stellten Sartre und Simone de Beauvoir fest, dass der
Existentialismus allméhlich von neuen philosophischen Konzepten, wie Strukturalismus und
Dekonstruktion abgelést wurde.?” Beauvoir und Sartre unterstiitzten das Manifest der 121,
eine Erklarung franzdsischer Intellektueller gegen die Algerienpolitik Frankreichs und flr die

Wahrung der Menschenrechte. Simone de Beauvoir trat erstmals als Rednerin vor Studenten

20 \/gl. Bair 1990, S. 363ff.
21 \/gl. Bair a.a.0., S. 448.
2 \/gl. Bair a.a.0., S. 377.
2 \/gl. Bair a.a.0., S. 410.
# \/gl. Bair a.a.0., S. 535.
% Bair a.a.0., S. 552ff.

%6 \/gl. Bair a.a.0., S. 560f,
?T'\vgl. Bair a.a.0., S. 592.



allein in der Offentlichkeit auf.?®

Sie lernte Sylvie le Bon kennen, die zur ihrer wichtigsten
Beziehung wahrend ihrer letzten zwanzig Lebensjahre wurde.” Im Jahr 1963 starb ihre
Mutter und Simone de Beauvoir verdffentlichte daraufhin das Buch Une mort trés douce. Von
1962 bis 1966 bereisten De Beauvoir und Sartre jedes Jahr die Sowjetunion, um sich fiir die
Entlassung von inhaftierten Systemkritikern einzusetzen. Im Jahr 1966 wurde sie
aufgefordert, sich zu ihrem feministischen Engagement zu bekennen, da bereits in den Jahren
zuvor, diesbeziliglich an ihr gezweifelt wurde. Sie wies darauf hin, dass sie lediglich die
gesellschaftlichen Tatsachen dargestellt hatte und jede einzelne Frau selber entscheiden
miisse, ob sie daraus ihre Lehren zieht oder nicht.**. Wahrend der Studentenrevolten gaben sie
und Sartre - durch ihre Unterschrift zu einem Aufruf an die Arbeiterklasse und ihre
Zustimmung zu einem Manifest - der Studentenbewegung Frankreichs einen wichtigen
Ruckhalt. Personlich beteiligte sich Simone de Beauvoir aber nicht an Revolten und
Diskussionen. Sie glaubte, dass die Studentenbewegung zu ziellos sei.®! Erst im Riickblick
glaubte sie, die Wurzeln des militanten Feminismus in der 68er Revolte erkennen zu kénnen.
Als 1970 linke Publikationen in Frankreich zensiert und beschlagnahmt wurden, begann sie
erstmalig, selbst zu handeln und sich fir die Pressefreiheit einzusetzen.** Im Januar 1970
schlieRlich erschien La Vieillesse, ein Buch, in dem sie sich mit dem Alter und dessen innerer
und &uBerer Bestimmtheit auseinandersetzte.®* Im gleichen Jahr traten die Mitglieder der
Frauenrechtsbewegung an sie heran, da sie mit ihr ber einen Gesetzentwurf zum Thema
Abtreibung sprechen wollten. Ab diesem Zeitpunkt stellte sie sich in den Dienst der
Frauenbewegung, wobei sie der Bezeichnung Feministin ambivalent gegentiber stand. Ihr war
daran gelegen, dass die Bezeichnung als Schriftstellerin dariiber nicht in Vergessenheit geriet.
Sie wollte nicht, dass die objektiven Erkenntnisse, wie sie sie in Le deuxiéeme Sexe publiziert
hatte, oder auch ihr Engagement in der Frauenbewegung, allein darauf zurtickgefihrt wurden,
dass sie aus einem von der Gesellschaft definierten ,,Frausein‘ heraus entstanden waren, was
die Bezeichnung der Feministin in gewisser Weise impliziert. Ihr Engagement entstand aus
der Verantwortung gegenuber der Gerechtigkeit. Andererseits sagte sie aber auch, sei eine
Feministin, per definitionem links, was ihrer politischen Gesinnung in diesem Zusammenhang
sehr gelegen kam. Denn fir sie waren Menschen, die fir die vollkommene

Gleichberechtigung kampften, wahre Linke.** 1971 unterzeichnete sie das Manifest der 343

8 \/gl. Bair 1990, S. 601f.
2 \/gl. Bair a.a.0., S. 631ff.
¥ \/gl. Bair a.a.0., S. 664.
1 gl. Bair a.a.0., S. 670ff.
2 \/gl. Bair a.a.0., S. 673.
¥ \gl. Bair a.a.0., S. 678.
# Vgl. Bair a.a.0., S. 684.



und bekannte sich zur illegalen Abtreibung, die sie zwar nicht selber in Anspruch genommen
hatte, flr die sie aber ihre Wohnung schon mehrfach zur Verfugung gestellt hatte. Sie wusste,
dass sie als positives Beispiel vorangehen musste, um die, die weniger mutig waren, davon zu
Uberzeugen, wie wichtig das Engagement jeder Einzelnen ist. Diese Frauen sollten erkennen,
dass, wenn eine Frau, wie Simone de Beauvoir, die nur wenig Einschrankungen erfahren hatte
fur die Gleichberechtigung kdmpfte, sie sich als starker Betroffene erst recht an einem solchen
Kampf beteiligen mussten. Sie war die geistige Mutter der jungen Generation, sie war das
Gesicht und der Schutzschild der Frauenbewegung und schaffte so eine Art Verbindung
zwischen der Frauenbewegung und der restlichen Gesellschaft. Bis in die achtziger Jahre
hinein setzte sie sich fir die Legalisierung der Abtreibung, fiir die Rechte der Frauen, gegen
Diskriminierung, fur ledige Mditter, die keine Rechte in Bezug auf ihr Kind besal3en, generell
fur politisch Verfolgte und gegen VélkerrechtsverstoRe ein.*®

Sartre vertffentlichte die Streitgesprache, die in Form von Interviews, die er dem radikalen
Journalisten Benny Lévy gab, erschienen. Da Simone de Beauvoir die Verdffentlichung
verhindern wollte, auch gegen den Willen Sartres, geriet ihre Beziehung in eine schwere
Krise. Schliellich behauptete Sartre, dass niemand den Gesang seines Denkens verstehen
wiirde, auch nicht ,,Castor* (Simone de Beauvoir).*® Sartre zog sie wéhrend der Arbeit an
seinem letzten Buch nicht mehr ins Vertrauen und sie war nicht mehr die ,,Erstleserin®, wie
sie es sonst immer gewesen war.®’ Laut ihrer Aussagen waren diese Differenzen aber kurz vor
seinem Tod ausgeraumt und er versicherte ihr ein letztes Mal seine Liebe.*® Nach dem Sartre
verstorben war, brach fir Simone de Beauvoir eine Welt zusammen und sie wurde dartber
selber sehr krank, sie litt unter starken Depressionen, da es ihr weiterhin groRen Kummer
bereitete, dass sie zuletzt im Leben Sartres nicht mehr die zentrale Figur gewesen war.*® Sie
veroffentlichte die Briefe, die Sartre ihr im Laufe ihres Lebens geschrieben hatte, um zu
verdeutlichen, welche immense Bedeutung die Beziehung zwischen ihnen hatte. ,,.Beauvoir
aber brauchte die Idee von sich und Sartre als erfolgreichem Paar, als ideale Verkdrperung der
essentiellen Beziehung. Sie hatte ihr gesamtes Leben als Erwachsene diesem Ideal
verschrieben.“*® Nach Sartres Tod adoptierte sie ihre Freundin Silvie le Bon. In den letzten
Jahren ihres Lebens hatte Simone de Beauvoir aufgrund ihres jahrelangen Alkoholkonsums,

der sich durch den Tod Sartres enorm gesteigert hatte, ihrer Leber derart geschadet, dass sie

% vgl. Bair 1990, S. 691f.
% \gl. Bair a.a.0., S. 732.
¥ \vgl. Bair a.a.0., S. 729.
* \gl. Bair a.a.0., S. 736.
¥ vgl. Bair a.a.0., S. 748.
“0 Bair a.a.0., S. 733.

10



schlieBlich am 14.April 1986 an den Folgen einer Zirrhose und eines Lungenddems starb.*!
Sie wurde neben Jean Paul Sartre beerdigt. In ihrem Fall kdnnte es heil3en, sie wurde nicht als
Frau geboren, deren Leben vorbestimmt war, sondern sie machte sich zu der Frau, die sie sein

wollte.

2.1 Erlauterungen zu ihren Werken anhand des jeweiligen Erscheinungszeitpunktes
innerhalb der Chronologie ihres Lebens

Ein Zitat aus Deirdre Bairs Biographie tiber Simone de Beauvoir lautet: ,,[So] [...] wurden
Bucher fur sie zu Wegweisern ihrer Selbstfindung, zu Hilfsmitteln ihrer griblerischen
Selbstbespiegelungen.“** Bereits im Sommer 1927 versuchte sie die ungliickliche Liebe zu
ihrem Vetter Jacques Champigneulle in einem Roman zu verarbeiten, was ihr seelisches Leid
aber nicht in dem MaRe reduzierte, wie sie es sich gewiinscht hatte.** Nachdem sie im Winter
1928/29 an einer schweren Grippe erkrankte, begann sie ihre eigenen Erfahrungen mit der
Religion, der birgerlichen Enge und den Erwartungshaltungen an die Frau in Form von vier
Erzahlungen zu beschreiben. Im Jahr 1938 (berarbeitete sie diese Erzahlungen und fiigte eine
funfte Erzdhlung hinzu, da sie wiederum eine lange Zeit der Rekonvaleszenz damit
verbrachte, eine schwere Lungenerkrankung auszukurieren. Die Hauptakteure in diesen
Erzahlungen sind fiinf junge Frauen, die mit den gesellschaftlichen Erwartungen und einer
starken religiosen Pragung durch das Elternhaus umgehen missen. Sie erkennen die
gesellschaftlichen Zwénge, und die VVorbestimmtheit, die die Religion und das Patriarchat flr
jede von ihnen mit sich bringt. Als Simone de Beauvoir das Manuskript mit dem Titel Quand
prime le spirituel 1938 verdffentlichen wollte, wurde es allerdings vom Verlag Gallimard
abgelehnt, mit der Begriindung, dass das ,,moderne Frankreich* sich nicht fiir die Bediirfnisse
und Gedanken von Frauen interessieren wiirde.** Der Verlag Grasset lehnte ihr Manuskript
ebenfalls ab, da er der Meinung war, sie wirde nur die veralteten Strukturen darstellen aber
keinen Ausweg aus dieser Situation aufzeigen.* Simone de Beauvoir war von diesen
Ablehnungen so entsetzt, dass sie das Buch, was sie hach dem Manuskript zu Quand prime le
spirituel auf Drangen Sartres bereits begonnen hatte, und welches spater als das Buch
L’Invitée veroffentlicht werden sollte, beiseitelegte und nicht weiter schreiben wollte. Kurze

Zeit spater nahm sie die Arbeit an diesem Buch aber wieder auf. Durch die Invasion der

1 \/gl. Bair 1990, S. 773ff.

“2 Bair a.a.0., S. 81f, Auslassung und Zusatz von Sabine Fiinderich.
¥ \Vgl. Bair a.a.0., S. 126f.

*\gl. Bair a.a.0., S. 246ff.

**\gl. Bair a.a.0., S. 253.

11



Deutschen Armee und den seit 1939 andauernden Militardienst Sartres, konzentrierte sich
Simone de Beauvoir von nun an mehr auf ihre eigene Arbeit und da sie Sartre bei dessen
Rickkehr etwas vorweisen wollte, stellte sie L Invitée innerhalb nur eines Jahres endglltig
fertig.”® Im Winter 1943 wurde der Roman dann schlieRlich verdffentlicht. L Invitée handelt
von einer Dreiecksgeschichte zweier Frauen und eines Mannes. Da Simone de Beauvoir in
dieser Zeit bereits sehr unter den Affaren Sartres litt, diente ihr dieser Roman in gewisser
Weise als ein Mittel zur Reflexion und Selbstbetrachtung. Bei L 'Invitée handelt es sich um die
Aufarbeitung ihrer Liebesgeschichte mit Jean Paul Sartre und dessen Beziehung zu Olga
Kosakiewicz. Wahrend L ’Invitée vertffentlicht wurde, schrieb sie bereits an Le sang des
autres. Es ging ihr darum, iiber das ,,Verhaltnis der individuellen Erfahrung zur universellen
Realitdt”, Aussagen zu machen. Im Zusammensang mit diesem Thema verfasste sie einige
Essays, in denen sie sich mit den Aussagen Sartres zum Freiheitskonzept auseinander setzte.
Sie war im Gegensatz zu ihm der Auffassung, dass nicht jeder Mensch in der Lage ist, die
gleichen Freiheiten zu leben, die grundsatzlich allen gleich zur Verfligung stehen, sie glaubte,
dass die jeweiligen Lebenssituationen und die dazu gehorigen Freiheiten verschieden
voneinander sind. Den existentialistischen Kernaussagen blieb sie in diesen Essays
bedingungslos treu, sie glaubte aber, dass nicht jeder Mensch dazu imstande ist, seine Freiheit

mit der gleichen Intensitét auszuleben.*’

Wahrend sie den ganzen Winter des Jahres 1943 an der Uberarbeitung von Le sang des autres
und an ihrem dritten Roman, Tous les hommes sont mortels schrieb, stellte sich der erste
Erfolg von L Invitée ein. Sie wurde in den Olymp der bedeutenden Schriftsteller Frankreichs
aufgenommen und fiir zwei sehr bedeutende Literaturpreise vorgeschlagen, die sie allerdings
nicht erhielt.*® In Le sang des autres schrieb sie in Romanform, eingebettet in die Geschichte
zweier Liebender, die der Resistance-Bewegung der linken Intellektuellen in Frankreich
angehdren. Auch hier integrierte sie die Philosophie des Existentialismus wieder in die
Erzahlhandlung, was ihr diesmal groRe Schwierigkeiten bereitete.*® Aus dem Wissen um ihre
Person heraus, ist die autobiographische Form dieses Romans unverkennbar. Es handelt sich
um eine Verarbeitung der Kriegsjahre und der gefahrlichen Wirren der Widerstandszeit, in der
beide durch das politische Engagement Sartres, haufig groler Gefahr ausgesetzt waren. Sie
beschreibt, dass der Protagonist in Le sang des autres sein Leben, wie er es vor dem Krieg
gefuhrt hat, aufgibt und sich dem Widerstand anschlieBt. Alles, was er tut, geschieht fir ihn

im Kampf um die Freiheit, um das Kernstiick des Existentialismus. Mit diesem Roman

“¢ \/gl. Bair 1990, S. 276.
*"'Vgl. Bair a.a.0., S. 330.
8 \/gl. Bair a.a.0., S. 346.
*vgl. Baira.a.0., S. 373.

12



schaffte sie eine Art Lehrstlick des Existentialismus, das die absolute Freiheit jedes Einzelnen
beschreibt, ohne dass er in Konfrontation mit anderen Menschen kommt und deren Freiheit
seine Freiheit beschneiden kénnten.>® Im Jahr 1945 wurde Le sang des autres verdffentlicht
und sie stellte ihren dritten Roman Tout les hommes sont mortels fertig. Wahrend Le sang des
autres ein groRer Erfolg wurde, war tout les hommes sont mortels weit weniger erfolgreich.
In der Zeit, in der sie ihre Romane verfasste, fand sie auch noch Zeit, Artikel fiir verschiedene
Zeitschriften, darunter auch Les Temps Modernes, zu schreiben. Eine literarisch-politische
Zeitschrift, die zwar von Sartre ins Leben gerufen worden war aber weitaus intensiver von ihr

redaktionell betreut wurde.>?

Aufgrund einer nicht ganz freiwilligen Distanz in Bezug auf ihre Liebesbeziehung zu Jean
Paul Sartre, emanzipierte sie sich, was ihre emotionale Seite betraf, von ihm und fand dadurch
mehr Zeit flur ihre eigene Karriere. In Tout les hommes sont mortels beschreibt sie die
Geschichte des unsterblichen Raymond Fosca und der jungen ehrgeizigen Schauspielerin
Regine, die versucht, Fosca so sehr zu beeindrucken, dass er sie niemals vergessen wird und
sie dadurch eine Art der Unsterblichkeit erhalt.® Dem Leser dieses Romans drangen sich
Parallelen zu Sartres und ihrem Leben regelrecht auf. Simone de Beauvoir verarbeitete ihren
Kummer tber die Liaison Sartres mit Dolores Vanetti Ehrenreich, und es scheint, als sei sie
die ehrgeizige Regine, die in allen Frauen um sie herum nur Rivalinnen sieht, welche ihr den
Platz an Foscas Seite streitig machen wollen. De Beauvoir hatte in der Zeit als Sartre in
Dolores verliebt war, grof3e Angst, ihn endgultig zu verlieren und so war der Roman Tout les
hommes sont mortels eine gute Méglichkeit, sich ihrer Gefiihle bewusst zu werden.>* Jener
Dolores Vanetti Ehrenreich widmete Sartre schlieBlich die erste Ausgabe von ,Les temps
modernes®, was fur Simone de Beauvoir, die bis dahin groRte Verletzung ihrer Person von
Seiten Sartres darstellte.> Daraufhin schrieb sie den Epilog zu Tout les hommes sont mortels,
in dem die Figur der Regine, einsam und ohne Fosca, als ein unbedeutendes Etwas
zuriickbleibt.®® Auch wenn Simone de Beauvoir behauptete, dass dieser Roman nichts mit
ihrer Person zu tun hatte, sondern einzig ein Lehrstiick fir den Existentialismus darstellen

sollte, so sind die Parallelen zu ihr und Sartre doch unverkennbar.

1949 veroffentlichte sie ihren wohl bekanntesten Roman Le deuxiéme Sexe, der ihr

bekanntestes und beriihmtestes Werk werden sollte und sich mit der, durch das Jahrtausende

%0 \/gl. Bair 1990, S. 374ff.
1 vgl. Bair a.a.0., S. 377.
%2 \/gl. Bair a.a.0., S. 364.
¥ \/gl. Bair a.a.0., S. 374.
> \gl. Bair a.a.0., S. 379f.
**\/gl. Bair a.a.0., S. 381.
%% \vgl. Bair a.a.0., S. 383.

13



alte Patriarchat vorgegebenen Stellung der Frau in der Gesellschaft beschaftigt. In einem der
nachsten Kapitel, wird die Bedeutung von Le deuxiéme Sexe fiir die Frauenbewegung und den
Feminismus, sowie fur die einzelne Frau, dargestellt werden. Dieser Roman leitete den Weg
De Beauvoirs zur Leitfigur der zweiten Frauenbewegung ein, obwohl sie sich, bevor sie den
Roman schrieb, keineswegs mit feministischen Aktivitaten beschaftigt hatte.>” , Aktiver
Feminismus im Sinne einer organisierten Bewegung, die sich fur strukturelle Veranderungen
in der Situation der Frau eingesetzt hitte, existierte damals in Frankreich noch nicht.“*® Auch
bei Le deuxieme Sexe glaubte sie, die Grundgedanken des Existentialismus durch die
Erldauterung des Besonderen, also vom Einzelnen ausgehend, zum Allgemeinen hin,
beschreiben zu missen. Sie bemerkte, dass sich ihre Rolle innerhalb des Existentialismus von
der Rolle Sartres unterschied und zwar durch ihr Frausein. Ein Frausein, das ihr bis zu diesem
Zeitpunkt ihres Lebens nicht als minderwertig vorgekommen war. Erst jetzt bekam sie ein
Bewusstsein dafir, dass das Frausein eben doch Unterschiede bewirkte. Ebenso wenig, wie
ihr vor dem Krieg die Diskriminierung der Juden aufgefallen war, so wenig hatte sie bis zu
diesem Zeitpunkt ein Bewusstsein fiir die Unterdrickung der Frauen gehabt. In der Zeit, in
der sie fir dieses Buch recherchierte und es schrieb, hatte sie eine Beziehung mit dem
amerikanischen Schriftsteller Nelson Algren und bereiste mehrmals die Vereinigten Staaten.
Die Diskriminierung und Unterdriickung der schwarzen Bevdlkerung, mit der sie dort
konfrontiert wurde, war fir sie ein weiteres Beispiel dafir, wie sehr Menschen aufgrund ihrer
Herkunft und Hautfarbe auf ein vorbestimmtes Schicksal festgelegt werden. Die Parallelen
zur Situation der Frau sind unverkennbar. Eine anfanglich unbewusste Angst, wie sie sich im
Buch Tout les hommes sont mortels andeutet, ndmlich, dass sie ohne Sartre als ein Nichts
zuruckbleiben wiirde, flhrte dazu, dass sie auf die Verschiedenheit zwischen Mann und Frau
aufmerksam wurde, und das, obwohl sie doch immer beteuerte, in einer anderen Position als

andere Frauen zu leben und Sartre véllig gleichgestellt zu sein.®

Im Herbst 1949 begann sie mit der Arbeit an Les Mandarins. Simone de Beauvoir beschreibt
eine Mannerfreundschaft, die Freundschaft zwischen Robert Dubreuihl und Henri Perron.
Diese Freundschaft stellt in gewisser Weise die Freundschaft zwischen Sartre und Albert
Camus dar, wobei das reale Geschehen zeitlich verschoben dargestellt wird. Die Beziehung
von Anne Dubreuilh und Lewis Brogan beschreibt de Beauvoirs Beziehung zu Nelson
Algren. Ihm widmete sie diesen Roman und beschrieb darin ihre Liebe zu ihm. Ebenso

verarbeitete sie die Trennung von Algren im Jahr 1951, wobei dieses Datum nicht als

" \/gl. Bair 1990, S. 483.
%8 Evans 1999, S. 9.
% \vgl. Bair 1990, S. 472ff.

14



endgliltig angesehen werden kann, da sie sich in der Zeit danach noch mehrmals getroffen
haben, allerdings nicht mehr in der Intensitét, wie sie es in Les Mandarins (S. 443) zu Beginn
ihrer Beziehung beschrieb.?® , Man weiB kaum, wie man Die Mandarins eigentlich einordnen
soll: Handelt es sich mehr oder minder um eine Autobiographie, um politische Zeitgeschichte,
um einen Liebesroman, um ein literarisches Kredo?“®* In Robert Dubreuihl, erkennt der Leser
Jean Paul Sartre, der in Simone de Beauvoirs Roman eine demokratisch revolutionére
Bewegung grundet und die Zeitung Esprit ins Leben ruft. Simone de Beauvoir schreibt tiber
zwei Freunde, die sich aufgrund ihrer politischen Einstellung nicht einig werden konnen, so
wie es in der Realitat zwischen Sartre und Albert Camus war. Diese Uneinigkeit zwischen den
beiden Freunden entsteht durch die Spaltung der Welt in zwei feindliche Blocke, die keine
Verstandigungsebene finden, was zu dieser Zeit durchaus der Realitdat entsprach. Die
Hoffnung der Linken, Freiheit und Gerechtigkeit, mit Hilfe des Kommunismus zu erreichen,
scheint in den Augen Anne Debreuihls nicht umsetzbar. Simone de Beauvoir beschreibt die
Zweifel am Kommunismus, die Robert Debreuihl tberfallen, die er sich aber einfach nicht
eingestehen will, weil er dann keinen Ausweg aus der Hoffnungslosigkeit sieht.®> Obwohl
sich Robert Debreuihl schreckliche Wahrheiten (iber die Kommunisten in der UdSSR
offenbaren, ist er unféhig, darauf zu reagieren, weil er seiner Meinung nach, dann seine
Illusion von einem freien und gleichberechtigten Leben aller Menschen aufgeben musste.
Anne versteht ihren Mann nicht und ist anderer Meinung, sie zweifelt an ihm. Sein Schweigen
und das der Resistance kann sie nicht verstehen. Sie sagt sich dann aber, dass sie dafiir nicht
,zustindig“ sei.®® Simone de Beauvoir hatte ihre politische Meinung und die Zweifel, die sie
mit diesem Roman darzustellen versuchte, niemals durch ihre eigene Person Offentlich

gemacht, sie nutzte die Form des Romans und liel} eine fiktive Figur ihre Gedanken dauf3ern.

Des Weiteren schrieb De Beauvoir tber die Angst der Protagonistin Anne vor dem Altern, die
sich in verschiedene Liebschaften stiirzt, was ebenso als autobiographische Darstellung zu
bezeichnen ist.** Auch Simone de Beauvoir verglich sich haufig mit jiingeren Frauen und fand
es zu Beginn ihrer Beziehung zu Nelson Algren (Lewis Brogan) abwegig, in ihnrem Alter noch
eine Liebesbeziehung einzugehen. Sie verwendete in diesem Roman die Originalsatze von
Nelson Algren, wie er sie formuliert hatte, als er ihr gestand, dass seine Liebe ihr gegeniiber
nicht mehr stark genug ware.®® In wieweit dieser Roman mit den wirklichen Empfindungen

und Ansichten De Beauvoirs tbereinstimmt, kann nicht abschlieRend festgestellt werden, aber

% \/gl. De Beauvoir 2000, S. 704. (Im Original erschienen bei Gallimard 1954)
®! Bair 1990, S. 528f.

62 \/gl. De Beauvoir 2000, S. 416.

% \gl. De Beauvoir a.a.0., S. 463.

% \gl. De Beauvoir a.a.0., S. 424.

8 \/gl. Bair 1990, S. 525.

15



er sagt viel Uber ihr Seelenleben, ihre Einstellung zur Liebe, sei es in Form eines Paktes oder
in Form einer Liebesbeziehung. ,,Anne fillt noch eine weitere Aufgabe zu: Sie ist Beauvoirs
erste literarische Verkorperung dessen, was Kritiker von Das andere Geschlecht bereits la
condition feminine nannten, oder genauer, des sich abzeichnenden politisch engagierten
Feminismus von Simone de Beauvoir.“®® Simone de Beauvoir beschreibt zwischen den Zeilen
ein Scheitern der Resistance, die ein freies Frankreich, unabhdngig von den beiden
Weltmachten und den dazu gehdrigen politischen Lagern gefordert hatte und nun bemerken
muss, dass es nicht moglich ist, sich ,,herauszuhalten“.67 Dieser ,,Roman‘ spiegelt nicht nur
die existentialistischen Ansichten der Autorin, sondern auch ihre Ansichten U(ber die
verschiedenen Erscheinungsformen der Liebe und ihre Meinung tber moralisch-politische

Verantwortung wider.

Das Erscheinen der Ubersetzten englischen Fassung im Jahr 1956 fiihrte zum gravierendsten
Bruch zwischen Nelson Algren und De Beauvoir.?® Sie erhielt fiir den Roman Les Mandarins
den bedeutendsten Literaturpreis Frankreichs, den ,,Prix Goncourt und errang eine noch
grolRere Popularitdt, die zusammen mit ihrem beginnenden politischen Engagement, einen

weiteren Grundstein fir ihr feministisches Schaffen legte.

In den Jahren 1957 bis 1972 schrieb Simone de Beauvoir vier autobiographische Bénde ihrer
Memoiren. Memoires d’une jeune fille rangée (Memoiren einer Tochter aus gutem Hause),
La force de [’age (In den besten Jahren), La force des choses (Der Lauf der Dinge) und Toute
compte fait (Alles in Allem). Die Romane, die sie bis dahin geschrieben hatte, hatten ebenso
etwas Selbstbetrachtendes an sich, aber nun in der Retrospektive auf ihr bisheriges Leben mit
einer Zufriedenheit ausgestattet auf das, was ihr Leben beinhaltet hatte, war sie endlich mutig
genug, ehrlich und ohne Verschleierung tiber sich selbst zu schreiben.®® Nach einer
sechsjahrigen Beziehung zu Claude Lanzmann, mit dem sie in einer gemeinsamen Wohnung
gelebt hatte, wohnte sie nun wieder allein und fuihlte sich, wie schon so oft in ihrem Leben,
allein und alt.” Sie beschaftigte sich in den Memoiren einer Tochter aus gutem Hause mit den
Problemen ihrer frihesten Kindheit und wie sehr diese im Zusammenhang mit ihrer
individuellen Denkweise standen. Sie stellte ihren familiaren Hintergrund, die
Gesellschaftsschicht, der sie angehort, ihre Erziehung und ihre Ausbildung in den Focus

dieses Memoirenbandes.”* Der zweite und dritte Teil ihrer Memoiren beinhaltet viele

% Bair 1990, S. 531.

¢7 \vgl. Bair 1990, S. 530.
%8 \gl. Bair a.a.0., S. 533.
% vgl. Bair a.a.0., S. 573.
\/gl. Bair a.a.0., S. 574.
™ vgl. Bair a.a.0., S. 584.

16



Informationen zur Philosophie und zur politischen Arbeit Jean Paul Sartres, so dass ihr Leben
in seinem etwas untergeht. Sie schien sich stdndig nur um seine Belange zu kimmern, wobei
ihr nicht zum Vorwurf gemacht werden kann, dass sie dies in ihren Memoiren so wiedergibt,
denn er und damit vor allen Dingen seine Arbeit, war zu dieser Zeit der Inbegriff ihres Lebens
und so ist es nicht verwunderlich, dass er so viel Raum in diesen Teilen ihrer Memoiren
einnimmt.”> Am Ende des dritten Teils ihrer Memoiren sah sich de Beauvoir erneut mit der
Tatsache konfrontiert, dass Jean Paul Sartre sich durch den Einfluss seiner Anhanger, die ihn
zu ihrem eigenen Vorteil zu beeinflussen versuchten, von ihr entfremdeten. Auerdem war
die politische Lage in den Jahren zuvor sehr brisant und gab nicht sehr viel Anlass zur
Hoffnung. Die Hoffnungen, die sie und Sartre zu Beginn ihrer Beziehung hatten, Freiheit und
Gerechtigkeit fur alle Menschen, befanden sich in einer Sackgasse, aus der sie nun
herausfinden musste.”® Auch der Existentialismus schien in der philosophischen
Offentlichkeit nun seine Schuldigkeit getan zu haben, denn er wurde vom Strukturalismus
und von der Philosophie der Dekonstruktion abgeldst.

Als Simone de Beauvoirs Mutter im Jahr 1963 an einer Krebserkrankung verstarb, schrieb
Simone de Beauvoir kurze Zeit danach, innerhalb weniger Wochen, das Buch Une mort tres
douce und verarbeitete darin den Tod ihrer Mutter, der sie mehr beschéftigte, als sie es
erwartet hatte. Auch wenn sie das Verhalten ihrer Mutter zeitlebens nicht tolerieren wollte, so
merkte sie doch, dass auch ihre Mutter ein Opfer der Umstande war, welches nicht das Gliick
hatte, seine Freiheit so auszuleben, wie sie selbst es konnte. Sie erinnerte sich an eine
Situation, in der sie mit ihrer Mutter das Grab des Vaters besuchte und ihre Mutter
anscheinend traurig darlber zu sein schien, dass weder sie noch ihre Schwester irgendwann
einmal dort beerdigt werden kdnnten. Simone de Beauvoir schien zu erkennen, dass ihre
Mutter vieles, nur aus der Sorge ihr und ihrer Schwester gegeniiber heraus getan hatte. In den
letzten Tagen ihres Lebens verlangte Francoise de Beauvoir nicht nach einem Priester, wie
Simone es erwartet hatte, und sie bezeichnete die Tage, die sie nur verschlief, als
verschwendete Zeit. Sie wollte zuletzt nur von jungen Menschen umgeben sein und nicht von
ihren alten frommen Bekannten. Es scheint fast so, als wiirde sich die wahre Francoise in den
letzten Tagen ihres Lebens mehr gezeigt haben als je zuvor. Und diese wahre Frangoise hatte

mehr mit Simone de Beauvoir gemeinsam, als diese es je gedacht hatte. Vielleicht hatte ihr

2 \/gl. Bair 1990, S. 586.
" \vgl. Bair a.a.0., S. 590.

17



Tod deshalb Simone mehr als erwartet getroffen, weil ihr bewusst wurde, dass nur die
gesellschaftlichen Bedingungen ihre Mutter zu dem gemacht hatten, was sie letztlich war.”

Der letzte Band ihrer Memoiren enthélt grofitenteils Reisebeschreibungen und Informationen
uber Beauvoirs tagliches Leben und dartber, dass viele Frauen sie aufgrund ihres Buches Le
deuxiéme Sexe zu ihrer Meinung befragten und sie mit Themen konfrontierten, wie
Beschneidung und Abtreibung. Themen, die ihr bis zu diesem Zeitpunkt, nicht bewusst
waren.”” 1965 musste sie nach einem Unfall mehrere Wochen eine Rippenverletzung
auskurieren, was sie dazu veranlasste ein neues Buch zu schreiben. Dieses Buch handelt von
den sich verandernden gesellschaftlichen Maoglichkeiten und den damit verénderten
Geschlechterbeziehungen. Die Vielfalt der Moglichkeiten, die sich den Menschen im Alltag
bot, musste sich ganz zwangslaufig auch auf das Erleben zwischen den Geschlechtern
auswirken. Innerhalb weniger Monate verfasste sie den Roman Les belles images. Fern
jedweder ldeologie fiihren die Protagonisten ihres Buches ein recht oberflachliches Leben, in
dem der Konsum eine groRe Rolle spielt. Das Thema des Alterwerdens und der
Vergéanglichkeit der Schonheit ist auch hier wieder Bestandteil der Handlung. Letztlich
versucht die Hauptakteurin, wenn schon nicht das eigene, so doch das Leben ihrer Tochter zu
retten und hilft ihr dabei, ihrem Leben einen Sinn zu geben. Die durch die Schnelllebigkeit
der Zeit hervortretende Oberflachlichkeit und der Versuch, die tiefergreifenden Probleme zu
bewaltigen waren letztlich die Griinde, warum dieses Buch De Beauvoirs beim Publikum so
gut ankam. Von der Kritik wurde es allerdings verrissen. De Beauvoir war ihrer Zeit, wie
schon so oft zuvor, voraus und versuchte eine Losung fir ein Problem zu finden, noch bevor
die Menschen das Problem iiberhaupt erkannten.”® Sie wollte der Frau aufzeigen, dass es
wirklich wichtige Fragen gibt, die es zu beantworten gilt, denn die Fassade eines nur nach
auflen glucklichen Lebens, dass aber im Inneren keine Werte verfolgt, kann brdckeln, so wie

auch die Schodnheit selbst.

Auch in dem kurze Zeit spater folgenden Buch La femme rompue schrieb Simone de Beauvoir
Uber eine Frau, deren Leben durch den Auszug ihrer jungsten Tochter und die Affare ihres
Mannes pldtzlich den Inhalt verliert.”” Dass diese Biicher samtlich autobiographischer
Tatsachen entbehren, kann nicht behauptet werden, denn auch Simone de Beauvoir stand,
aufgrund einer gewissen Entfernung der Lebensinhalte Sartres und ihrer eigenen, vor der

Entscheidung, wie es weitergehen sollte. Dazu hatte unter anderem die Adoption Sartres von

™ \gl. Bair 1990, S. 614f.
> \/gl. Bair a.a.0., S. 652.
% \/gl. Bair a.a.0., S. 659ff.
"\Vgl. Bair a.a.0., S. 663.

18



Arlette beigetragen. So ist es von de Beauvoirs Kritikern auch nicht richtig, zu behaupten, sie
hatte keine Ahnung von den Dingen gehabt, ber die sie schrieb. Auf der einen Seite stand
auch sie an einer Weggabelung ihres Lebens und auf der anderen Seite war sie eine gute
Beobachterin, die die Probleme der Frauen erkannte, die sich ihr in der Realitat des Ofteren
zeigten. Ihr personlicher Blick auf Alter und Tod, der sie von fruhester Kindheit an begleitete
und die fast uberméchtige Angst vor dem Altern und den damit verbundenen Krankheiten,
waren schlieBlich auch die Ausloser fur die Arbeit an einem weiteren Buch, das sie im Jahr
1968 begann, La Vieillesse. Dieses Buch wird zu einem spéteren Zeitpunkt Inhalt eines
Kapitels sein und daher hier nur kurz erwédhnt. Nach der Verdffentlichung 1970 erhielt sie fir
La Vieillesse wesentlich mehr Lob von den Kritikern als es bei den vorhergegangenen
Buchern der Fall gewesen war. Die Angst davor, einen geliebten Menschen zu verlieren, eines
der Themen in diesem Buch, kann jeder Mensch nachvollziehen, daher war die Reaktion des
Publikums &hnlich wie bei Le deuxiéme Sexe sehr positiv.”® 1972 stellte sie den letzten Band
ihrer Memoiren fertig, in dem sie nochmals erlauterte, wie sie zu ihren Erkenntnissen (ber die
Unterdriickung der Frau in Geschichte und Gegenwart bekommen war und, dass sie an ihrer
Meinung zu diesem Thema trotz vieler gesellschaftlicher Veranderungen nach wie vor
festhalte.” Sie war zu dieser Zeit so in die Pflege Sartres und ihr Engagement zugunsten des
Feminismus eingebunden, dass sie vorerst kein weiteres groRes Buch verdffentlichte. Sie
setzte sich stattdessen fiir die Legalisierung des Schwangerschaftsabbruchs in Frankreich ein
und stellte sich vor diejenigen Frauen, die nicht den Status hatten, um ungestraft gegeniiber
den Behdrden Stellung beziehen zu kdénnen. Sie genoss durch ihren Bekanntheitsgrad nicht
nur eine Art Immunitét, sondern verschaffte der Frauenbewegung fur die betreffenden
Themen groRere Aufmerksamkeit in der Offentlichkeit. Sie unterschrieb das Manifest der
343, eine Erklarung von 343 Frauen, die sich dazu bekannten, dass sie illegal abgetrieben
hatten. Laut ihrer eigenen Aussage, die sie aber erst 1982 machte, hatte sie keine Abtreibung
bei sich selbst vornehmen lassen, aber sie hatte mehrfach ihre Wohnung zur Verfligung
gestellt, damit Frauen dort Abtreibungen vornehmen lassen konnten.® Ihr Kampf fand auf
vielen Ebenen statt, sie setzte sich flr alte Menschen, fir Obdachlose, fur Strafgefangene, fir
Frauen, denen von ihren Mannern Gewalt angetan wurde, flr Jugendliche, flr psychisch-

kranke Menschen und fur Patienten, die unter furchtbaren Verhiltnissen in den

8 \/gl. Bair 1990, S. 678f.
" \gl. Bair a.a.0., S. 684.
8 \/gl. Bair a.a.0., S. 687f.

19



Krankenhdusern zu leiden hatten, ein. Der Ubergeordnete Anlass war immer derselbe, der
Kampf fiir Menschlichkeit und Gerechtigkeit.®

Einige Monate nach Jean Paul Sartres Tod am 15. April 1980, begann Simone de Beauvoir
damit, sich mit seinem Tod durch das Verfassen eines weiteren Buches auseinanderzusetzen.
Die ,,Zeremonie des Abschieds* diente aber auch dazu, das Bild, das de Beauvoir zeitlebens
von sich und Sartre gezeichnet hatte, Uber seinen Tod hinaus zu bewahren. Da es in den
Monaten zuvor immer wieder Streitigkeiten zwischen ihr und Sartre gegeben hatte und es
kurz vor seinem Tod fast zu einem endgultigen Bruch gekommen war, war es ihr ein
besonderes Bediirfnis, zumindest nach auBen, den Schein zu wahren.®? Sie hatte besondere
Angst, dass Benny Lévy, ein judischer Journalist und Freund Sartres, ihm eingeredet haben
konnte, dass sie Sartre in den Monaten vor seinem Tod im Stich gelassen hétte. ,,Beauvoir
aber brauchte die Idee von sich und Sartre als erfolgreichem Paar, als ideale Verkdrperung der
essentiellen Beziehung. Sie hatte ihr gesamtes Leben als Erwachsene diesem Ideal
verschrieben; es kam jetzt nicht in Frage, vor einer aus ihrer Sicht ,,unwiirdigen Konkurrenz*
zu kapitulieren.“®® Benny Lévy hatte von Diskussionen, die er mit Sartre gefiihrt hatte,
Tonbandaufnahmen gemacht und diese sollten nun verdffentlicht werden. Darin revidierte
Sartre vieles, was er in friheren Jahren geschrieben hatte und stellte sich sogar gegen seine
Aussagen in Das Sein und das Nichts. Er sah den Menschen nun in einer absoluten
Abhangigkeit von allen Anderen und liel3 eine Art der Glaubigkeit erkennen, die De Beauvoir
schockierte. Simone de Beauvoir befurchtete, dass das Bild von ihr und der Familie, wie sich
die engsten Freunde von Sartre nannten, derart Schaden nehmen kdnnte, dass nichts von dem
Ruhm tberbleiben wiirde, den Sartre einst errungen hatte. Sie schrieb es seiner Verwirrtheit in
den letzten Monaten seines Lebens zu, dass er sich zu Aussagen hatte hinreien lassen, die
Simone de Beauvoir nicht akzeptieren konnte. Aber letztlich konnte nicht genau festgestellt
werden, in wie weit er geistig gefestigt gewesen war, um hinter seinen Aussagen zu stehen
und um diese auch verantworten zu kdnnen. Das ureigene Moment von autobiographisch
angelegten Biichern ist nun einmal die Subjektivitat, daher muss mit einer abschlieBenden
Beurteilung der Beauvoir-Sartre‘schen Beziehung vorsichtig umgegangen werden. Letztlich
sah Simone de Beauvoir Die Zeremonie des Abschieds als eine Erweiterung ihres Buches, La
Vieillesse, welches eine Art soziokulturelle Studie gewesen war und nun durch Die Zeremonie
des Abschieds eine Erweiterung in Form eines konkreten Einzelfalls bekam. Diese Form der

Darstellung ahnelte dem induktiven Aufbau des Allgemeinen zum Konkreten, wie sie ihn in

& v/gl. Bair 1990, S. 691.
8 \/gl. Bair a.a.0., S. 751.
% Bair a.a.0., S. 733.

20



Le deuxiéme Sexe angewendet hatte.?* Um das Bild Sartres, was im Sinne Beauvoirs war, in
den Augen der Offentlichkeit zu festigen, verdffentlichte sie die Briefe an Simone de
Beauvoir, die den Zeitraum zwischen 1929 und 1963 umfassen. Danach arbeitete sie fiir ,,Les
Temps Modernes®, setzte sich fiir die Wahl Frangois Mitterands ein und fihrte ihre
Bemiihungen fiir die Frauenbewegung fort, schrieb aber kein eigenes Buch mehr.®® Sie stirbt
am 14. April 1986. Einige ihrer Werke werden in den folgenden Kapiteln genauer untersucht

werden.

2.1.1. L’Invitée — Der Beginn ihres schriftstellerischen Erfolges

Mit der Niederschrift von L ‘Invitée begann Simone de Beauvoir mit der Aufarbeitung ihres
Lebens, einer lebenslangen Selbstbetrachtung, wie sie sie fast wéhrend ihrer gesamten
schriftstellerischen Tétigkeit fortflihrte. Die Figuren dieses Romans sind darauf bedacht
dem/der Partner/in die Freiheit zuzugestehen, die er/sie bendtigt um ein selbstbestimmtes
freies Leben zu fuhren. Allerdings bemerken die Protagonisten/Protagonistinnen des Buches
recht schnell, dass das Versprechen, sich gegenseitig die Freiheit zu lassen, auch mit anderen
Partnern Liebesbeziehungen haben zu dirfen, nur schwer umzusetzen ist. Die Emotionen von
Francgoise, der weiblichen Hauptfigur sind so stark, dass sie den Entwurf ihres Lebens, fast
aus den Augen verliert. Sie bemerkt, dass sie diesem Teil ihres Entwurfes nicht gerecht
werden kann und ist am Ende sogar im Begriff, einen Mord zu begehen, der weniger das
Toten eines Menschen beschreibt, als das Toten von freiheitsraubenden Emotionen.
Emotionen, die ihr ecine Bewahrung des ,,Selbst* verstellen, die verhindern, dass sie sich nur
so weit auf eine Beziehung einlasst, dass die Grenze zur Selbstaufgabe nicht mehr

Uberschritten wird.

De Beauvoirs fehlende Orientierung und Verzweiflung in der Zeit, nachdem ihr Sartre seine
Liebe zu Olga gestanden hatte, lasst sich anhand vieler Situationen in L Invitée erkennen. Sie
schreibt: ,,Der Bus hielt an der Ecke der Rue Damrémont, und Frangoise stieg aus; die Stralen
von Montmartre lagen in weilem Schweigen da; von so viel Freiheit Gberwaltigt wusste
Frangoise nicht, wohin; sie konnte nach jeder beliebigen Seite gehen und hatte doch keine
Lust, iiberhaupt zu gehen.“®® Es zeigte sich im Buch, dass De Beauvoir in der Realitat
mittlerweile bewusst geworden war, dass sie sich selbst als Person zu sehr aufgegeben hatte,

sie schrieb: ,,Ich selbst bin schuld, dachte Frangoise, als sie langsam eine Treppe erstieg. Sie

& vgl. Bair 1990, S. 751.
& \/gl. Bair a.a.0., S. 760.
8 De Beauvoir 2012, S. 237.

21



war schuld daran, Elisabeth hatte Recht, schon seit Jahren hatte sie aufgehort, selber jemand
zu sein; sie hatte nicht einmal mehr ein Gesicht.* Die Erkenntnis, dass sie nicht nur als Sartres
Anhingsel existieren durfte, sondern sich ein ,,eigenes Leben* und Werk schaffen musste,
schien ihr zu diesem Zeitpunkt, als sie L Invitée schrieb, bereits klar zu werden. An vielen
Stellen des Buches bemerkt der Leser, dass Frangoise nicht bereit ist, Pierre gegenuber
zuzugeben, wie sehr sie leidet, wenn er sich zu anderen Frauen hingezogen fihlt. Sie
beflirchtet, dass er sie daraufhin verlassen wirde, weil er ihre Eifersucht nicht ertragen kann
und sie ihn zu sehr in seiner Freiheit beschneidet.®” Der Pakt, der zwischen Simone de
Beauvoir und Jean Paul Sartre bestand, ermdglichte es beiden Partnern, die Liebe auch in
Bezug auf andere Partner, auszuleben. Simone de Beauvoir unterdriickte ihre Geflihle und
ihre Eifersucht Sartre gegeniiber aber ebenso wie Frangoise, um den Partner nicht zu
verlieren. Die Darstellung der Person Francoise, wie sie sich im Laufe der Handlung von
einer liebenswerten in eine hassende, sich selbst nicht wiedererkennende Person verwandelt,
soll zeigen, dass sich de Beauvoir selber fremd wurde und dieses Fremde nicht akzeptieren

wollte.

Dieses Buch war der Versuch, die Freiheit in ihrer zerbrechlichen Art darzustellen. ,,Die drei
Romanfiguren sind in L ‘Invitée in einen ebenso ernsthaften wie schmerzhaften Versuch

“8  Diese ,,separate

verstrickt, sich wechselseitig und weit reichend Freiheit zuzugestehen.
Existenz*“ eines jeden Menschen soll im Sinne des Existentialismus jedem Einzelnen
zugestanden werden, aber die separaten Existenzen stehen leider hdufig in Konkurrenz
zueinander, so de Beauvoir. Ein solches Argernis wird in L Invitée durch ein anderes, den
Tod, ausgeglichen.® ,Ihre Tat gehédrte nur ihr. Ich will es. Ihr Wille vollzog sich in diesem
Augenblick, nichts trennte sie mehr von sich selbst. Sie hatte endlich gewahlt. Sie hatte sich
gewihlt.“% Diese letzten Satze sagen viel dariiber aus, wie De Beauvoir versuchte, sich von
Sartre zu emanzipieren und ihren eigenen Weg zu waébhlen, endlich ihr eigenes Ich in den
Mittelpunkt zu stellen. Der Mord an Xaviére stellt das Abtéten der emotional-bestimmten
Seite von Francoise dar. Diese emotionale, sie schwach und angreifbar machende Seite, die
sie sich lange nicht eingestehen wollte, ist es, die sie nicht mehr ertragen will. Sie macht es ihr
unmdglich, das fragile Konstrukt Freiheit zu bewahren, ob flr sich oder andere. De Beauvoir
schrieb so ehrlich Uber diese starken Geflihle, dass der Leser in der Lage ist, sich selbst
wiederzuerkennen. Ein wichtiger Punkt, wenn es darum ging, den Menschen die Philosophie

des Existentialismus ndher zu bringen. ,, Ein derart drastisches Bild, [wie das des Mordes] hat

8 \/gl. De Beauvoir 2012, S. 405ff.
# Holland-Cunz 2012, S. 63.

8 v/gl. Bair 1990, S. 250.

% De Beauvoir 2012, S. 553.

22



Beauvoir spiter nicht wieder gewahlt. Im anderen Geschlecht ist es die Kkritische
Selbstreflexivitat, die aus dem Selbstbetrug herausfiihrt.**!

2.1.2. Le deuxiéme Sexe und der Weg in die Postmoderne

Im ersten Buch von Le deuxieme Sexe untersuchte Simone de Beauvoir die Rolle und das
Bild der Frau im historischen Wandel unter den Aspekten Schicksal, Geschichte und dem
Mythos Frau. ,,[In Le deuxieme Sexe], ihrem ldngsten Theorietext werden die empirischen
Lebensrealitaten von Frauen zahlreicher Gesellschaften, durch Mythen und Utopien gefhrt;
kaum ein denkbarer Aspekt ,,der” Welt ist ausgelassen.“92 Sie stellte sich die Frage, warum
die gesamte Zivilisationsgeschichte hindurch, Frauen, aufgrund der Tatsache, dass sie Frau
sind oder als solche bezeichnet werden, von der Welt ausgeschlossen und auf eine Rolle, die
keine Freiheit im Sinne Beauvoirs in sich birgt, festgelegt worden waren. Festgelegt aufgrund
einer korperlichen Ausstattung, die angeblich eine Minderwertigkeit impliziert und die Frau
dadurch von Rechten und Mdglichkeiten ausschlief3t. Sie wird abgegrenzt vom Mann, erfahrt
Abwertung und Ausschluss.®®* Zu Beginn ihres Buches beschreibt sie die angebliche
Unsichtbarkeit der Geschlechterproblematik, in dem sie schreibt: ,Ich habe lange gezdogert,
ein Buch Uber die Frau zu schreiben. Das ist ein Reizthema, besonders fur Frauen, und es ist
nicht neu. In der Debatte iber den Feminismus ist genug Tinte geflossen. Jetzt ist es nahezu
abgeschlossen: reden wir nicht mehr dariiber.«* Aber schlieBlich stellt sie sich und dem Leser
doch die Frage: Wie konnte es passieren, das die Frau in dieser Situation ist und welche
Méglichkeiten gibt es, um aus dieser Lage heraus zu kommen.® Gerade die Betrachtung der
Geschlechterproblematik und die Behauptung, dass es sie nicht gibt, flhrt dazu, dass Klar
wird, es muss doch darliber nachgedacht und geschrieben werden. Aus ihrer ganz
personlichen Sicht konnte die Geschlechterproblematik, so erscheint es dem Leser, durchaus
als ,erledigt® gelten, denn sie hatte immer einen uneingeschrénkten Zugang zu Bildung und
Berufstatigkeit. Aber trotz ihres gleichberechtigten Daseins an der Seite von Jean Paul Sartre,
wurde ihr und spater auch dem Leser bei der Betrachtung ihres Lebens klar, dass die
Tatsache eine Frau zu sein, jede Sekunde des Lebens eine Rolle spielt.*® Daraufhin blieb der
Wunsch ein Buch (ber die Frau zu schreiben Simone de Beauvoirs steter Begleiter. Lange

nach Le deuxieme Sexe, bis zum Beginn der zweiten Frauenbewegung 1968 stand fir viele

%1 Holland-Cunz 2012, S. 127, Zusatz von Sabine Fiinderich.
%2 Holland-Cunz a.a.0., S. 51, Zusatz von Sabine Fiinderich.
% \gl. De Beauvoir 2009, S. 12.

% De Beauvoir a.a.0., S. 9.

% \/gl. De Beauvoir a.a.0., S. 17.

% Schwarzer 1999, S. 19.

23



Menschen die Geschlechterproblematik nicht mehr auf der Tagesordnung, was aber, wie die
Zeit danach es gezeigt hat und immer noch zeigt, n6tig gewesen wére und ist. Neben einer
biologischen, psychoanalytischen und materialistischen Sicht stellte Simone de Beauvoir die
Lebensbedingungen der Frau von der Klassischen Antike bis zum Erringen des
Frauenwahlrechts in Frankreich im Jahr 1947 dar. Es werden die realen Angste, Traume und
Idole von Frauen dargestellt und mit dem Frauenmythos, wie er von verschiedenen
Schriftstellern vermittelt wird, verglichen.®” Individuelle Beispiele verschiedener Abschnitte
im Leben einer Frau und Daseinsformen von Frauen dienten zur Untermauerung der
jeweiligen These.®® ,Im zweiten Buch werden wir die Welt aus der Sicht der Frau
beschreiben: wir werden die Schwierigkeiten verstehen kdnnen, auf die sie bei ihrem Versuch
stoRen, aus der ihnen bisher zugewiesenen Sphére auszubrechen und am menschlichen
Mitsein  teilzunehmen.“® Da Manner sich in der Menschheitsgeschichte —der
Naturwissenschaft, der Biologie und der Experimentalpsychologie bedient hatten, um ihre
Uberlegenheit und die Unterdriickung der Frau zu rechtfertigen, versuchte Simone de
Beauvoir genau mit Hilfe dieser Wissenschaften zu beweisen, dass die Frau sich zu Unrecht
in der Rolle der Unterdriickten befand, ,,ob die untergeordnete Position einer Rasse, einer
Kaste, einer  Klasse oder einem  Geschlecht  zugewiesen  wird, die
Rechtfertigungsmechanismen sind immer gleich.“*® Mit sehr viel wissenschaftlichem
Sachverstand widerlegte sie die Mythen der Vergangenheit, die von Ménnern dazu benutzt
worden waren, um die Frau zu unterdriicken.’®* Dies taten Manner haufig, indem sie die
Schwéche und das Anderssein der Frau auf biologische Gegebenheiten zurtckfihrten, die als
naturgegeben und daher als unzweifelhaft angesehen wurden. Der Ausschluss aus den
Wissenschaften und eine mangelnde Bildung von Frauen ermdglichte es diesen Ménnern,
seien es Philosophen, Schriftsteller oder Wissenschaftler, Uber Jahrtausende hinweg, falsche
Aussagen als wahr zu manifestieren. Mit ihrem Buch Le deuxiéme Sexe versuchte Simone de
Beauvoir, diese Falschaussagen und Mythen zu widerlegen und Frauen daruber aufzuklaren,
dass das, was von Méannern Uber sie behauptet worden war, nicht der Wahrheit entsprach.
Auch die Aussagen Freuds zweifelte sie aufgrund vieler Unklarheiten an, da hinter seinen
Behauptungen metaphysische Postulate standen, die Freud als gegeben setzte und nicht
ergrindete. AulRerdem schaffte er ein Bild der Frau, das sich lediglich an einem méannlichen
Muster orientierte. Freud hatte sich, nach Aussage De Beauvoirs, weder mit dem Schicksal

der Frauen befasst, noch hatte er versucht auf die Besonderheiten der weiblichen Sexualitéat

°"\/gl. De Beauvoir 2009, S. 258ff.

% \/gl. De Beauvoir a.a.0., S. 334.

% De Beauvoir a.a.0., S. 26.

199 pe Beauvoir a.a.0., S. 20, Auslassung von Sabine Fiinderich.
192 \/gl. De Beauvoir a.a.0., S. 9f.

24



einzugehen.'%?

Ihrer Meinung nach verursachten Psychoanalytiker viel Unklarheit, weil sie
die Kategorien mannlich und weiblich so akzeptierten, wie die damalige Gesellschaft sie
definierte.!®® Sie widerlegte im ersten Teil des Buches die Ungleichheit der Frau mit Hilfe
der Mittel, derer sich die Mé&nner in der Vergangenheit bedient hatten, um die Ungleichheit
der Frau zu beweisen. Dies kann als sehr geschickte VVorgehensweise bezeichnet werden, da
sie ihnen dadurch die Argumentationsgrundlage entzog. Dabei ging sie so sehr ins Detail,
dass es denjenigen, die ihr widersprechen wollen, nicht mdglich war, Gegenargumente zu
finden, da sie diese bereits mitgedacht hatte. Anhand der Grundgedanken des Existentialismus
erlduterte De Beauvoir, dass Transzendenz nur im standigen Uberschreiten von Freiheiten zu
erreichen ist, Freiheiten, die sich Frauen immer wieder erkdmpfen missen. Sie forderte, dass
die Frau etwas aus sich machen soll und nicht durch Ehe, Mutterschaft und Haushalt in einem
Zustand verbleiben soll, wie er zur damaligen Zeit von ihr erwartet wurde.*® Sie soll aus der
Rolle des Opfers heraustreten und sich selber als Subjekt setzen. Sie selber bot sich als
Richter eines Streites zwischen Mé&nnern und Frauen an, da sie den Luxus der
Unparteilichkeit genoss, so De Beauvoir. Sie hatte alle Privilegien genossen, die einem
Menschen zustehen und glaubte aufgrund dessen unparteiisch sein zu kdnnen. Auf der
anderen Seite, behauptete sie, sei sie aber auch dazu fahig, die Lage der Frau zu beurteilen, da
sie selbst eine Frau ist.’®® Sie versuchte damit die Argumente zu liefern, die es ihr erlaubten,
durch ihr Buch eine Beurteilung der Rechte von Frauen vorzunehmen. Sie stellte sich als
Richterin dar, die aufgrund ihrer lebensweltlichen Erfahrungen und ihrer geschlechtlichen
Zugehorigkeit beide Parteien vertreten kann, ohne in einen Gewissenskonflikt zu geraten.
Trotz dieses Versuches, eventuelle Kritiken, beziglich einer Parteilichkeit ihrerseits, zu
vermeiden, wurde die Tatsache, dass De Beauvoir eine Frau war, von der amerikanischen
Anthropologin Margaret Mead als Kritikpunkt angefiihrt.*® Simone de Beauvoirs Leben kann
als Beispiel fur andere dienen, was den existentialistischen Bezug betrifft, denn sie hat
zeitlebens den Entwurf ihres Lebens gelebt. Schreibend hat sie sich gemacht und ihre

Existenz gepragt.

Im zweiten Buch von Le deuxiéme Sexe beschrieb sie verschiedene weibliche Frauenbilder
und Lebensentwirfe, die ihre theoretischen Aussagen belegen sollten. Hier ging es ihr um die
gelebte Erfahrung. Hatte sie sich im ersten Buch um eine wissenschaftliche Hinfiihrung des

Themas und die Begriindungen fiir die Rechte von Frauen bemiiht, so versuchte sie nun die

192'\/gl. De Beauvoir 2009, S. 64.
103 \/gl. De Beauvoir a.a.0., S. 496.
10%v/gl. De Beauvoir a.a.0., S. 25f.
195 v/gl. De Beauvoir a.a.0., S. 24.
106 \/gl. Bair, S. 547.

25



subjektiv erlebte Wirklichkeit darzustellen. Sie beschrieb das Los der Frauen, denen es nicht
vergonnt war, ein solch selbstbestimmtes Leben zu fiihren, wie es ihr moéglich war. Es war ihr
wichtig den gemeinsamen Hintergrund, das Frausein der verschiedenen Charaktere
darzustellen und zu hinterfragen. Dabei beschrieb sie systematisch alle Lebensabschnitte, wie
sie das weibliche Geschlecht durchlebte. Beginnend mit der Kindheit, der Pubertat und der
ersten sexuellen Erfahrung Uber die Ehe, das Muttersein und schlielich das Alter. Sie
beschrieb die sexuellen VVorgange im Korper der Frau so genau, dass dieses Buch auch als
Sexualaufklarungsbuch hatte erscheinen koénnen, was es in anderer Hinsicht ja auch sein
sollte. Sie bezeichnete die erste sexuelle Erfahrung der jungen Frau als Gewaltakt ihr
gegenuber, der sie in eine Abhéngigkeit vom ménnlichen Geschlecht bringt und bei der der
Mann die aggressive Rolle innehat.*’ Sie sagte: ,,Mit der Befruchtung beginnt der Dienst, den
die Spezies von ihr fordert und der sich, langwierig und schmerzlich, in der Schwangerschatft,
der Niederkunft und im Stillen des Kindes realisiert.“:%® Die Struktur der Ehe besteht fiir sie
darin, dass die Frau erst zur Beute eines Mannes wird, und spéter durch die Empfangnis eines
Kindes und die Mutterschaft zur vollstandigen Erfullung ihres physiologischen Schicksals

verurteilt ist.'%

Simone de Beauvoir befasste sich im zweiten Buch auch mit Biographien von Frauen, die
nicht nur aufgrund ihres Geschlechtes, sondern auch aufgrund ihrer sexuellen Orientierung
Diskriminierung erfuhren. Sie versuchte nicht nur alle Stationen eines weiblichen Lebens und
die darin vorhandenen sexuellen Geschehnisse zu betrachten, sondern auch die verschiedenen
sexuellen Neigungen. Sie bemihte sich, sémtliche weiblichen Charaktere und deren sexuelles
Erleben und Leiden darzustellen. Simone de Beauvoir versuchte mit einer sehr deutlichen
Sprache, die Unterdriickung der Frau zu beschreiben, auch um die Solidaritadt unter den
Frauen zu starken. Es war ihr ein Anliegen, dass Frauen erkennen, egal in welchem
Lebensalter sie sich befinden, welcher Berufsgruppe oder welcher Schicht sie angehéren, dass

sie in Bezug auf ihr Frausein und ihre Weiblichkeit das gleiche Schicksal erdulden.

Immer wieder setzte Simone de Beauvoir die Position der Frau mit dem Schicksal des
Arbeiters gleich.*® Dieser Umstand verweist auf die Moderne, deren Errungenschaft die
Freiheit und Gleichheit der Menschen im Anschluss an die Franzdsische Revolution war. Die
damals auch von Frauen erkampften Menschenrechte, wie das politische Teilnahmerecht und

der Subjektstatus bezogen sich in der Zeit nach der Franzésischen Revolution weder auf die

197 \/gl. De Beauvoir 2009, S. 453.
1% De Beauvoir a.a.0., S. 455.
199'v/gl. de Beauvoir a.a.0., S. 612.
119v/gl. de Beauvoir a.a.0., S. 16.

26



Frau, noch auf lohnabhangige Ménner. Die erste Frauenbewegung kdmpfte im spaten 19.
Jahrhundert ebenso wie die Arbeiterbewegung fir das Wahlrecht und politische
Teilnahmerechte. Die Frauen versuchten sich von dem so genannten natirlichen
Geschlechtscharakter der Frau abzuldsen, der in Philosophie, Theologie, Medizin und
anderen Bereichen ausfiihrlich beschrieben wurde. Demnach hatten Frauen keinen Subjekt-
Status, waren Kkeine mindigen, autonomen Menschen, sondern bendtigten eine
Geschlechtsvormundschaft, ausgelbt durch den Vater, den Bruder oder den Ehemann.
Aufgrund der ihnen zugewiesenen natirlichen Geschlechtseigenschaften wie Tugend,
Sittsamkeit und FleiR war, die ihnen nun zugedachte Rolle, die der Ehefrau und Mutter.
Dieses neue Rollenkonzept sorgte fur eine Trennung der gesellschaftlichen Raume: ,,Der Ort
von Frauen war das Haus, der Ort von Minnern war die Offentlichkeit.“™* Fur Simone de
Beauvoir konnte soziale Unterdriickung als Folge von 6konomischer Unterdriickung nur
dadurch beseitigt werden, dass fir alle Frauen der Eintritt in das Berufsleben mdglich war und
sie somit Teil der Produktivkrafte wurden. Dabei vergall sie aber nicht, dass nur diese
Tatsache allein, sie noch nicht ganzlich frei machte. Sie versuchte daher in ihrem Buch Le
deuxieme Sexe auf eine fast dekonstruktivistische Art, den Begriffen Frau und Weiblichkeit
ihre determinierende Macht zu nehmen. Sie schaffte durch ihre Forderung nach dem
Subjektstatus einen Ubergang von den Forderungen der ersten Frauenbewegung, wie den
politischen Teilnahmerechten und das Recht am o6ffentlichen Arbeitsleben teilhaben zu
konnen bis zur Dekonstruktion der Begriffe Weiblichkeit und Frau. Alle Forderungen, die die
feministische Bewegung nach der Verdffentlichung von Le deuxiéme Sexe gestellt hat, sind
von ihr bereits prinzipiell bereits vorausgedacht worden. So sagte sie in einem Interview, das

sie Alice Schwarzer im Jahr 1978 gab:
,,BEs wire falsche Bescheidenheit von mir, nicht zu sehen, dafl in diesem Bereich nichts Besseres
geschrieben wurde. Auch wenn einige der heutigen Feministinnen (Wie zum Beispiel Firestone oder
Millet) in konkreten Punkten dartber hinausgegangen sind, so gehen sie doch alle von der bereits im
Anderen Geschlecht geleisteten Arbeit aus. (Emma 1978).!*?

Das Ende der Moderne als radikaler Transformationsprozess, sorgte bei Simone de Beauvoir
fur eine radikale Umwandlung der Art und Weise, wie sie mit den Theorien Uber das
weibliche Geschlecht umging.*™® Sie transformierte das teils alltagstheoretische und veraltete
,,wissenschaftliche* Wissen, das eher aus Werturteilen bestand, durch eine empirisch geleitete
Art der Literatur, die sich zudem auch noch einer neuen Art des Ausdrucks und einer sehr

deutlichen harten Sprache bedient. ,Empirische Aussagen werden als Mittel zur

111 URL: http://www.bpb.de/gesellschaft/gender/frauenbewegung/35252/wie-alles-begann-frauen-um-18002p=1
(abgerufen am 13.09.2013).

112 De Beauvoir, In: Schwarzer, Alice 1999, S. 113.

113 \/gl. Etzioni 2009, S. 7.

27



Realitatsprifung betrachtet; Werturteile werden entweder als Zeichen von Konfusion und
Ignoranz, d.h. als unproduktiv, angesehen oder als Ausgangspunkt eines Mythos, einer
Religion oder Ideologie.“™* Im Zuge eines Neuanfangs nach dem zweiten Weltkrieg ging es
Simone de Beauvoir darum, eine Welt, die in der Art und Weise, wie sie bestanden hatte,
gescheitert war, mit neuen Inhalten zu fullen. Fir den weiblichen Teil der Gesellschaften ging
es beim Ubergang in die Postmoderne und den damit verbundenen Transformationsprozessen
um die Abwendung von allem Totalitaren, nicht nur in politischer Sicht, sondern auch in
Bezug auf ihr Sein. Simone de Beauvoir forderte fur die Frau Selbstkontrolle, Selbsttatigkeit
uns Selbststandigkeit.

2.1.3 Die Frau in Le deuxiéme Sexe

Simone de Beauvoir ging in ihrem Buch ,Le deuxiéme Sexe* der Frage nach, was
Weiblichkeit auszeichnet, und ob es sie Uberhaupt noch gibt? Sie versuchte bis ins kleinste
Detail, die zu erfassenden Urspriinge des weiblichen und mannlichen Geschlechtes zu
rekonstruieren. Sie bediente sich hierfir der Biologie, um ganz elementare Gegebenheiten des
menschlichen Lebens und Werdens zu beschreiben. Fir sie kam eine Verleugnung des
weiblichen Geschlechtes unter dem allgemeinen Begriff des Menschen, innerhalb dessen sie
mit dem Mann gleichgemacht werden soll, nicht in Frage. Die Behauptungen derjenigen
Feministinnen, die solch eine Meinung vertraten, seien von ihren Gegnern nur allzu leicht zu
widerlegen, so De Beauvoir. ,Mit Sicherheit ist die Frau wie der Mann ein Mensch; aber eine
solche Bemerkung ist abstrakt.“!'® Sie glaubte, dass der amerikanische Feminismus das
Weibliche zu nivellieren versuchte, damit dass daraus erwachsende Schwache nicht zum
Tragen kommen sollte.**® Natirlich ging es auch Simone de Beauvoir um Gleichheit, um
Gleichheit im Sinne gleicher Rechte und Mdglichkeiten, um ein Leben fithren zu kénnen, das
Transzendenz und nicht Immanenz in sich birgt. Héatte sie die Eigenarten des Weiblichen
sowie des Mannlichen verleugnet, hatte sie die Madoglichkeit dieser Transzendenz
ausgeschlossen. Hatte sie sie aber festgeschrieben, hatte dies denselben Effekt gehabt. Auch
dann waére keine Transzendenz denkbar gewesen. Sie versuchte der Weiblichkeit, was immer
sie auszeichnet oder in welcher Form sie sich dufRert, eine Berechtigung zu verschaffen. Sie
wollte sie nicht verleugnen missen, um nicht in ihr gefangen zu sein, sie wollte sie leben

konnen, wann immer und in welcher Form, ohne dadurch Einschrénkungen erfahren zu

114 Etzioni 2009, S. 161.
115 De Beauvoir 2009, S.10.
116 \/gl. De Beauvoir a.a.0., S.11.

28



mussen. Aufgrund dieser Betrachtung ist es ihr auch nicht mdglich dem Begriff des
Ewigweiblichen zuzustimmen. Er ist eine Festschreibung in sich und daher fur Simone de
Beauvoir nicht denkbar. Die Frau soll in jeder Minute ihres Lebens so sein kdnnen, wie es ihr
gefallt. Wie immer die Frau sich in einer Situation auch gerade verhalt, sie soll es tun kénnen,
weil sie es fur richtig halt und nicht aufgrund von Erwartungshaltungen anderer Menschen.
Wenn Frauen das Bedurfnis haben, sich auf eine gewisse Weise zu verhalten, so nicht weil es
weiblich angemessen ober méannlich unangemessen ist. Diese Einteilungen und die damit von
anderer Seite vorgenommenen Festschreibungen sollte die Frau in ihrem Leben nicht
zulassen. Simone de Beauvoir beschrieb im ersten Buch von Le deuxiéme Sexe mit Hilfe
wissenschaftlich fundierten, biologischen Wissens die Verschiedenheit von mannlichem und
weiblichem Ursprung sehr genau. Es war ihr aber wichtig, darauf hinzuweisen, dass
Weiblichkeit sich nicht in einem festgelegten Verhalten &ul3ert, sondern in unendlich vielen
verschiedenen Auspragungen, der jeweiligen Situation entsprechend. Weiblichkeit zeigte sich
fur Simone de Beauvoir nicht anhand des duf3eren Erscheinungsbildes eines Menschen, fiir sie
ist es durchaus denkbar, dass ein biologisch weiblicher Mensch diese Weiblichkeit nicht
ausstrahlt, weil sie ihrer Auffassung von einem transzendenten Leben widerstrebt, sie sie
nicht zeigen will oder weil sie sie nicht in sich trégt. Judith Butler wirde sich der Begriffe des
biologischen und des sozialen Geschlechtes bedienen, denn es ist in der Tat in der deutschen
Sprache sehr schwer nicht auf Worter zurtickzugreifen, die nicht schon eine Deutung und
Bewertung implizieren. Der sprachliche Diskurs schreibt sehr viele dieser Implikationen in
unseren Aussagen fest. Auch in der franzdsischen Sprache, so Simone de Beauvoir, gibt es
diesen performativen Charakter der Sprache. So steht der Begriff les hommes sowohl fir die
Manner als auch flr die Menschen, was dem Mann seine Absolutheit attestiert. Der Begriff le
sexe dagegen steht fir die Frau, die dadurch als geschlechtliches Wesen, einzig in Bezug auf
den Mann, ihre Definition erfahrt. Die Performativitat von Sprache ist nicht zu verleugnen
und wir ordnen uns ihr haufig unter, ohne, dass wir uns dessen bewusst sind. Allein die
deutsche Ubersetzung des Buchtitels von Le deuxiéme Sexe ins Deutsche, das andere
Geschlecht, hatte Simone de Beauvoir nicht gefallen dirfen, denn es hétte eigentlich das
zweite Geschlecht heien missen. Sie hatte sich fur diesen Titel entschieden, da
Homosexuelle als das dritte Geschlecht bezeichnet wurden und sie daher annahm, dass die
Frau das zweite Geschlecht darstellen wiirde.!*’ Es ist an diesem Beispiel gut zu erkennen,
wie schwierig es ist, mit Hilfe der Sprache eine Bedeutung zu transportieren, die das
Gemeinte auf den Punkt bringt, ohne dass eine Wertung darin enthalten ist. Es ist daher nicht

einfach, die Begriffe Frau und Weiblichkeit zu umschreiben ohne unbewusst eine Festlegung

17 v/gl. Blair 1990, S. 482.
29



vorzunehmen. Dieses Problem sah auch Simone de Beauvoir, als sie in Le deuxieme Sexe den
Begriff Frau zu definieren versuchte. Das es sowohl Frauen als auch Manner gibt, war fur sie
erst einmal unumstritten. Dass der Begriff Frau von Frauen uberhaupt zu definieren versucht
wurde, war ihrer Meinung nach dem Umstand geschuldet, dass sich die Frau als solche im
Gegensatz zum Mann, der dies nicht tut, eine Berechtigung ihrer selbst verschaffen muss. Sie
steht nicht fur sich allein, sondern immer im Vergleich und in Relation zum Mann. Er
hingegen steht ganz natirlich fur sich allein, er muss sich nicht an der Frau messen, um
Berechtigung zu erfahren. Die Frau wird durch seine, als von ihm naturlich empfundene
Seinsberechtigung, die  nicht auf wissenschaftlich fundiertem Wissen, sondern auf
mythologischen Begrundungen beruht, derer das mannliche Geschlecht sich bedient, dazu
verleitet, sich als das Andere anzuerkennen. Als ein Anderes, das seine Definition durch den
Vergleich mit dem Mann erfahrt. Der Mann ist sozusagen gesetzt und die Frau muss sich an
ihm messen. Will sie sich nicht an ihm messen, so muss sie auf ihre Subjektivitat verzichten.

Ein Beispiel Simone de Beauvoirs belegt dieses auf eindringliche Weise:

,.Bei theoretischen Diskussionen hat es mich manchmal geérgert, von Ménnern gesagt zu bekommen: ,,Sie
denken das und das, weil sie eine Frau sind.“ Mir war aber klar, dal ich mich nur mit der Antwort
verteidigen konnte: ,,Ich denke es, weil es stimmt®, das heilst unter Ausklammerung meiner Subjektivitat.
Keinesfalls hitte ich entgegnen diirfen: ,,Und sie denken das Gegenteil, weil sie ein Mann sind*, denn es

steht fest, daR ein Mann zu sein keine Besonderheit darstellt.!*®

Simone de Beauvoir wollte nicht an jemand anderem gemessen werden und sie wollte auch
nicht ihre Subjektivitat verleugnen. Daher versuchte sie in ,,.Le deuxiéme Sexe* die angeblich
urnatiirlichen Griinde fur die Absolutheit des Mannes zu widerlegen. Sie beschrieb die
Unterdrickung und Diskriminierung der Frau als gesellschaftlich begriindetes
patriarchalisches Herrschaftsgefuige, dass nicht auf, von der Natur gegebene Ungleichheiten,
zuriickzufiihren ist. Die Annahme, einer durch die Gesellschaft gepréagten Ungleichheit und
Diskriminierung der Frau, macht es Uberhaupt erst mdglich, die Verédnderung dieses
Zustandes zu verlangen. Naturgegebene Begriindungen dieser Ungleichheit, wie sie seit
Menschengedenken vorhanden sind, waren zu widerlegen. De Beauvoir behauptete dagegen,
dass die von der Natur gegebene Gleichheit dem Menschen die Mdglichkeit gibt, sein Leben

selbst zu planen und umzusetzen.

Die Annahme des Absoluten und des Anderen basiert auf der Alteritat, die eine grundlegende
Kategorie menschlichen Denkens darstellt, so De Beauvoir.™'® Das Subjekt kann sich nur

setzen, indem es sich entgegen-setzt. Aber es existiert keine absolute Gleichrangigkeit

118 De Beauvoir 2009, S. 11f.
119v/gl. De Beauvoir a.a.0., S. 13.

30



zwischen den beiden Seiten der Dualitat. Eine Seite ist Subjekt, die andere Seite ist Objekt.
Normalerweise ist es relativ, Subjekt oder Objekt zu sein, die Individuen mussen die
Wechselseitigkeit zwischen Subjekt und Objekt anerkennen. In Bezug auf die Geschlechter
existiert aber eine solche Relativitat nicht, da die mannliche Seite dieser Dualitét sich nicht in
Relation zur weiblichen Seite setzen lasst.** Die méannliche Seite definiert die weibliche Seite
als das Andere, sie tut dies nicht selbst. Der Beginn dieser Dualitat kann an keinem Ereignis
festgemacht werden, er ist so alt wie das Bewusstsein selbst, so De Beauvoir.’** Da diese
Alteritdt keinen davon verschiedenen Zustand davor kennt, wird sie als naturgegeben
angesehen und von den Frauen akzeptiert. Das von der Natur Gegebene erscheint
unveranderlich. Simone de Beauvoir versuchte die Frauen darauf hinzuweisen, dass sie selbst
es sind, die sich gegen diesen Zustand wehren missen. Sie vermisste das Wir-Verhalten, dass
andere unterdriickte Gruppen sich zu eigen gemacht haben, um sich gemeinsam als Subjekt zu
setzen. Die Gemeinsamkeit, Frau zu sein, scheint nicht auszureichen, um sich
zusammenzuschlieBen und sich gegeniiber der mannlichen Seite als Subjekt zu setzen.
Simone de Beauvoir ging der Frage nach, woher die Unterwerfung der Frau kommt. Damit
das ,,Eine* als absolut gesetzt bleibt, muss das Andere freiwillig in dieser Rolle verbleiben.
Doch warum geschieht dies? Frauen sind keine Minderheit, die Position der ,,Anderen®,
welche Frauen einnehmen, ist nicht durch ein historisches Ereignis oder eine historische
Entwicklung entstanden. Aber selbst wenn dieser Zustand als von der Natur gegeben
angesehen wirde, so ist diese Natur keine unwandelbare Gegebenheit, mit der sich die Frau
abfinden musste. Es gab zu keiner Zeit ein Wir-Gefiihl, so de Beauvoir, dass Frauen dazu
veranlasste, sich zusammenzuschlieBen und sich die Rechte zu nehmen, die ihnen zustehen.
Sie haben allenfalls Rechte von Seiten der Manner zugestanden bekommen.*? Da ein solches
Wir-Gefiihl jedoch erst durch die Bewusstmachung der Zugehorigkeit zu einer
gesellschaftlichen Gruppe entsteht, die eine gemeinsame Vergangenheit und eine kulturelle
Identitat besitzt, war es Frauen durch eine fast ausschlie3lich mannliche Geschichte verwehrt,
diese kulturelle Identitat zu erlangen. Den Frauen fehlen die geschichtlichen und kulturellen
Bezugspunkte, die ihnen ein speziell weibliches kulturelles Gedéchtnis bescheren. ,,Sie haben
keine eigene Vergangenheit, Geschichte oder Religion.“**® Simone de Beauvoir unterstellte
den Frauen, dass sie zum Teil sogar zu bequem sind, sich ihrer Freiheit zu bedienen und sich
in der Rolle der Anderen gefallen. Frauen missten sich bemihen, finanziell unabhangig von

ihren Mannern zu werden, damit sie ihre Ziele selbst bestimmen und ein transzendentes

120\/gl. De Beauvoir 2009, S. 14.
121 \/gl. De Beauvoir a.a.0., S. 12.
122 \/gl. De Beauvoir a.a.0., S. 15.
123 De Beauvoir a.a.0., S. 15.

31



Leben fuhren kdnnten. Da dies bisher nicht geschehen ist, ist die Welt auch nicht gerecht
aufgeteilt worden. Da die Vergangenheit die Gegenwart umschlielt, hatte die Gewohnheit
sowohl im Jahr 1949, als Simone de Beauvoir ,,Le deuxiéme Sexe* schrieb, als auch heute,
immer noch mehr Einfluss als offizielle Rechte es haben. Offizielle Rechte werden im Alltag
haufig so ausgelegt, wie es in eine mannliche Welt hineinpasst. Das Recht, dass Frauen flr
gleiche Arbeit den gleichen Lohn wie Méanner erhalten, ist ein Recht auf dem Papier, das aber
aufgrund von Auslegungsmoglichkeiten selten gerecht angewendet wird. Frauen, ob mehr
oder weniger gut qualifiziert, erhalten fur ihre Arbeit auch im Jahr 2013 h&ufig weniger Lohn
als ihre ménnlichen Kollegen. In ihren Memoiren schrieb Simone de Beauvoir spater einmal

und dieser Uberzeugung blieb sie bis zu ihrem Tod treu:

,...wiirde ich, wenn ich heute Le deuxiéme Sexe schriebe, der Spannung zwischen dem Selbst und dem
Anderen eine materialistische statt eine idealistische Basis geben. Ich wirde die Ablehnung und die

Unterdriickung des Anderen nicht auf den Antagonismus der verschiedenen Arten des BewuBtseins,

sondern auf die 6konomische Basis der Knappheit griinden.***

Da Manner sich der Naturwissenschaft, der Biologie und der Experimentalpsychologie
bedient hatten, um ihre Uberlegenheit und die Unterdriickung der Frau zu rechtfertigen,
versuchte Simone de Beauvoir mit Hilfe dieser Wissenschaften zu beweisen, dass die Frau
sich absolut zu Unrecht in der Rolle der Unterdriickten befand. Sie gestand ein, dass bereits
viele Manner des Jahres 1949 aufgrund des demokratischen Gedankengutes, das der Ursprung
eines Gleichheitsgedankens ist, die Frau als gleichberechtigt bezeichneten. Einschréankend
stellte sie aber fest, dass auch diese Manner die praktische Ungleichheit nicht wahrhaben
wollten und sie sie teilweise selbst gegen die Frau anwendeten, wenn die Situation es flr sie
erforderte.’® Simone de Beauvoir unterstellte den Ménnern eine Art Doppelmoral, sie sahen
fur sich selbst keinen Widerspruch zwischen offentlichem und privatem Leben. Seine
Berufung als Mensch stand in keinem Widerspruch zu seiner Bestimmung als Mann.'?
Waéhrend der Mann durch sein Handeln und seinen Erfolg im Beruf eine Starkung seiner
Mannlichkeit erfahrt, wirkt sich der berufliche Erfolg von Frauen negativ auf ihre
Weiblichkeit aus. Auf der einen Seite erwartet er eine autonome Partnerin, die aber im
privaten Bereich, diese Autonomie wieder aufgibt und sich als das Andere unterordnet, um
ihre Weiblichkeit nicht zu verlieren. ,,Von der Frau wird [...] verlangt, daB sie sich, um ihre

Weiblichkeit zu erfiillen, zum Objekt und zur Beute macht, das heil3t, auf ihre Anspriiche als

124 De Beauvoir, In: Bair, Deirdre 1990, S. 690.
125 \/gl. De Beauvoir 2009, S. 22.
126 \/gl. De Beauvoir a.a.0., S. 844.

32



souverdnes Subjekt verzichtet. [...] Dieser Konflikt charakterisiert in besonderer Weise die

Situation der befreiten Frau, [er erzeugt bei Frauen haufig ein Gefiihl der Zerrissenheit.]***’

Simone de Beauvoir zeigte sich den Feministinnen gegentiber skeptisch, weil sie sich mit den
Mannern auf einen Streit eingelassen hatten, der sie nicht gut argumentieren lie3. Nicht ein
Streit, der darin bestand, Argumente und Gegenargumente auszutauschen, war es, den sie
verlangte, sie erwartete eine neue Diskussion ohne die Begriffe Uberlegenheit, Unterlegenheit
und Gleichheit. Fir sie handelte es sich um Begriffe, die in eine Diskussion um die Rechte
von Frauen nicht hineingehorten, da sie entweder von Mannern gesetzt waren oder eine

Verleugnung der Subjektivitét begiinstigten.*?®

Die anfangliche Frage dieses Kapitels, ob es die Weiblichkeit noch gibt und was sie
auszeichnet, muss wohl so beantwortet werden, dass es sie natlrlich noch gibt, sie aber in
jedweder Form und nicht in einer festgelegten Form in Erscheinung tritt. Der Verzicht auf die
Weiblichkeit, um als Subjekt gesehen zu werden, wiirde eine Beschneidung der
Menschenrechte bedeuten. Es ist das Recht jeder Frau die Art und Weise ihrer Weiblichkeit
selber zu wéhlen und sie nicht als das Ewigweibliche definieren zu missen, also
festzuschreiben. Weder die Frau noch die Weiblichkeit diirfen in Immanenz erstarren, sondern
sollen sich, so Simone de Beauvoir, im Sinne der Transzendenz stetig verédndern und sich so
zeigen, wie es den Frauen gefallt. Was die Rechte von Frauen im Allgemeinen betrifft, so
sagt de Beauvoir, dass das offizielle Recht zu wéahlen nicht ausreicht, um die Frau vom Mann
unabhéngig werden zu lassen. Dazu bedarf es zusatzlich der 6konomischen Unabhéngigkeit,
denn nur produzierend und aktiv erhdlt sie ihre Transzendenz zuriick und wird aus eigener
Kraft zum Subjekt.’* Aber auch das Wahlrecht und die 6konomische Unabhangigkeit reichen
noch nicht aus, um der Frau die absolute Befreiung zu garantieren. Sie dirfen zwar in dieser
immer noch ménnlichen Welt produzierend tétig sein, aber sie taten dies noch viel lieber,
wenn sie diese Welt mitgestaltend verédndern konnten, so dass sie auch eine weibliche Welt

sein kann.*°

,,Eine Frau, die sich 6konomisch vom Mann unabhangig macht, befindet sich
darum noch lange nicht in der gleichen sittlichen, sozialen und psychologischen Situation wie
er.“*! Eine Frau, so de Beauvoir, erlebt die Welt und die Gesellschaft zu dem Zeitpunkt, in
dem sie in die Berufswelt eintritt bereits mit ganz anderen Augen als ein Mann. Die
Sozialisation und Enkulturation, der sie unterliegt ist eine andere, als der Mann sie erlebt. Ein

weiteres Problem sah Simone de Beauvoir in der Tatsache, dass die arbeitenden Frauen durch

127 De Beauvoir 2009, S. 844, Auslassung und Zusatz von Sabine Fiinderich.
128 \/gl. De Beauvoir a.a.0., S. 23.

129 De Beauvoir a.a.0., S. 841.

130 \/gl. De Beauvoir a.a.0,, S. 842.

31 De Beauvoir a.a.0., S. 844,

33



die anfallende Hausarbeit einer Doppelarbeit unterliegen und von ihren Ehepartnern nicht die
notige Unterstiitzung erhalten.'** Sie bezeichnete es auBerdem als problematisch, dass es viele
junge Frauen gibt, die nicht gebildet genug sind, um einen qualifizierten Beruf auszutiben und
dadurch gesellschaftlich anerkannt zu werden. Diesen Frauen erscheint es erstrebenswert,
durch die ,,bloBe Darbietung ihres Korpers™ in eine privilegiertere Schicht aufgenommen zu
werden.™®® Simone de Beauvoir zeigte Verstandnis fiir die Situation dieser Frauen, sagte aber
auch ganz klar, dass dieser ,,Aufstieg™ der Frau nicht die Freiheit bringt, die sie sich erhofft.
Die Frauen, die ihre Autonomie bereits erreicht haben, durfen sich auf dem Erreichten nicht
ausruhen, denn das Bewahren dieser Freiheiten stellt fur sie als Frau eine weitaus gréf3ere
Herausforderung dar, als es das, fur einen Mann tut. Und die Vorstellung von Weiblichkeit,
die in der Gesellschaft durch Gewohnheiten festgeschrieben zu sein scheint, darf den Frauen
nicht langer aufgezwungen werden, denn noch ist es so, dass eine Frau, die sich der
herrschenden Meinung nicht anpasst, sexuell und gesellschaftlich entwertet wird, so Simone
de Beauvoir. Die Frau muss ihre Weiblichkeit und ihr Frausein transzendent machen. Die
Frau muss es machen und nicht darauf warten, dass es ihr von den Anderen, den Mannern

ermdoglicht wird.

2.1.4 Simone de Beauvoir und der Existentialismus

Die Existenz geht der Essenz voraus, oder anders formuliert, der Mensch ist an seinen Taten
zu messen, nicht an seinem Sein. Diese Aussage des atheistischen Existentialismus, wie Jean
Paul Sartre sie formuliert hat, begleitete Simone de Beauvoir sowohl in ihren Werken als auch

134

in ihrer personlichen Lebensgestaltung.”" ,,Wéhrend Sartre die philosophischen, asthetischen,

ethischen und politischen Grundsédtze des Existentialismus entwickelt, Ubernimmt seine
Gefihrtin deren Anwendung, Verbreitung, Auslegung, Unterstiitzung und Verwaltung,“*®
Die Philosophie, die dem Existentialismus voraus ging und parallel zu einer
Standegesellschaft gedacht wurde, ging davon aus, dass die Essenz vor der Existenz kommt.
Dies bedeutet, war der Vater ein Verbrecher, tragt der Sohn die Wesensziige des Vaters
ebenfalls in sich. Der Existentialismus behauptet nun aber, dass der Mensch nicht das ist, was
er von Geburt an zu sein scheint oder das, worauf er festgelegt wird, sondern er muss die
Mdglichkeit haben, das aus sich zu machen, was er in einem Selbstentwurf seines Lebens aus

sich machen will. Die Philosophie versucht den Menschen zu vergegenstandlichen, was aber

132 \/gl. De Beauvoir 2009, S. 844.

133 \/gl. De Beauvoir a.a.0., S. 843.

134 Sartre 2007, S. 116.

135 Boschetti 1988, S. 185, In: Bair, Deirdre 1990, S. 646.

34



nicht moglich ist, denn was ein Mensch ist, wird erst am Ende seines Lebens offenbar, so der
Existentialismus. Nichts ist von Beginn an festgelegt, dass es aus der Existenz sichtbar
ware."*® Eine Schlussfolgerung, die sich daraus ergibt, ist, dass es von groRer Bedeutung ist,
welche gesellschaftlichen Bedingungen und Diskurse Einfluss auf den Menschen nehmen. Bei
Sartre ursprunglich aus der Judenproblematik heraus entstanden, er schrieb dartiber in seinem
Buch ,Das Sein und das Nichts“, Ubertrug Simone de Beauvoir diese philosophische
Auffassung in ihrem Buch Le deuxiéme Sexe auf die Frauenproblematik. Obwohl seit der
Franzosischen Revolution der Grundsatz von Freiheit, Gleichheit und ,, Briderlichkeit*
herrschte, war die Frau bis zum Jahr 1947 in Frankreich von diesen Menschenrechten immer
noch ausgeschlossen, da sie kein Wahlrecht und somit keinen politischen Einfluss hatte. In
ahnlicher Weise ist in der Rassentrennung in Amerika und der Judenverfolgung eine
Diskriminierung aufgrund von Hautfarbe und Rasse zu sehen. Durch eine bestimmte
Zuschreibung und Stigmatisierung werden Menschen davon ausgeschlossen, etwas aus sich
machen zu kdnnen oder sogar als unwertes Leben bezeichnet. Simone de Beauvoir und Jean
Paul Sartre behaupteten nun aber, dass die Existenz, also das konkrete Handeln vor dem
Wesen des Menschen kommt. Der Mensch ist in seiner Essenz nicht festgelegt, weder
aufgrund seiner Hautfarbe, seiner Herkunft noch aufgrund seines Geschlechts. Sie
behaupteten, dass das Sein eines Menschen, seine Essenz, erst am Ende eines Lebens
festgestellt werden kann, da die Existenz, das Handeln in dem jeweiligen Lebensentwurf die
Essenz bestimmt.**” Nun forderte der Existentialismus von der Frau, dass sie etwas aus sich
machen soll und nicht den Entwurf akzeptieren soll, den der Mann und die Gesellschaft von
ihr haben. Diese Forderung des Existentialismus ist natirlich auch als eine Art Birde zu
sehen, denn die Frau ist angehalten, ihren Platz in der Gesellschaft zu finden, obwohl sie sich
den géngigen Erwartungshaltungen widersetzt. Da es im atheistischen Existentialismus keine
gottgewollte Ordnung gibt, ist der Mensch auf sich selbst zuriickgeworfen und verantwortlich
fur das, was er tut. Dass der Mensch sich dieser Verantwortung entziehen will, ist Teil des
menschlichen Daseins und Wesens. So sieht es eine Frau vielleicht als bequem an, einem
Mann zu gehorchen, der ihr den Sinn und die Zwecke vorgibt, denn sie hat ihre Aufgabe,
ihren Platz in der Gesellschaft und ihre 6konomische Sicherheit. Aber im Sinne des
Existentialismus ist sie grundsatzlich frei, weil sie wahlen kann, ob sie dieses Schicksal
annimmt oder sich dagegen auflehnt.*® Der Existentialismus ist als Philosophie des

Entwurfes eines individuellen Lebens zu sehen.

1% Sartre 2007, S.116.
B37vgl, Sartre a.a.0., S. 149.
138 vgl. Sartre a.a.0., S. 119.

35



,,Beauvoir betont ausdrucklich, dass die existentialistische Ethik eine individualistische sei.
Individualismus meint weder Bezugslosigkeit gegentiber der Welt noch gegeniber den
Anderen, er ist kein Autismus. Welt und Mitmenschen sind im Gegenteil die notwendigen

Bedingungen der Freiheit des/der Einzelnen. “**

Wenn der Grundentwurf eines Lebens erst einmal herausgefunden wurde, dann bestimmt
dieser, was ich wahrnehme und bemerke. Die Bedeutung einer Sache hangt also von dem
jeweiligen Entwurf ab, den eine Person verfolgt. Simone de Beauvoir nutzte die
Eingangigkeit und leichtere Verstandlichkeit des Romans, um der Welt die Bedeutung des
Existentialismus naher zu bringen. Der Roman ist in der Lage den Sinn des Existentialismus
durch die Darstellung der gelebten Erfahrung zu transportieren. Die philosophische
Uberzeugung, die mit dem Begriff des Existentialismus einhergeht, verankerte de Beauvoir
auch in ihrem eigenen Leben, denn sie handelte stets nach dem Entwurf, den sie sich von
ihrem Leben gemacht hatte. Um den Leser an diesem selbstentworfenen Leben teilhaben zu
lassen, bevorzugte sie die Form des autobiographischen Schreibens. Schon bevor sie ihre
Memoiren verdffentlichte, hatten die Figuren in ihren Blichern einen stark autobiographischen
Charakter. Da sich das Werk Simone de Beauvoirs auf ihr gesamtes Leben bezieht, ist eine
Trennung vom Existentialismus, einer Philosophie tber das Leben und Sein, von einem

Erzahlen, dass ihr Leben beschreibt, nicht mdglich.

,,.Die wechselseitigen Beziige zwischen Philosophie und Dichtung werden inzwischen mehrheitlich als
besondere Leistung der Autorin anerkannt. Die sich seit den 1980er Jahren verstarkt im
angloamerikanischen Umfeld entwickelnde Beauvoir-Forschung richtet den Blick gerade auf die

Vielschichtigkeit, durch die das Werk der Simone de Beauvoir aus einer Perspektive jenseits strikter

disziplinirer Grenzen besticht.«'*

Eine Kunst Simone de Beauvoirs ist es, den Leser sich selbst betrachten zu lassen, in dem er

seine Position mit der der Romanfigur vergleichen kann.

Simone de Beauvoirs vielleicht berlihmtester Satz lautet: ,Man kommt nicht als Frau zur

Welt, man wird es.«*!

Félschlicherweise wird er hiufig wie folgt libersetzt: ,,Man kommt
nicht als Frau zur Welt, man wird zur Frau gemacht. Diese zweite Version verweist aber
vielmehr auf ein passives, rein erduldendes Moment und betont zu wenig den aktiven
Charakter, der im franzdsischen Original besser zur Geltung kommt. Die Frau soll ja gerade
den Entwurf des Opfers Uberwinden und die Mechanismen des Gemachtwerdens, der

Sozialisation und der gesellschaftlichen Zwange hinter sich lassen. Sie wird es, soll so viel

139 Holland-Cunz 2012, S. 60.
140 Bung,/Weiershausen 2010, S. 11.
141 De Beauvoir 2009, S. 334.

36



heillen wie, sie hat die Freiheit sich dem Versuch der Gesellschaft und ihrer Konventionen,
sie zu einer Frau nach bestimmten Vorstellungen zu machen, zu widersetzen und nach ihren
eigenen Vorstellungen, zu einer Frau zu werden, die selbst entscheidet, wie ihr Frausein
aussieht, ohne, dass sie deshalb Diskriminierungen irgendeiner Art ausgesetzt ist. De
Beauvoir fordert eine unabgeschlossene, neu- und umzugestaltende Welt, eine Welt der
Entwirfe und Revisionen. Sie gibt sich mit dem Bestehenden nicht zufrieden, denn die aktive

Gestaltung, das Handeln ist ihr Motto.*?

2.1.5 La Vieillesse — Eine Betrachtung des Alters

La Vieillesse ist ebenso wie Le deuxiéme Sexe ein umfangreicher, politiktheoretischer
Quellentext. Anhand dieser beiden Quellen l&sst sich erkennen, ob es bei De Beauvoir in den
Jahren, in denen sie an Le deuxiéme Sexe geschrieben hat und 1970, als La Vieillesse erschien,
eine politiktheoretische Konsistenz oder einen Bruch gegeben hat.** Daher wird es eine

Erlauterung zu diesem Thema in einem spéteren Kapitel geben.

Das Alter und der Tod waren etwas, was ihr, seit sie denken konnte, Angst einflof3te. Daher
war ihr Verhalten diesen beiden biologischen Unabédnderlichkeiten gegeniiber von einer ,,der
Abwehr dienenden Distanziertheit* geprigt.*** Ein Versuch der Analyse des Warum wiirde
hier zu weit fuhren. Zudem war ihr Ablehnung, aufgrund ihres Alters, bereits widerfahren.
Als ihr der Prix Goncourt verliehen werden sollte, hief3 es, sie sei zu alt, dieser Preis wirde in
der Regel jungen Schriftstellern unter 35 Jahren verliehen. So liel eine Diskriminierung
aufgrund ihres biologischen Alters ebenso wenig auf sich warten, wie es die Diskriminierung
durch das Frausein getan hatte, als Gallimard ihr Buch Quand prime le spirituel 1938 nicht
veroffentlichen wollte, weil ein Buch tber die Bedurfnisse von Frauen nicht interessant genug

erschien.

Bevor Beauvoir neue Beziehungen zu Ménnern einging, fragte sie sich grundsétzlich, ob sie
nicht zu alt flr diesen Mann ware. Sie zweifelte zeitlebens an ihrer Attraktivitat und war auch
durch die Beziehung zu Nelson Algren und Claude Lanzmann, der immerhin 27 Jahre jinger
als sie war, nicht davon abzubringen. Dieses Thema erscheint auch immer wieder in ihren
Buchern, wie zum Beispiel in La femme rompue, in dem Frauen, von ihren Mannern
zugunsten jiingerer Frauen, verlassen werden.'* Der sehr pessimistische Unterton, der in La

Vieillesse mitschwingt, ist zusétzlich durch die schlechte gesundheitliche Verfassung, in der

1“2y/gl. Holland-Cunz 2012, S. 60.
143 \gl. Holland-Cunz a.a.0., S. 57.
144 Bair 1990, S. 635.

%5 vgl. Bair a.a.0., S. 664.

37



Sartre, aber auch sie sich befanden, begriindet. Sie bemerkte mittlerweile bei sich die ersten
Alterserscheinungen, wie Atemnot oder ein Nachlassen der Konzentrationsfahigkeit, was sie
aber nicht davon abhielt, sich intensiv mit politischen Themen auseinanderzusetzen.**® Sie
schrieb dieses Buch nicht in Romanform, sondern in der gleichen Weise, wie sie Le deuxiéme
Sexe geschrieben hatte. Der Aufbau der Analyse ist sehr &hnlich. Sowohl im Anderen
Geschlecht als auch in Das Alter bemuhte sich De Beauvoir um eine Darstellung, die alle
historischen Epochen und bekannten Mythologien (einschlieRlich der literarischen) sowie
samtliche Dimensionen der aktuellen Lebensrealitdit umfasste. So wurden auch die teils
beschwerlichen korperlichen Verfassungen dargestellt. Den ersten Teil dieses Buches nannte
sie, Von auBen betrachtet, sie befasste sich mit den biologischen, ethnologischen und
historischen Ansichten lber das Alter.

Sie schrieb daruber, wie das Alter in der Vergangenheit betrachtet wurde und welchen
Stellenwert der alte Mensch in der Gesellschaft einnahm. Dabei stellte sie fest, dass es dem
alten Menschen noch schlechter geht, als der Frau. Er kann sich im Gegensatz zur Frau nicht
weiterentwickeln, da er die Geschichte nicht beeinflussen kann, um Verénderungen zu

bewirken.

»Dagegen hat der Greis als soziale Kategorie nie in den Lauf der Welt eingegriffen. Solange er
leistungsfahig bleibt, ist er in die Gesellschaft integriert und unterscheidet sich nicht von ihr: er ist ein
ménnlicher Erwachsener in vorgerlicktem Alter. Verliert er jedoch seine Fahigkeiten, erscheint er als ein

anderer ; er wird dann, in weitaus starkerem Mafle als die Frau, bloBes Objekt. [...] er ist zu nichts mehr

nutze, [...] er ist nur noch eine Last.“**’

Allerdings stellte Simone de Beauvoir auch andere Meinungen zum Thema Alter, die es in der
Menschheitsgeschichte gegeben hat, dar. Beispielsweise die Ansicht von Platon, der dem
alten Menschen die Reife in politischen und philosophischen Dingen bestétigte, wozu der
jingere Mensch noch nicht in der Lage ist.**® So durchschritt Simone de Beauvoir die
Geschichte und beschrieb, wie durch die industrielle Revolution das Birgertum den Konflikt
zwischen den Generationen aufgehoben hatte und sich gemeinsam gegen die niederen Klassen
durchgesetzt hatte.*® Auch Beispiele aus der Literatur tiber das Alter sind reichlich in diesem
Buch vorhanden. Simone de Beauvoir fihrte den Leser systematisch durch die Jahrhunderte
und die verschiedenen Bevolkerungsschichten, sowie Kulturen, um schliel8lich das Alter in
ihrer damaligen Gesellschaft zu beschreiben. Simone de Beauvoir klagte an, dass die

Gesellschaft mit dem alten Menschen, den sie als Toten auf Abruf bezeichnete, keine

146 \/gl. Bair 1990, S. 667.

147 De Beauvoir 1970, S. 75f, Auslassungen von Sabine Fiinderich.
148 \/gl. De Beauvoir a.a.0., S. 93.

149 \/gl. De Beauvoir a.a.0., S. 170.

38



wechselseitige Beziehung eingeht. Dieses Fehlen einer Wechselseitigkeit drangt auch den
alteren Menschen in die Rolle des Anderen. Der junge Mensch ist, ihrer Meinung nach, nicht
willens, den alten Menschen als ein Wesen mit einem selbstdefinierten Ziel zu sehen. Das
Alter geht einem Ziel entgegen, dass es sich nicht selbst ausgesucht hat, dem Tode entgegen.
Da alle anderen Mitglieder der Gesellschaft aber in irgendeiner Weise ein Ziel verfolgen und
mit anderen jungen Menschen in einer wechselseitigen Beziehung stehen, ist ihnen der alte
Mensch fremd, denn er steht in keinerlei Wechselseitigkeit mit ihren Zielen. Dieser Umstand
marginalisiert ihn noch starker als Frauen und Kinder, denn der junge Mensch, also der Mann,
so de Beauvoir, sieht in den Kindern zumindest die Zukunft und in den Frauen die
Arterhaltung gesichert. Somit haben beide, wenn auch nicht selbstgewénhlt, ein Ziel, dass der
alte Mensch eben nicht hat. Die logische Folge, die sich fir De Beauvoir daraus ergibt, ist,
dass der alte Mensch sich neue Ziele suchen muss, um weiterhin ein transzendentes und freies

Leben fiihren zu kdnnen.

Simone de Beauvoir schrieb in La Vieillesse von der vorauszusehenden Uberalterung der
Gesellschaft und dem Alter als Politikum. Sie hat sowohl den Umgang des Kapitalismus als
auch des Sozialismus mit dem Alter und den alten Menschen verglichen. An diesem Beispiel
zeigte sich, wie vorausschauend De Beauvoir war. Sie Kritisierte, dass dem alten Menschen
vorgeschrieben wird, wann er vom aktiven Menschen zum passiven wird, indem das
Rentenalter vom Staat festgelegt wird, ohne dass &ltere Menschen ein Mitspracherecht haben.
Sie warf den kapitalistischen Staaten vor, dass sie nur ihr eigenes Interesse im Blick haben,
wenn es darum geht, Uber die Situation des alten Menschen zu entscheiden und nicht das
Wohl der alten Menschen selbst. Sie bemangelte, dass nicht genug unternommen wurde, um
die Leistungsfahigkeit der alten Mitmenschen zu erhalten. Die kdrperlichen und geistigen
Einschrankungen, die das Alter mit sich bringt, stehen dem Rausch der Freiheit feindlich
gegeniiber und verhindern die Verwirklichung von Transzendenz.™® Altere Menschen sind
durch die Industrialisierung héufig in héherem Alter nicht mehr genug qualifiziert. Eine
Ausbildung, die vor sehr langer Zeit durchlaufen wurde, reicht nicht aus, um mit dem
Fortschritt mithalten zu kénnen, daher forderte De Beauvoir eine ausreichende Weiterbildung
im Laufe des Arbeitslebens, damit der altere Arbeitnehmer nicht irgendwann, aufgrund

solcher Unzulanglichkeiten, aus dem Arbeitsleben ausscheiden muss®*

Sie war der Meinung,
dass éltere Arbeitnehmer, leichtere Arbeiten austiben missten, damit ihre Leistungsfahigkeit
langer erhalten bleiben konnte. All diese Dinge sind von Simone de Beauvoir in den sechziger

Jahren beschrieben und vorausgesehen worden, schon damals hat sie im demographischen

150'v/gl. Holland-Cunz 2012, S. 50.
151 \/gl. De Beauvoir 1970, S. 184ff.

39



Wandel ein groBes Problem gesehen, dass die Gesellschaft auch heute und in Zukunft
beschéftigen wird. Heute ist es leider haufig so, dass politische Entscheidungen auf vielen
Ebenen nur von kurzsichtiger und kurzfristiger Planung gepragt sind, daher sind langfristig
angelegte und sinnvolle Entscheidungen leider oft unmdglich. Zwangsléufig erkennt die
Gesellschaft die Bedeutung der &lteren Mitmenschen als wichtige Arbeitskréfte an. Jetzt, da
altere Arbeitnehmer bendtigt werden, um das wirtschaftliche Fortkommen zu sichern, missen
sie langer arbeiten und es wird von den Menschen formales und informelles Lernen sowie
Selbstlernkompetenz gefordert. Prinzipiell ist es leider so, dass die Gesellschaft als Ganzes
dem alten Menschen nur die Mdoglichkeiten zubilligt, die benétigt werden, damit er der
Gesellschaft dient. Die individuelle Zufriedenheit, nur um des Einzelnen willen, ohne
wirtschaftlichen Nutzen, bleibt leider immer noch weit hinter den Erwartungen zurtick. Die
alten Menschen, wie auch bereits die Frauen, kritisierte De Beauvoir dafir, dass sie sich nicht
zusammenschlieBen, um sich gemeinsam gegen Ungerechtigkeiten zur Wehr zu setzen.
Allerdings sah sie die Schuld dafiir nicht allein auf Seiten der alten Menschen, sondern
bedingt dadurch, dass diese am wirtschaftlichen Leben keinen Anteil mehr haben und somit
keinen Einfluss ausiiben konnen.’®* Simone de Beauvoirs Verurteilung eines solchen
Umgangs mit dem Alter, war gleichzeitig eine Kritik am Kapitalismus, sie erlauterte am Ende
ihres Buches, allerdings unter Vorbehalt der Qualitdt und Quantitét ihrer Informationen, wie
im Sozialismus mit dem Alter umgegangen wurde. Ihrer Meinung nach, war die Alterspolitik
im Sozialismus nicht von privatwirtschaftlichen Interessen gepragt, sondern durch eine
homogene Sozialversicherung bestimmt, die allen Menschen eine gerechte Versorgung im
Alter garantierte.® Am Beispiel Jugoslawiens erlduterte sie, dass die Annaherung des
jugoslawischen Staates an die kapitalistische Wirtschaftspolitik dazu gefuhrt hatte, dass dort
die Gerechtigkeit in Bezug auf die alten Menschen, zugunsten des Profits, vernachléssigt
worden war. Sie wies aber darauf hin, dass die alteren Menschen sich dort gewerkschaftlich
engagieren und fir ihre Rechte kdmpfen.’ Sie unterstellte dem Alter, dass es Menschen
ungerecht, gegentber der ihr zugehdrigen Jugend macht und prinzipiell alles verurteilen lasst,
dass nicht aus ihrer eigenen Jugend hervorgegangen ist. Altere Menschen, die sich der
Zukunft verschlieRen, weil sie in ihr nichts Erstrebenswertes sehen und weil sie ihnen noch
mehr Einschrankungen bringt, leben hauptsachlich in der Vergangenheit und entwickeln sich
nicht mehr weiter. Simone de Beauvoir flhrte viele Beispiele von Schriftstellern der jingeren

oder é&lteren Vergangenheit an, die sich zu diesem Thema ge&uBert haben und ihre

152 \/gl. De Beauvoir 1970, S. 236.
153 \/gl. De Beauvoir a.a.0., S. 482ff.
154 vgl. De Beauvoir a.a.0., S. 494.

40



Erkenntnisse bestatigten.™ Sie forderte von der Frau mehr Engagement, um sich aus ihrer
Unterdriickung zu befreien, ebenso erwartete sie von den &lteren Menschen, dass sie sich ihrer
Situation bewusst werden sollten und sich nicht der Zukunft und den Errungenschaften und
Erkenntnissen der modernen Welt verschlieBen sollten. Von den jingeren Menschen
erwartete De Beauvoir, dass sie die dlteren Menschen als Mitmenschen sehen, die aus dem
aktiven Leben nicht ausgeschlossen werden durfen. Sie versuchte aber nicht, das Alter zu
verklaren, denn sie war sehr deutlich mit ihren Aussagen tber die Nachteile des Alterns und
den damit einhergehenden Krankheiten. Um aber diesen Einschrdnkungen eine positive
Komponente gegeniiberzustellen, denn Freiheit resultiert ja gerade aus der Endlichkeit, in
diesem Punkt argumentierte De Beauvoir mit Sartre, ist die schopferische Tétigkeit eine
Maoglichkeit, aus dieser Immanenz des Alters zu entkommen. Daher war Simone de Beauvoir

selbst, der Jugend gegenuber aufgeschlossen und kehrte sich nicht von der Zukunft ab.

2.2. Die Beziehungskontexte — in Bezug auf Jean Paul Sartre und Nelson Algren

Uber die Beziehung zu Jean Paul Sartre ist sehr vieles bekannt, da Simone de Beauvoir in
ihren Biichern teils verdeckt, teils offensichtlich Uber diese Beziehung geschrieben hat.
Natdrlich kann die Darstellung einer solchen Liebesbeziehung niemals objektiv sein, schon
gar nicht, wenn es der Autorin besonders wichtig ist, ein Bild von sich und Sartre zu
zeichnen, dass dem Bild entspricht, welches sie in ihrem Lebensentwurf zu Beginn der
Beziehung fur sich gezeichnet hatte. Inwieweit es sich dabei um eine vielleicht verklarte
Wahrnehmung von Seiten De Beauvoirs handelt oder auch nicht, muss daher ungeklart
bleiben, es muss von ihrem subjektiven Empfinden und den Aussagen der nachsten Freunde
ausgegangen werden. Naturlich kann jeder Betrachter einer solchen Beziehung, zu seinen
ganz eigenen Schlussen kommen und sie fir mehr oder weniger gelungen halten. Die
Beziehung zu Jean Paul Sartre war zu Beginn eine Liebesbeziehung, die auch die sexuelle
Komponente beinhaltete, was sich allerdings im Laufe der Jahre anderte. Die rein korperliche
Anziehungskraft wurde zunehmend weniger. Was sich, nach Aussagen De Beauvoirs, bis zum
Tode Sartres aber nicht anderte, war die philosophische und intellektuelle Verbundenheit. Sie
war es, die mit seinen Gedanken und seinen philosophischen Schriften als erste konfrontiert
wurde und sie sogar redigieren durfte, teilweise sogar ohne, dass Sartre sie danach noch
einmal gelesen hat. Er wollte zuerst ihre Meinung zu seiner Gedanken hdren und er forderte

auch sie auf, ihm ihre Gedanken mitzuteilen. Es war, auch wenn Simone de Beauvoir es in

155 vgl. De Beauvoir 1970, S. 316.
41



jungen Jahren erst so nicht gesehen hat, ein gegenseitiges geistiges Befruchten. Sie stellte ihre
Bedeutung flr den philosophischen Teil der Beziehung lange in den Hintergrund, bis sie
irgendwann erkannte, dass sie auch alleine, als Person und Philosophin existieren kann und
auch muss, da aufgrund ihres ,,Frauseins“ ihre existentialistische Sicht auf das Leben eine
andere ist, als die Sartres. Sartres Liebesbeziehungen mit anderen Frauen schmerzten
Beauvoir anfangs sehr viel mehr, als sie es sich eingestehen wollte. Sartre und sie hatten zu
Beginn ihrer Beziehung einen Pakt geschlossen, der beinhaltete, dass sie einander die Freiheit
lassen wirden auch mit anderen Partnern Liebesbeziehungen einzugehen, dass sie aber ein
Leben lang als platonisches Paar fureinander da sein wiirden. Als Sartre eine Liebesbeziehung
mit Olga Kosakiewicz einging, bereitete ihr dies sehr grofien Kummer. In der Biographie, die
Deirdre Bair verfasst hat, duert sich De Beauvoir nicht eindeutig, auf welcher Ebene ihre
Eifersucht stattfand. Dass es sie belastet hat, steht aulRer Frage, aber ob es die philosophische
oder doch die emotionale Beziehung war, um deren Verlust es ihr ging, wird nicht klar. Wie
sehr Simone de Beauvoir darunter gelitten hat, konnte aus dem Buch L ’Invitée abgeleitet
werden, da sie ihren Verlust aber in Romanform verarbeitete, ist auch hier nicht sicher,
inwieweit diese Erzahlung ihre wirklichen Gefiuihle widerspiegelt. Letztlich emanzipierte sie
sich durch diese Erfahrung aber von Jean Paul Sartre. Sie erkannte, dass sie einsam und allein
zuriickbleiben wirde, wenn sie Sartre vor die Wahl stellen wiirde, sich zwischen ihr und Olga
entscheiden zu missen. Sie emanzipierte sich vorerst auf der Ebene der Liebesbeziehung und
nahm sich ebenfalls die Freiheit mit anderen Partnern Beziehungen einzugehen. Da sie ihrem
Leben aber dartiber hinaus einen Sinn geben musste, begann sie schlie3lich mit der Arbeit an
Le deuxiéme Sexe und befreite sich auch in philosophischer Hinsicht. Durch den Erfolg ihrer
Bucher wurde ihr Klar, dass sie durch ihr literarisches Schaffen, den Menschen, insbesondere
den Frauen, die Philosophie des Existentialismus naher bringen konnte, vielleicht sogar naher,
als Sartre dazu je in der Lage gewesen ware. Sartre und De Beauvoirs Pakt war einem Streben
nach der Erkenntnis des Wahren gewidmet und nicht der gegenseitigen Leidenschaft. So sehr
sie darum bemiiht war, diesen Pakt nach aulRen aufrecht zu erhalten, so drifteten doch beider
Leben ab Mitte der sechziger Jahre auseinander. Sie entfernten sich voneinander, weil beide
neue personliche Beziehungen eingingen, De Beauvoir mit den standig neuen und
veranderlichen Ansichten Sartres nicht zurechtkam, sie sich mehr fur die Belange der Frau
einsetzte und er aufgrund seiner kérperlichen Gebrechen, sie mit dem konfrontierte, was sie
versucht hatte, moglichst lange zu ignorieren, das Alter und den nahenden Tod. Sartre begann
zu dieser Zeit seine zuvor gemachten Aussagen zu verwerfen und sich dem, wie er sagte,
Aufgepfropften zu entziehen. Er glaubte, gegen das denken zu missen, was ihn von jeher

gepragt hatte. De Beauvoir, die seine politische Meinung, welche er bis dahin vertreten hatte,

42



unterstutzt hatte, fuhlte sich in gewisser Weise von ihm alleingelassen. Unangetastet von
anderen Beziehungen blieb Sartre fur sie aber der Partner, dem sie sich intellektuell und in
Bezug auf die gemeinsame Arbeit und philosophische Ausrichtung, am meisten verbunden
fuhlte. lhr existentialistischer Lebensentwurf, der beinhaltete, dass sie ein Teil des
Philosophenpaares Sartre-Beauvoir sein wollte und ihr existentialistisch-philosophisches
Grundkonzept des Freiheitsbegriffes, das ihrem gesamten Leben und Werk zugrunde lag,
bewegte sie auch dazu, die Liebesbeziehung zu Nelson Algren, den sie 1947 in Amerika
kennen und lieben gelernt hatte, 1952 zu beenden. Algren trat in ihr Leben, bevor der Ruhm
durch Le deuxieme Sexe ihr einen neuen Lebensinhalt gab. Es handelte sich um eine Liebe,
die auf der korperlichen Ebene eine grofle Anziehungskraft besal3, aber auch den
intellektuellen Diskurs beinhaltete. Eine kdrperliche Ebene, die ihr verganglich erscheint, die
ein Hindernis flir die Transzendenz ihres Lebensentwurfes darstellte und ein intellektueller
Austausch, der aber nicht ausreichte, damit Simone de Beauvoir auf die geistige
Verbundenheit mit Sartre verzichtete. So trennte sie sich von Nelson Algren. Sie stellte es in
ihrer Biographie so dar, als hatte sich Algren von ihr getrennt, aber eigentlich hatte sie sich in
der Zeit davor bereits fur ein Leben mit Sartre entschieden und sich Nelson Algren nach und
nach entzogen. Denn die Intensitat der Beziehung mit ihm wurde, solange sie bestand, von
ihrer Seite bestimmt. Sie reiste nur dann nach Amerika, wenn es ihr ihre Arbeit erlaubte und
es in den Terminkalender von Sartre passte, da er ihre ganze Aufmerksamkeit in Anspruch
nahm. Ihre Indiskretion bezlglich der Schilderungen ihrer Liebesbeziehung zu Nelson
Algren, die sie in La force des choses beging, storte Algren sehr, er sagte spater dazu:
,,Liebesbriefe sind eine Privatangelegenheit, ich kenne Bordelle auf der ganzen Welt, tberall
machen die Frauen die Tiiren zu...aber diese Frau hat die Tiir weit aufgerissen und alle Welt
und die Presse herbeigerufen...Ich hege keinen Groll gegen sie, aber ich finde es
unanstindig.“'*°

De Beauvoir war eine Person, die sich als Ausdruck ihres Freiheitsbegriffes zeitlebens nach
Transzendenz, nach Ruhm und Ansehen, nach Passion und Ekstase sehnte. Sie strebte nach
einer Freiheit, die in einem harten Kontrast zum privaten Leben, den hauslichen
Begrenzungen, den Pflichten der Reproduktion, den essentiellen Lebens- und
Naturnotwendigkeiten, dem Korper, der Erde, der Fruchtbarkeit und der Intimitat stand und
diese als Hindernisse bei der Erreichung dieser Freiheit verstand.” Daher war ein Leben, wie
es sich Nelson Algren mit ihr winschte, prinzipiell jenseits eines solchen Freiheitsbegriffes

und daher eigentlich von Beginn an zum Scheitern verurteilt. Instinktiv wusste Simone de

156 \/gl. Bair 1990, S. 630.
57 vgl. Holland-Cunz 2012, S. 50.

43



Beauvoir das auch von Beginn an, wollte es sich aber noch nicht eingestehen.'®® Diese
Beziehung widersprach dem Entwurf ihres Lebens, weil sie eine Form der Liebe war, die mit
dem Existentialismus nicht vereinbar schien, da sie Anspriiche an den ,,Anderen* erhebt, die
dessen Leben zu sehr in die Immanenz hineindrangen. Der Freiheitsbegriff De Beauvoirs

schien somit unvereinbar mit einer Liebe, wie sie zwischen ihr und Algren bestand.

2.3 Darstellung der politischen und kulturellen Ereignisse und ihre Auswirkungen auf
die Arbeit Simone de Beauvoirs

Dass De Beauvoir in ihren Biichern eine gewisse Skepsis gegenuber der Mdoglichkeit,
selbstbestimmt und frei leben zu kénnen anklingen lie, ist aufgrund der politischen Lage und
der furchtbaren Ereignisse des 20. Jahrhunderts nicht verwunderlich. Sie durchlebte zwei
Weltkriege, von denen der erste ihre Kindheit pragte. Nicht nur finanzielle, sondern auch
familiare Probleme innerhalb der Beziehung ihrer Eltern waren die Folgen dieses Krieges und
so war das Leben Beauvoirs nicht mehr von der Unbefangenheit der Jahre vor dem Krieg
gekennzeichnet. Der Zweite Weltkrieg traf sie besonders hart, da er ihr das philosophische
und emotionale Gegeniiber entzog. Politisch und aus eigenem Antrieb schien sie sich zu
dieser Zeit noch nicht mit den schrecklichen Ereignissen auseinanderzusetzen. 1985 sagte sie

dazu:

,Ehrlich gesagt bin ich nicht besonders stolz auf meine damalige Einstellung — mit meinen dreilig Jahren

war ich immer noch génzlich auf die eigene Person fixiert. Zu meiner Schande muss ich gestehen, daf3 ich

erst durch den Krieg begriffen habe, daf ich in der Welt lebte und nicht auBerhalb davon.***°

Die Trennung von Sartre schmerzte sie sehr und die Ungewissheit dessen, was kommen
wiirde, versetzt sie in eine Lethargie, die sie bis dahin nicht gekannt hatte.*®® Erst als Sartre
aus der Gefangenschaft zurlickkehrte und die Resistance-Bewegung ,,Socialisme et Liberté*
grindete, kam sie mehr mit dem Thema Politik in Berthrung. Die Aussagen der
Nationalsozialisten im Vorfeld ihrer Machtlbernahme hatten viele Menschen geblendet. ,,Der
Faschismus gab [...] vor, Klassengegensatze durch die VVolksgemeinschaft zu Uberwinden.

«181  Der Nationalsozialismus

Die Nation sollte die Basis eines wahren Sozialismus bilden.
hatte sich urspriinglich rechtssozialistischer Prinzipien bedient, wie der Planwirtschaft, der

Steuerung des AuRenhandels, einer allgemeinen wohlfahrtsstaatlichen Tradition und einer

158 \/gl. Bair 1990, S.536.

159 Bair a.a.0., S. 256.

160 \/gl. Bair a.a.0., S. 267.

161 | eidinger/Moritz 2008, S. 79.

44



damit verbundenen Ablehnung der preuBlischen Standesschranken. ,,.Durch sozialpolitische
Mafnahmen sowie die effektvolle Hervorhebung des VVolksgenossen erschien Hitler vielen in
Zeiten der dkonomischen und politischen Krise als echter Sozialist.“'*? Vielleicht bedurfte es
erst der Erfahrungen des Krieges, um den Menschen, so auch Sartre und De Beauvoir,

bewusst zu machen, wie falsch diese Annahme war.®

Sartre hatte nach seiner Kriegsgefangenschaft den unbedingten Wunsch den Menschen
bewusst zu machen, wie wichtig es war, Widerstand gegen die Deutschen zu leisten. Er
stirzte sich unverziglich in die politische Aktivitat.'** Wahrend er sich in die
Widerstandsarbeit stiirzte und sich, nach Meinung De Beauvoirs groRen Gefahren aussetzte,
war es ihr wichtiger, auf die Zukunftsperspektiven zu schauen, die sich ihnen in einem
Nachkriegsfrankreich bieten wiirden."® Wahrend Sartre erfolglos versuchte, nach dem
Scheitern seiner Resistance-Bewegung, anderen Widerstandsgruppen beizutreten, war
Beauvoir bemiht, ihn davon abzuhalten. Sartre und sie waren politisch isoliert, denn die
intellektuelle Resistance wollte sie nicht in ihren Reihen und die Deutschen liel3en sie in Ruhe
arbeiten, was das Misstrauen der Resistance schiirte.'®® Der Vorwurf der passiven
Kollaboration hing ihr und Sartre zeitlebens an, denn kurz vor ihrem Tod schrieb ein
franzosischer Journalist ein Buch, in dem es Uber sie heif3t: ,,Opportunisten, denen die passive
Kollaboration vielleicht als die beste Methode erschien, reich und beriihmt zu werden.“*®” Es
wurde ihnen unterstellt, sie hatten sich das Leben so einzurichten gewusst, dass sie auf3er den

ublichen Entbehrungen nicht mit den deutschen Besatzern in Konflikt gekommen waéren.

Nach dem Krieg begann De Beauvoir damit, Artikel fir die Zeitschrift Les Temps modernes
zu schreiben und tbernahm bald auch die Verantwortung fur das Blatt, dass eine marxistische
Perspektive verfolgte. Sie verfolgte aber immer noch keinen eigenen poltischen Standpunkt,
fand die politische Landschaft im Nachkriegsfrankreich sehr undurchsichtig und orientierte
sich daher nur an den Sartreschen Standpunkten. Da sie als Herausgeberin von Les Temps
modernes arbeitete und Sartre viel Zeit in den USA verbrachte, musste sie sich erstmals auch
allein der Kritik der Offentlichkeit stellen. Nach einer Portugalreise schrieb sie einen Artikel
uber den portugiesischen Diktator Antonio Salazar, empdrte sich ber den Kontrast zwischen
Arm und Reich und stellte des Elend und den Uberfluss in den Fokus dieses Artikels.

Uberhaupt beurteilte De Beauvoir die Verhaltnisse in den Landern, die sie zu dieser Zeit und

162 | eidinger/Moritz 2008, S.79.

163 \gl. Leidinger/Moritz a.a.0., S. 79f.
164v/gl. Bair 1990, S. 302.

165 v/gl. Bair a.a.0., S. 306.

166 \/gl. Bair a.a.0., S. 336.

17 Bair a.a.0., S. 342.

45



1.¥% |hr und Sartre wurde die Rolle

auch spéter bereiste, aus dem marxistischen Blickwinke
des philosophischen und politisch sowie sozial engagierten Paares zugeschrieben, eine Rolle,
der De Beauvoir erst in der Zeit danach gerecht werden sollte. Noch im Jahr 1965 hatte Sartre
folgenden Satz iiber sie gesagt: ,,Es gibt nur einen Punkt, in dem sie mich wirklich umhaut,
und das ist die Politik. Sie schert sich einen Dreck drum. Nicht, dal? sie ihr gleichgiltig wére,
aber sie will mit ihr einfach nichts zu tun haben.“'®® Als Sartre im Jahr 1947 die Ansicht
vertrat, dass Frankreich nicht zwischen die Fronten von Kapitalismus und Kommunismus
kommen diirfe und unabhangig bleiben miisse, wurde er von ihr unterstiitzt.'™® Sie forderten
einen européischen Sozialismus ohne Verbiundung mit den USA und Russland. Wenn De
Beauvoir an politischen Treffen teilnahm, dann wurde sie nur als ein ,,Anhédngsel” Sartres
gesehen, das kein eigenstandiges politisches Ansehen genoss. Sie selber &uRerte sich zu
Themen, wie Streik, Inflation und Warenknappheit nicht und es wurde von den Anwesenden
davon ausgegangen, dass sie ausschlieRlich Sartres Meinung war.'™ Sie hatte selber einmal
behauptet, dass ihr Leben bis zum Jahr 1970 nur zwei Anliegen gegolten habe, namlich der
Unterstiitzung Sartres und der Schriftstellerei.'”? Daher war auch ihr politisches Engagement,
rein von ihrer Gefolgschaft zu Sartre gepragt und ihrer Meinung nach ausreichend. Wenn das
Paar Sartre — De Beauvoir als eine Einheit wahrgenommen wurde, dann kann es einen Sinn
machen, warum sie sich hier zurlickgehalten hat. Wéhrend er sich mehr der Politik verschrieb,
ubernahm sie den Part, der sich der Literatur, der Philosophie und der gesellschaftlichen
Rollen annahm. Haufig wurde ihr unterstellt, sie wére in dieser Zeit zu sehr nur auf sich
fixiert gewesen, aber mit der Betrachtung ihrer eigenen Rolle in der Gesellschaft schaffte sie
letztlich ein Werk, dass der Halfte der Menschheit zu mehr Freiheit verhelfen sollte. Sie
kédmpfte den Freiheitskampf auf einer anderen Ebene. Fir Sartre nahm die Bedeutung der
Arbeiterklasse tberall auf der Welt und vor allem in der dritten Welt zu, wéhrend ein, von den
grofRen Machtblécken unabhéngiges Europa nun nicht mehr so im Zentrum seines Interesses
stand.'” Der Wendepunkt in De Beauvoir politischem Leben war ein Mittagessen im
November 1948 mit einer Delegation ,,indonesischer Herren®. Von diesem Zeitpunkt an, war
sie bestrebt politischen Flichtlingen in aller Welt zu helfen. Im Gegensatz zur franzdsischen
Innenpolitik hatten sie die Schilderungen der Schicksale dieser Menschen in ihren Bann

gezogen und sie endlich politisch selbsttatig werden lassen.'’® Sie bediente sich der

168 \/gl. Bair 1990, S. 368.
1%9 Bair a.2.0., S. 392.

170 v/gl .Bair a.a.0., S. 439.
71 v/gl. Bair a.a.0., S. 444.
172 \/gl. Bair a.a.0., S. 448.
173 \/gl. Bair a.a.0., S. 495.
74 vgl. Bair a.a.0., S. 496.

46



politischen, abstrakten Ideen Sartres, um in der Folge entsprechend handeln zu kénnen. Diese
Realitatsbezogenheit ist es auch, die sie im zweiten Teil von Le deuxieme Sexe einsetzte, um
den Leser zu erreichen und eventuell zum Handeln anzuregen. Sowohl Le deuxiéme Sexe, als
auch La Vieillesse ermdglichen im ersten Teil einen theoretischen und im zweiten Teil einen

realitatsbezogenen Einblick.

Am 25. Juni 1950 brach der Koreakrieg aus. Siidkorea erhielt Unterstiitzung der Vereinten
Nationen und der Amerikaner. Nordkorea war vom Kommunismus gepragt und wurde von
der Volksrepublik China und der UdSSR unterstitzt. De Beauvoir flrchtete den Kalten Krieg
und die Gefahr eines dritten Weltkrieges, eines Nuklearkrieges mehr, denn je. Sie beflirchtete,
die Russen konnten in Frankreich einmarschieren und sie als auch Sartre gefangen nehmen.
Da sie sich ihrer Meinung nach fiir diesen Fall zu unparteiisch verhalten hatten, wirde dies
zur Folge haben, dass Sartre und sie gefangen und verschleppt oder sogar getdtet werden
wirden. Da aufgrund ihrer politischen Einstellung eine Auswanderung in die USA nicht in
Frage kam, dachte sie darliber nach, mit Sartre nach Brasilien auszuwandern. 1951 war diese
Panik einer Hoffnung auf Frieden gewichen und der Gedanke, ins Exil zu gehen, wurde
wieder verworfen. Erst im Jahr 1953 wurde der Friedensvertrag zwischen Nord- und

® In dieser Zeit zwischen 1951 und 1953 wurden die

Siidkorea unterschrieben.*’
Anstrengungen der amerikanischen Regierung, die Kommunisten im Land zu verfolgen,
verstarkt. Auch Nelson Algren war davon betroffen. Das amerikanische Ehepaar Julius und
Ethel Rosenberg wurden wegen des Verdachts der Ristungsspionage zum Tode verurteilt und
hingerichtet. Sartre und somit auch De Beauvoir waren unter denjenigen, die sich gegen
dieses Urteil der amerikanischen Regierung aussprachen.’”® Auch in Frankreich wurde der
Kommunismus von Seiten der Regierung bekampft und so schrieb Simone de Beauvoir
dartiber in einem Brief an Nelson Algren. Das erste Mal in De Beauvoirs politischem
Engagement, das in den Jahren zuvor und auch zu diesem Zeitpunkt hauptsachlich durch den
Bezug auf Sartre stattgefunden hatte, stellte sie sich nicht hundertprozentig hinter ihn.
Erstmals stort es sie, nur unter Mannern zu sein, die die Welt fiir sich beanspruchen und sie so

verandern wollten, wie es ihnen gefallt.*’”’

Sie und Sartre unternahmen viele Auslandsreisen, auf denen sie sich Uber die Zustande in
diesen Landern informierten. 1954 setzten sie und Sartre sich fiir die Unabhédngigkeit
Algeriens ein. De Beauvoir versuchte den politischen Standpunkt Sartres zu dieser Zeit in Les

Temps Modernes darzulegen, indem sie eine genaue Definition der Begriffe rechts und links

75 \/gl. Bair 1990, S. 525ff.
76 \/gl. Bair a.a.0., S. 557.
Y7 \gl. Bair a.a.0., S. 558.

47



vornahm, und Sartre und sich innerhalb der linken Bewegung richtig positionierte. Dabei war
es nicht immer leicht, dem sténdigen philosophischen und politischen Umdenken Sartres zu
folgen, De Beauvoir hielt bei der Auslegung seiner Meinung stets an den Leitsatzen seiner
Philosophie aus ,,Das Sein und das Nichts“ fest, wahrend er sie zu Uberdenken und zu
revidieren begann. Trotz des angeblich fehlenden politischen Interesses auf Seiten De
Beauvoirs, verwendete sie viel Zeit auf dieses Thema, wurde aber erst handelnd tétig, als ihre
personliche Verantwortung, als Individuum gegentiber der Gesellschaft, gefragt war.*"®

Doch vorerst reisten Sartre und sie nach China, wo sie mit Unterstiitzung der russischen und
chinesischen Kommunisten das Land kennenlernen wollten. Beauvoir, die es immer sehr
schatzte, fremde Lander selbststéandig zu erforschen, gefiel es Giberhaupt nicht, dass sie davon
abgehalten wurde, die Menschen alleine kennen zu lernen, ohne dass Mitglieder der
Kommunisten, sie dabei begleiteten und die Aussagen der Menschen in der Ubersetzung
,filterten. Sie fiihlet sich Uberwacht und eingeengt. Das Interesse des Chinesischen Fihrers
Mao Zedong galt ausschliel3lich Sartre und nicht ihr. Allerdings betonte sie in einem Brief an
Algren, dass sie die Hartndckigkeit der chinesischen Bevilkerung schétze, weil sie ihrem
Land zuliebe, langsam und zielstrebig das Elend und die Unwissenheit bek&mpfen wirden.
Dabei handelte es sich aber nur um die Wiedergabe der Eindriicke, die ihr erlaubt worden

sind, ohne sie hinterfragen zu diirfen.*”

In dieser Zeit wurde Sartre auch von Nikita Chruschtschow und Fidel Castro nach Russland
und Kuba eingeladen und De Beauvoir begleitete ihn bei diesen Besuchen. Mittlerweile
wurde Simone de Beauvoir von auslandischen sozialistischen Regierungen als Fiirsprecherin
der Frauen zu Auslandsaufenthalten eingeladen. Nach De Beauvoirs Meinung war die
gemeinsame Kubareise der Ausgangspunkt einer neuen politischen Phase, wéhrend derer sie
von vielen Frauen nach ihrer Meinung gefragt wurde und sie entdeckte, dass sich Frauen
durchaus (ber ihr Schicksal Gedanken machten.’® In den sechziger Jahren, in denen De
Beauvoir und Sartre auf3erordentlich viel reisten, begann sich das feministische Engagement
Simone de Beauvoirs herauszubilden. Sie schrieb weiterhin ber politische Themen und gab
Interviews zum Thema Feminismus. Sie erkannte, dass die Aussagen, die sie in ihren Blichern
und Essays machte, selbst die Aussagen Sartres beeinflussten. Der Feminismus interessierte
sich nun ausschlieBlich fiir sie und nicht mehr fur Sartre. Fir sie war die Zeit des Handelns
gekommen. Sie setzte nun das in die Praxis um, was sie lange vorher bereits in Le deuxiéme

Sexe theoretisch gefordert hatte und unterstitzte die Frauen dabei, sich zu einer neuen

178 \/gl. Bair 1990, S. 566.
179 v/gl. Bair a.a.0., S. 570.
180 \/gl. Bair a.a.0., S. 592.

48



Frauenbewegung zu formieren. Sie schrieb die Vorworte zu Bichern tiber Familienplanung
und Verhitung und wurde sowohl von der politisch ,,Linken* als auch von den ,,Rechten*

dafiir scharf angegriffen.*®*

In Algerien kam es zu einem sieben Jahre andauernden Krieg. Das Unbehagen der algerischen
Bevolkerung, dass sie zwar die Gesetze der Franzdsischen Regierung befolgen mussten, auf
der anderen Seite aber keine franzdsischen Burgerrechte, also auch kein Wahlrecht hatten,
fuhrte zum Krieg. Zur gleichen Zeit setzte sich Simone de Beauvoir fur die Bekanntmachung
der furchtbaren Zustdnde in Algerien ein. Junge Frauen, wie die Algerierin Djamila
Boupacha, die auf brutalste Art und Weise von der franzdsischen Armee gefoltert und
vergewaltigt worden war, weil sie angeblich algerischen Untergrundk&mpfern Unterschlupf
gewdhrt hatte, waren De Beauvoirs Antrieb, um in aller Harte dazu Stellung zu beziehen. Sie
unterzeichnete das Manifest der 121, dass sich gegen die franzdsische Algerienpolitik richtete
und die Unabhéngigkeit Algeriens forderte.’® Nun endlich fand De Beauvoir den Mut, offen
vor groBen Menschenansammlungen zu sprechen und gegen die Politik De Gaulles 6ffentlich
Stellung zu beziehen. Wahrend sie und Sartre durch Brasilien reisten, wurde in Frankreich
konsequent gegen die Unterzeichner des Manifest der 121 vorgegangen und sowohl Sartre, als
auch ihr, wurde verboten, sich weiterhin Uber die Graueltaten der franzdsischen Regierung im
Algerienkrieg zu &uRern.’®®* Sie unternahm alleine Reisen nach Belgien und versuchte
innerhalb Frankreichs die Menschen dazu zu bewegen, dass sie der Regierung De Gaulle ihre
Stimme, zur Weiterfitlhrung des Algerienkriegs, verweigerten. Dies gelang ihr leider nicht und
der Algerienkrieg nahm weiter seinen Lauf.'® Sie und Sartre unterstiitzten die linke
algerische Untergrundorganisation FLN und bekamen mehr und mehr den Zorn der
extremistischen  Organisation OAS zu splren, die nicht davor zuriickschreckte,
Sprengstoffattentate gegen algerische Franzosen in Paris zu verlben. Als ein Buch Uber die
gefolterte Djamila Boupacha erschien, zu dem Beauvoir das Vorwort geschrieben hatte,
mussten De Beauvoir und Sartre sich vor den Killern der OAS, einer Terrorgruppe radikal-
nationalistischer Aktivisten, verstecken. Die FLN und die OAS verstanden es, den
Kriegsschauplatz nun auf das franzosische Festland zu verlagern. Es fand in dieser Zeit in
Paris eine Hatz auf algerisch- stdimmige Franzosen statt, die durchaus Parallelen zur
Judenverfolgung zuldsst. Im Mérz 1962 wurde Frieden geschlossen und die algerische

Bevolkerung erhielt ihre Unabhangigkeit.'®> Auf die algerische Unabhangigkeitserklarung

181 \/gl. Bair 1990, S. 598ff.
182 \/gl. Bair a.a.0., S. 601.

183 \/gl. Bair a.a.0., S. 602ff.
184 \/gl. Bair a.a.0., S. 606f.
185 \gl. Bair a.a.0., S. 610ff.

49



folgten in beiden Landern drei Jahrzehnte der Verdrangung und Tabuisierung. Die Ereignisse
der Jahre 1954 bis 1962 wurden [...] in Frankreich aus der offiziellen Erinnerungspolitik
ausgeklammert [...] und auch die Gesellschaft breitete einen Mantel des Schweigens uber die
Geschichte.™®

Fir De Beauvoir und Sartre schlossen sich mehrere Reisen nach Russland und die
Tschechoslowakei an, zu einer Vortragsreise an eine New Yorker Universitat im Jahr 1965
kam es dann nicht mehr, da die Amerikaner am 7. Februar 1965 Bomben Uber Nordvietnam

187 \Wahrend einer Reise nach Schweden und

abwarfen und Sartre diese Reise absagte.
Dénemark nahmen sie an den Verhandlungen des Russell-Tribunals teil, ein internationales
Gremium gegen die militérische Intervention der Amerikaner in Vietnam. Mehrere Jahre
nahm De Beauvoir aktiv an den Sitzungen des Tribunals und an Demonstrationen gegen das

amerikanische Vorgehen in Vietnam teil.*®

Am 22. Mérz 1968 kam es zu gewalttatigen Auseinandersetzungen in der Universitat Nanterre
und an der Sorbonne. Die Studenten demonstrierten gegen veraltete Verwaltungsstrukturen,
Kapazitatsmangel und Aufnahmebeschrankungen an den traditionellen Universitaten und
besetzen das Verwaltungsgebdude der Universitat. Sie kampften gegen das veraltete
Bildungssystem und generell gegen die alten verkrusteten Strukturen der eigenen Elternhduser
und der Gesellschaft. Berichte von deutschen Studentenunruhen und dem Mordanschlag auf
Rudi Dutschke verscharften die Lage und es kam zu heftigen StraRenschlachten zwischen den
Studenten und der Polizei. Auch die Gewerkschaften und viele Intellektuelle schlossen sich
den Protesten an. Cohn-Bendit, dem Anfihrer der franzdsischen Studenten war an der
offentlichen Zustimmung Sartres gelegen, denn durch ihn war der Protestbewegung die
Aufmerksamkeit der Medien sicher. Aber die Studentenunruhen scheiterten und Charles de
Gaulle wurde mit groRer Mehrheit wiedergewéhlt. Personlich beteiligte sich De Beauvoir
nicht an den Unruhen, sie sah die Grinde flr das Scheitern der Studentenrevolte in der
Ziellosigkeit und der Zersplitterung der Bewegung.'®® Allerdings sagte sie in einem Interview
im Jahr 1984:

,Ich bin der Meinung, daR der militante Feminismus aus den 68 Demonstrationen hervorging, dal wahrhaft
feministische Forderungen laut wurden, als die Frauen erkannten, daf} sie von den Ménnern’68 nicht als
Gleichberechtigte behandelt wurden. Das reichte den Frauen irgendwann, denn es waren ja intelligente
Frauen. Sie begriffen: Sie mussten ihr Schicksal selbst in die Hand nehmen und ihren Kampf vom

186 URL: http://www.bpb.de/internationales/europa/frankreich/152531/algerienkrieg (abgerufen am 07.10.2013),
Auslassungen von Sabine Flnderich.

187 \/gl. Bair 1990, S. 645.

188 \/gl. Bair a.a.0., S. 653.

189 \/gl. Bair a.a.0., S. 669ff.

50



revolutiondren Gebaren der Mé&nner trennen. Ich war der gleichen Meinung, denn ich sah ein, die Frauen
konnten nicht darauf hoffen, daR ihre Emanzipation automatisch mit der Revolution erreicht sein wirde. Sie

durften nicht langer herumsitzen und geduldig darauf warten, daR die Méanner die Gesellschaft fiir sie

anderten, denn es wiirde nichts passieren, wenn sie nicht selbst handelten.“'*

Unter der Betrachtungsweise, dass Simone de Beauvoir selten etwas geschrieben oder gedacht
hat, was nicht auch einen Bezug zu ihrem eigenen Leben hatte, drangt sich der Gedanke auf,
dass Simone de Beauvoir von der mannlichen Durchsetzungskraft, vielleicht auch vom

politischen Einfluss Sartres enttduscht war.

Im Jahr 1971 begann sie ihre feministischen Aktivitaten auszuweiten und sich der noch
jungen Frauenbewegung anzuschlieRen. Dieser Sache widmete sie sich bis zu ihrem Tode im
Jahr 1986. Da sie durch die politischen Unruhen der vorangegangen Jahre an Sicherheit in
Bezug auf 6ffentliche Auftritte gewonnen hatte, war sie nun hdufig in der ersten Reihe von
Demonstrationen der Feministinnen zu finden. lThr wurde bewusst, dass die Schwierigkeiten
von Frauen seit dem Erschienen ihres Buches Le deuxiéme Sexe nicht geringer geworden
waren. Da sie den Feminismus auch politisch, dem linken Lager zuschrieb, war ihr
Engagement nur umso verstandlicher. Der Feminismus kampfte fir die totale
Gleichberechtigung, wie es auch der Sozialismus tat. Flr sie waren die Frauen die wahren
,Linken*.**! Selbst in ihrer Beziehung zu Sartre lebte De Beauvoir den Sozialismus. Mit dem
lateinischen Wort Socius wird der/die treue Gefahrt/e/in bezeichnet. Der Mensch, das animal
sociale hat, so Thomas von Aquin, eine angeborene Vernunft, die dazu rat, die arteigenen
Schwachen und Unzulanglichkeiten durch Zusammenschluss auszugleichen.#

Aullerdem war sie begeistert von einer ,transozeanischen feministischen Reziprozitat®. Die
Auswirkungen von Le deuxiéme Sexe auf den Feminismus in den Vereinigten Staaten und die
daraus resultierenden Aktivitaten der Amerikanerinnen, waren fir Simone de Beauvoir von
besonderem Interesse, um im Gegenzug den franzésischen Feministinnen aufzeigen zu
konnen, welche Mdglichkeiten auch ihnen offen standen. So kam es zu einer Art Reimport

der Inhalte und der sich daraus ergebenen Mdéglichkeiten von Le deuxiéme Sexe.

190 Bair 1990, S. 673.
191 v/gl. Bair a.a.0., S. 683ff.
192 | eidinger/Moritz 2008, S. 11.

o1



3 Biographische Daten zu Louise Otto Peters

Louise Otto Peters wurde am 26. Marz 1819, als jungstes Kind der Familie Otto, in
MeiRen/Sachsen geboren. Ihre Familie gehtrte dem begterten, gebildeten Mittelstand an und
Louise verlebte eine sorglose Kindheit, die davon gepragt war, dass ihr viel Liebe und
Aufmerksamkeit geschenkt wurde und sie keinen Entbehrungen ausgesetzt war.** Ihre Mutter
Charlotte geb. Matthai las ihr bereits wahrend der ersten vier Lebensjahre Schiller vor, da
Louise Otto erst mit vier Jahren laufen lernte und beschaftigt werden wollte.”®* Der Vater,
Furchtegott Wilhelm Otto, ein Justizrat, ermdglichte Louise und den drei Schwestern eine

k.1% Ihre alteste Schwester

grindliche Allgemeinbildung und weckte ihr Interesse an der Politi
Clementine, ein ebenfalls sehr begabtes Mé&dchen, an der Louise sehr hing, starb 1831 im
Alter von zwanzig Jahren an der Schwindsucht. An dieser Krankheit starben auch ihre Mutter
im Jahr 1835 und ihr Vater im Jahr 1836.'% Die siebzehnjahrige Louise und ihre Schwestern
standen ab diesem Zeitpunkt unter der Vormundschaft des Advokaten Otto Lindner, lebten
aber allein. Diese Vormundschaft bedeutete fur sie, dass sie legal unselbststandig waren und
nicht Gber ihre Erbschaft verfiigen konnten.'*” Zwei Jahre spater wurde das Vormundsrecht
der Manner in Sachsen aufgehoben und Louise und ihre Schwestern durften von diesem
Zeitpunkt an selbst Gber ihr weiteres Leben und ihre finanziellen Mittel bestimmen. Die
Schwestern, Franziska und Antonie, heirateten frith.*®® Louise lebte nun mit einer Tante
alleine in dem grof3en Haus in Meil3en. In einem Tagebuch aus dieser Zeit schrieb sie Uber die
Madglichkeit, dass eine Frau, einen anderen Beruf, als den der Mutter und Hausfrau austiben
kénnte und wie in ihrem Fall, den Wunsch &uBern kénnte, Dichterin zu werden.'*® Im Jahr
1839 wurde die erste deutsche Eisenbahn zwischen Leipzig und Dresden erdffnet und so
reiste Louise Otto im Jahr 1840 zu ihrer Schwester Antonie nach Oederan, die dort seit ihrer
Hochzeit lebte. Sie gewann dort Einblicke in das Leben der Fabrikarbeiter, das sie nachhaltig
beschaftigte und zu dem Roman ,,Schlo3 und Fabrik* inspirierte. Ihr spateres Engagement fir
die Arbeiter lieR sich aus der engen politischen Verbindung der Arbeiterfrage und der
Frauenfrage ableiten.?®® 1840 lernte sie den Dresdner Advokaten Gustav Miiller kennen und

verlobte sich mit ihm, aber auch er starb im darauffolgenden Jahr an der Schwindsucht.?*

193 \/gl. Boetcher Joeres 1983, S. 34.

19%\/gl. Boetcher Joeres a.a.0., S. 16.

195 \/gl. Otto 1876, S. 2 der Einleitung. In: Bleckwenn 1988.
196 \/gl. Boetcher Joeres 1983, S. 33.

197 v/gl. Boetcher Joeres a.a.0., S. 36.

198 \/gl. Boetcher Joeres a.a.0., S. 16.

199'v/gl. Boetcher Joeres a.a.0., S. 35.

200 \/g. Boetcher Joeres a.a.0., S. 56f.

201 \/gl. Boetcher Joeres a.a.0., S. 53.

52



Daraufhin beschloss Louise Otto einen Beruf zu ergreifen, der fur eine Frau in dieser Zeit sehr
ungewohnlich war. Sie begann zu schreiben und zu veréffentlichen. ,,Jhre Romane erheben
keinen literarischen Anspruch, sie wollen vielmehr vor allem biirgerliche Frauen interessieren
fur soziale und politische Probleme der Zeit und ihnen die Fragwurdigkeit ihrer Situation
bewuBt machen.“?® Sie entwickelte ein sehr starkes Interesse an der Verbesserung der
Stellung der Frau in der Gesellschaft, die sie Uber die Verbesserung der
Bildungsmdglichkeiten fiir M&dchen erreichen wollte. Zu Beginn der vierziger Jahre des 19.
Jahrhunderts ermdglichte die wachsende Liberalisierung es nicht nur den Méannern, sondern
auch den Frauen Uber neue Wege eines liberaleren Lebens nachzudenken. Louise Otto
verfasste nun politische Essays, in denen es um die soziale Stellung der Frau ging. Auf
Wunsch ihres Verlegers Ernst Keil schrieb sie einige Jahre unter dem Pseudonym Otto
Stern.”® In der Zeitschrift Wandelstern verabschiedet sie sich schlieBlich von diesem
Pseudonym, da bereits bekannt war, dass sie die Autorin der dort erschienenen Aufsétze war.
Es war ihr Anliegen uber die tagtaglichen Geschehnisse politischer Art zu schreiben, da dies
aber Ménnern vorbehalten war und sie bis Dato eine einsame Kampferin fiir die Rechte der
Frauen und Arbeiter und einer generellen Gerechtigkeit fur alle war, traute sie sich anfangs
nicht unter ihrem eigenen Namen im Planet und im Wandelstern zu schreiben.®* Am 21.
April 1849 veroffentlichte sie die erste Frauenzeitung, die Frauenzeitung fir hdhere weibliche
Interessen, die sich mit der Verbesserung der Lage der Frau beschéftigen sollte. Verbote und
die Zensur von Seiten der Obrigkeit lieBen Louise Otto von offener Kritik zu eher
verborgener Kritik ibergehen, was aber nicht weniger wirkungsvoll war.?®> Bis zum Verbot
der Frauenzeitung im Jahr 1852, setzte sie sich darin fiir das Gedankengut der 1848er
Revolution ein.?*

Am 31.Januar 1849 lernte Louise Otto den Handwerksgesellen und Revolutiondr August
Peters in Oederan kennen. Dieser wurde im selben Jahr beim Badischen Aufstand der
Revolution festgenommen und musste im Jahr darauf eine Zuchthausstrafe antreten. Zwei
Jahre spater wurde er begnadigt und nach Sachsen ausgeliefert, wo er zwischen 1852 und
1856 eine weitere Strafe absitzen musste.?’” Louise Otto und August Peters verlobten sich
bereits 1851, konnten aber erst nach Ablauf seiner Zuchthausstrafe heiraten. Sie lernte durch

ihren Mann andere gesellschaftliche Kreise kennen, er war ein Mitglied der Arbeiterklasse

22 Otto 1876. S. 2 der Einleitung. In: Bleckwenn 1988.

203 \/gl. Boetcher Joeres 1983, S. 57f.

2% \/gl. Boetcher Joeres a.a.0., S. 85.

205 \/gl. Boetcher Joeres a.a.0., S. 58ff.

206 \/gl. Otto 1876, S. 2 der Einleitung. In: Bleckwenn 1988.
27 \/gl. Boetcher Joeres 1983, S. 54f.

53



und ein Autodidakt, der das verkorperte, wovon Louise Otto immer Uberzeugt war, die
Allmacht der Bildung.

Durch die Reaktionsdra, in der es viele Haussuchungen und Verfolgungen wegen
Pressevergehen Louise Otto Peters gab, durch historische Studien und die Beschaftigung mit
Kunsttheorien wurde sie zwischen 1853 und 1856 davon abgehalten, sich weiterhin dem
kritischen Journalismus und der Schriftstellerei zu widmen. Zwischen 1859 und 1861
verOffentlichte sie die Nirnberg-Romane, die historisch gut recherchiert waren und die zu
ihren besten Romanen z&hlen. Die Ehe zwischen ihr und August Peters blieb wahrend dessen
kinderlos.?®® Vor ihrer Ehe mit ihm hatte Louise Otto Peters in einem Brief an Kathinka Zitz,
eine Schriftstellerin und Freundin Louises, geschrieben, dass sie eigentlich niemals heiraten
wollte und sich nicht sicher ware, das Richtige zu tun, wenn sie August Peters heiraten
wiirde.?® Trotz dieser Zweifel und zur Verwunderung der Freundin heiratete sie ihn aber im
Jahr 1858 und im Jahr 1860 schlieRBlich zieht das Ehepaar Peters nach Leipzig. Louises
Schwester Franziska stirbt in diesem Jahr an der Schwindsucht.

Louise und August Peters verdffentlichten in der Mitteldeutschen Zeitung, die August Peters
1861 gegriindet hatte, anonym ihre Artikel. Louise Otto Peters arbeitete weiterhin als
Journalistin, Kunstkritikerin und Romanautorin. Den Protagonistinnen in ihren Romanen ist
sowohl in den vierziger als auch in den flnfziger Jahren gemein, dass sie gebildet sind, einen
regen Verstand und einen freiheitsliebenden und selbststindigen Geist besitzen.?*
Zunehmend interessierte sich Louise Otto Peters auch fiir Kunst und Musik, die Komponisten
Robert Schumann, Niels Gade und Richard Wagner zahlten zu ihren Freunden.?** Im Juli
1864 starb August Peters an einem Herzleiden. Louise Otto Peters nahm die drei Séhne ihrer

verstorbenen Schwester Franziska bei sich auf.?*?

Sie griindete im Jahr 1865 zusammen mit Ottilie Steyber und Auguste Schmidt den Leipziger
Frauenbildungsverein, ein halbes Jahr danach wird die allgemeine deutsche Frauenkonferenz
einberufen und weitere zwei Monate spater der Allgemeine deutsche Frauenverein (ADFV)
gegriindet. Noch wihrend des Osterreichisch - PreuBischen Krieges im Jahr 1866 griinden sie
das Vereinsorgan des Allgemeinen deutschen Frauenvereins, die Zeitschrift Neue Bahnen.
1866 verfasste Louise Otto Peters das Recht der Frauen auf Erwerb. In den darauffolgenden

Jahren scharen sich immer mehr Frauen um die Grindungsmitglieder des ADFV und Louise

208 \/gl. Boetcher Joeres 1983, S. 141ff.
209 \/gl. Boetcher Joeres a.a.0., S. 160ff.
219 \/gl. Boetcher Joeres a.a.0., S. 141ff.
211 \/gl. Boetcher Joeres a.a.0., S. 118.
212 \/gl. Boetcher Joeres a.a.0., S. 141.

54



Otto Peters veroffentlichte verschiedene Romane, Gedichte, Operntexte, Novellen und
Erzahlungen, zwischen 1868 und 1871 auch die Genius-Trilogie.”*® Wahrend des Deutsch-
Franzésischen Krieges im Jahr 1870/71 kommt es zu einer Revolution von oben, Otto von
Bismarck nutzte die patriotische Stimmung im Land und vereinigte den Norddeutschen Bund
und den Siuddeutschen Bund noch wahrend des Krieges zu einem grofRen Deutschen
Kaiserreich. Durch die Grindung des Deutschen Kaiserreichs am 18.12.1870 in Versailles ist
die Mehrheit des deutschen Volkes vom Nutzen eines vereinigten Deutschen Reiches
Uberzeugt und glaubte sich am Ziel ihrer Winsche. Die durch die Zerrissenheit des Volkes
entgangenen Chancen in den zuriuickliegenden Jahren, sollten auch in Bezug auf die Frau nun
endlich ergriffen werden.?* Im Jahr 1876 verdffentlichte Louise Otto Peters ihr Buch
Frauenleben im Deutschen Reich, dass durch den Blick auf die Vergangenheit im Vergleich
mit der Gegenwart deutlich macht, wie notwendig eine verbesserte Bildung und Ausbildung
der burgerlichen Frauen ist, welche ihnen dann zu einer angemessenen Berufstétigkeit
verhilft.”*> Der durch 34 Griindungsmitglieder ins Leben gerufene ADFV hatte 1877 bereits
12.000 Mitglieder. Zwischen 1878 und 1890 stagnierte die Arbeit des ADFV. Aufgrund des
Sozialistengesetzes sah sich der ADFV 1885 gezwungen, seine Umwandlung in eine
Genossenschaft zu beschlieRen. Erst im Jahre 1890 mit der schrittweisen Liberalisierung des
Vereinsrechts erlebte die burgerliche Frauenbewegung einen erneuten Aufschwung. Es
wurden immer mehr Frauenbildungsvereine gegriindet, die unterschiedliche Programme und
Ziele entwickelten. Im Mérz 1894 wurde der Bund Deutscher Frauenvereine (BDF) unter der
Fiihrung von Auguste Schmidt als Dachverband gegriindet.?*® Louise Otto Peters setzte sich
bis zu ihrem Tod 1895 intensiv fiir den Allgemeinen Deutschen Frauenverein und fur die

Belange der Frauen ein.

3.1 Griundung des Allgemeinen deutschen Frauenvereins (ADFV) und dessen Ziele und

Forderungen — Die Frauenfrage als Menschheitsfrage

Bereits in den 50er Jahren und zu Beginn der 60er Jahre des 19. Jahrhunderts versuchte
Louise Otto Peters einen Frauenverein zu grinden. Bis es ihr gelang, diesen Wunsch in die
Tat umzusetzen, musste sie ihrer Meinung in verdeckter Form innerhalb ihrer Romane und in

Zeitungsartikeln Ausdruck verleihen. In der ,Frauenzeitung® schrieb sie iiber die

213 \/gl. Boetcher Joeres, S. 171f.

2% \/gl. URL: http://www.bpb.de/izpb/9840/revolution-von-1848 (abgerufen am 18.10.2013).

215 \/gl. Otto 1976, S. 2 der Einleitung. In: Bleckwenn 1988.

218 \/gl. URL: http://www.dhm.de/lemo/html/kaiserreich/innenpolitik/adf/index.html (abgerufen am 18.09.2013).

55


http://www.dhm.de/lemo/html/kaiserreich/innenpolitik/sozialistengesetz/index.html

Notwendigkeit von Bildung und Weiterbildung, sowie Uber die sich daraus ergebende
Berufstatigkeit und forderte die Frauen auf, selbsttatig zu werden. Aber: ,Bereits nach drei
Jahren, ndmlich 1852, mulite die Zeitschrift wieder eingestellt werden, da nach dem Gesetz
die Schriftleitung nur ein Mann innehaben durfte.“?'” Zwischen dem 16. und 19 Oktober 1865
organisierten sich erstmalig in der deutschen Geschichte, Frauen aus ganz Deutschland, um
einen Nationalverband zu griinden.”*® Der Allgemeine Deutsche Frauenverein (ADFV) war
ein Mittel, um die angesprochenen Frauen zu organisieren und durch eine immer groRer
werdende Mitgliederzahl, den bereits vorher formulierten Forderungen mehr Nachdruck zu
verleihen.?!® Da es Frauen im Jahr 1865 nun endlich erlaubt war, Vereine zu griinden und
ihnen beizutreten, sowie sich Offentlich zu versammeln, grindete Louise Otto Peters
zusammen mit Ottilie von Steyber am 7. Méarz 1865 den Leipziger Frauenbildungsverein und
im Oktober desselben Jahres den ADFV. Nun war auch Auguste Schmidt, die zeitlebens eine
gute Freundin Louises bleiben sollte, als Schriftfihrerin mit dabei. Beide Vereine, der
Leipziger Frauenbildungsverein, der eher regional wirkte, als auch der ADFV, der auf
nationaler Ebene Einfluss nehmen wollte, hatten die Frauenbildung und die
Frauenerwerbstétigkeit zum Ziel. Auguste Schmidt bezeichnete Bildung als die
Voraussetzung flr den Erhalt oder das Erringen von weiblicher Selbstachtung und nicht nur
als Mittel des Gelderwerbs. ,,Aber nicht allein des Brotes wegen, aus Noterwerb soll die Frau
arbeiten, sondern um ihrer Selbstachtung willen, gleichviel ob im Hause oder in irgendeinem
anderen Berufe. Jede Arbeit [adelt].“**® ,.In den nichsten Jahren bemiihte sich der ADFV um
die Einrichtung von Industrie- und Handelsschulen fur Madchen, Mutterschutz, gleichen
Lohn fur gleiche Arbeit, Gewerbefreiheit fir Frauen wund nicht zuletzt das
Frauenwahlrecht.“??! Der ADFV verfasste 1867 auf einer Generalversammlung eine Petition
an Regierungen und Kommunalbehérden, in der die Koedukation in den bestehenden héheren
Lehranstalten gefordert wurde, es ging dem Verein somit auch um die ErschlieBung der
Schul- und Universitatslaufbahnen fiir Frauen.?”? Das Vereinsblatt des ADFV war seit 1866
die Zeitung die ,,Neuen Bahnen®, deren Redaktion und Herausgabe Louise Otto Peters und
Auguste Schmidt Gbernahmen. Dort wurde Uber alle Aktivitdten berichtet, die in
Zusammenhang mit dem ADFV stattfanden und Louise Otto Peters berichtete darin tber die

noch theoretischen, in der Zukunft anstehenden Veranderungen der Gesellschaft und die

217 Nave-Herz 1989, S.14.

28 \/gl. Karl 2011, S. 78.

219 \/gl. Boetcher Joeres 1983, S. 175.
220 Boetcher Joeres a.a.0., S. 176.

22! Karl 2011, S. 80.

222 \/gl. Kleinau/Opitz 1996, S. 207.

56



damit verbundenen notwendigen Verinderungen des weiblichen Lebens.?”® Es ging dem
Vereinsblatt darum, die Bestrebungen und Resultate des ADFV offen zu legen, Irrtimer und
unklare Vorstellungen, die in der Gesellschaft vorherrschten zu beseitigen und durch das
Verfassen der Artikel selbst zu einer Weiterentwicklung der eigenen Ansichten und
Meinungen zu gelangen. In den wichtigsten Schriften, die sie wahrend ihrer Vereinsjahre
verfasste, in ,,Das Recht der Frauen auf Erwerb* von 1866 und in ,,Frauenleben im Deutschen
Reich* von 1876 spiegelt sich ihre Weltanschauung wider. Sie forderte darin das Stimmrecht
fur die Frauen und wies auf die Lage der Arbeiter und Arbeiterinnen hin. Die Hauptziele der
von Louise Otto Peters verfassten Satzungen des ADFV waren zum einen die Aufforderung,
dass Erziehung und Bildung den Zugang zum Erwerbsleben und zur Verbesserung des
weiblichen Schicksals darstellen sollte. Zum anderen ging es ihr darum, zu verdeutlichen,
dass das Konzept der weiblichen Selbsthilfe in den Vordergrund treten miisste.”** Die
Argumentation, die hinter ihren Forderungen stand, war die, dass dem Staat, durch den
Ausschluss der Frauen aus der Berufstétigkeit, ein grof3es Kapital an Arbeitskraft und somit
eine Hebung des nationalen Wohlstandes verloren geht. Da viele Manner ihre Familien nicht
mehr alleine erndhren konnten, wollten diese erst gar nicht mehr heiraten und dadurch waren
wiederum die unverheirateten Frauen dazu gendtigt, sich selber zu versorgen. Louise Otto
Peters argumentierte unter Zuhilfenahme von statistischen Tabellen, die belegten, dass die
Zahl dieser Frauen von Jahr zu Jahr groRer wurde. Da Frauen aber auf diese Form der
Berufstatigkeit aufgrund mangelnder Bildung und Weiterbildung, wie sie nur Jungen und
Mannern vorbehalten war, nicht ausreichend vorbereitet wurden, forderte sie die Frauen auf,
selbst an ihrer Situation etwas zu verandern.?”® Der Leipziger Frauenverein und der ADFV
waren nicht nur dazu da, damit sich Frauen zusammen finden konnten und um sich zu
beraten, sondern auch um den Frauen die konkrete Mdglichkeit einer Aus- und Weiterbildung
zu geben. Es wurden Vortrage von befahigten Frauen, fur Frauen und Madchen aller Stande
gehalten. Diese gelehrten Frauen wollen ihr Wissen an alle Frauen weitergeben. Louise Otto
Peters forderte die reichen Frauen des ADFV auf, Stiftungen zur Férderung der weiblichen
Bildung zu unterstiitzen. Von den Méannern erwartete sie eigentlich nur, dass sie dem ADFV
keine Steine in den Weg legen sollten.??® Bereits im Juni des Jahres 1865 bat sie in einem
Brief die Stadt Leipzig um Unterstiitzung in Form der unentgeltlichen Bereitstellung einer
Ortlichkeit, wo sich der ADFV einmal wdchentlich treffen konnte. Leider blieb dieses

Schreiben ohne Erfolg und so musste der ADFV sich weiterhin komplett selber finanzieren.

223 \/gl. Boetcher Joeres 1983, S. 176.
224 \/gl. Boetcher Joeres a.a.0,, S. 177.
225 \/gl. Boetcher Joeres a.a.0., S. 183.
226 \/gl. Boetcher Joeres a.a.0., S. 184.

57



Zweli Jahre spéter stellte sie ein weiteres Gesuch an die Stadt Leipzig, mit der wiederholten
Bitte um ein Lokal fur die Vereinsabende. Sie machte darin deutlich, dass die VVortrége, die
dort gehalten wiirden, dem offentlichen Interesse gelten wirden und wies darauf hin, dass der
ADFV in den vergangenen zwei Jahren eine Sonntagsschule gegriindet hatte, die den Frauen
und Madchen Unterricht in der deutschen und franzésischen Sprache und in den Handarbeiten
erteilte. Sie versuchte in ihren Bittbriefen darauf hinzuweisen, dass die Arbeit des ADFV, die
Bildung der Birgerinnen und Arbeiterinnen, ein grol3es soziales Engagement darstellte und
somit auch der Stadt Leipzig zu Gute kam. Es wurden Ausbildungen im Bereich des
Postwesens, des Erziehungswesens und flr buchhalterische Téatigkeiten im kaufménnischen
Bereich vom ADFV angeboten. Alle diese Ausbildungen bezeichnete Louise Otto Peters als
die Erfiillung einer gesellschaftlichen Pflicht, die der Demokratisierung diente.?” Noch
einmal weitere elf Jahre spater, nachdem die Stadt Leipzig dem ADFV keinerlei Hilfe
angeboten hatte, stellt sie eine erneute Bitte an die Stadt Leipzig um finanzielle Unterstutzung
verschiedener Projekte des Vereins. Sie erwdhnte in ihrem Brief, dass der Verein eine
Abendschule fur konfirmierte Madchen eingerichtet hatte, die die Kenntnisse der Méadchen
erweiterte, die bereits die Volksschule verlassen hatten. Ebenso schrieb sie uber die
Errichtung einer Art Kantine fiir berufstatige Frauen, die seit 1876 bestand und in die eine
Kochlehranstalt integriert worden war>®® Seit der Griindung des ADFV hielt die
Frauenbewegung alljahrlich eine Frauenkonferenz ab, um den Teilnehmerinnen zu zeigen,
dass sie im Kampf fiir die Rechte der Frauen nicht alleine standen. Louise Otto Peters
erwéhnte in einem Brief an die Schriftstellerin und Frauenrechtlerin Lina Morgenstern, dass
sie nicht am Géngelband irgendeiner politischen Partei fir die Rechte der Frau kdmpfen
wolle, sondern ausschlieBlich im Dienste der Humanitit und der echten Weiblichkeit neue
Bahnen einschlagen will.”*® Im Jahr 1869 baten Philosophen und Wissenschaftler die Frauen
des ADFV um die Teilnahme an deren eigenen Versammlungen. Louise Otto Peters wollte
aber nicht nur die Zustimmung von maéannlichen Wissenschaftlern, sondern auch von den
Mannern der Arbeiterbewegung. Sie bekannte sich ganz deutlich zu den Arbeitern und deren
Belangen und hoffte auch mit ihnen zusammen arbeiten zu kénnen.”* Geld zu verdienen

bezeichnete sie immer wieder als Ehre und Pflicht aller Burger.

In einem Artikel des Jahres 1876 aus den Neuen Bahnen wurde erlautert, warum der ADFV
so lange gezdOgert hatte, auch die Frage nach dem Frauenrecht zu stellen, in dem es um die

Stellung der Frau als Gattin und Mutter ging. Eine Frauenfrage, die die gesetzlichen

221 \/gl. Boetcher Joeres 1983, S. 185ff.
228 \/gl. Boetcher Joeres a.a.0., S. 189ff.
229 \/gl. Boetcher Joeres a.a.0., S. 194ff.
20 \/gl. Boetcher Joeres a.a.0., S. 199.

58



Bestimmungen hinterfragte, die die Lebensverhaltnisse, die Rechte und Pflichten und den
Schutz verheirateter Frauen in den einzelnen Staaten innerhalb Deutschlands betraf. Es wurde
beschrieben, wie sehr diese Gesetze und ihre Umsetzung der jeweiligen, richterlichen
Auslegung unterliegen und von daher fur AulRenstehende schwer zu beurteilen wéren. Je nach
Land und Richter musste dieses Gesetz verschieden beurteilt werden. Um den Frauen
iiberhaupt einen Uberblick Gber ihre rechtlichen Maglichkeiten zu verschaffen, gab Louise
Otto Peters 1876 Einige deutsche Gesetzesparagraphen Uber die Stellung der Frau, eine
Denkschrift heraus, sie beinhaltete die wichtigsten gesetzlichen Regelungen, die fir eine Frau
von Interesse waren, wenn sie beabsichtigte, zu heiraten. Louise Otto-Peters wollte auf
diesem Wege den Frauen bewusst machen, welche Einschrankungen ihnen durch die Heirat
gesetzlich auferlegt werden wirden und was das Ehe- und Vormundschaftsrecht fir sie
bedeutete. Indem sie betonte, dass das Opfer der Selbststdndigkeit und der Freiheit, dass die
Frauen bringen mussten, nicht grundsatzlich verkehrt sei, es aber nur von Wert fir die Frau,
die es bringt und den Mann, der es erhalt, ist, wenn es freiwillig erbracht wiirde, erkannte der
Leser und die Leserin deutlich die versteckte Kritik Louise Otto Peters. Nach Erscheinen
dieser Denkschrift bekam der ADFV viele Zuschriften von Frauen, die in ihrer Ehe ein
wahres Martyrium erlebten. Der Umfang und die Grausamkeiten dieser Briefe stellte alles in
den Schatten, was sich Louise Otto Peters und ihre Mitstreiterinnen je hatten vorstellen
konnen. Allerdings wurden sie von den betroffenen Frauen gebeten, nur anonym Uber die
einzelnen Schicksale in den Neuen Bahnen zu berichten, da Scham und Angst vor der Rache
des Mannes sie dazu nétigten. Louise Otto-Peters appellierte an den Fortschrittsglauben der
Manner, die nicht in den alten Strukturen verharren sollten und den des Staates, der daruber
nachdenken sollte, ob dieses Gesetz mit der Humanitét vereinbar sei. Wenn sie einzig und
allein an das Gewissen und die Einsicht der Manner appelliert hatte, die die Freiheit und
Selbststandigkeit ihrer Frauen bisher mit FiRBen getreten hatten, so hatte dies nicht viel
bewegt, daher versuchte sie es auf dem Weg der Humanitat und des Fortschrittsglaubens.?*!
Die Frauenfrage als Menschheitsfrage zu formulieren kann durchaus als ein geschickter
Versuch Louise Otto-Peters gesehen werden, um den Fokus auf einen wichtigen Gedanken
der damaligen Zeit zu legen, der die Manner dazu bewegen sollte, iber die Menschheitsfrage
als Gleichheitsfrage und Frauenfrage nachzudenken. Sie versuchte ihnen in das Gedéachtnis zu
rufen, was die Forderungen der franzdsischen Revolution und der Kriege gegen Frankreich
gewesen waren, namlich Gleichheit und Freiheit fir alle Menschen und dazu gehérten nun
mal auch die Frauen. Sie hielt den Mannern den Spiegel vor und appellierte an ihr Gewissen,

ging dabei aber taktisch schlau vor und ruckte die Sicht nicht zu sehr nur auf die Frau,

281 \/gl. Boetcher Joeres 1983, S. 221ff.
59



sondern auf den Menschen als Mitglied einer Gesellschaft, die zu dieser Zeit als der Motor
des Fortschritts angesehen werden konnte. Das Deutsche Reich war eine groRe Einheit
geworden und die Frau war nun ebenfalls ein R&dchen in diesem Motor, der, so wollte es

Louise Otto-Peters verdeutlichen, nicht effizient laufen kann ohne die Beteiligung der Frauen.

3.2. Die Situation der Frauen zu Beginn des 19. Jahrhunderts — eine Ruickschau auf die
gesellschaftlichen und politischen Bedingungen

Im Jahr 1819, als Louise Otto-Peters geboren wurde, war die Situation der Frau die, dass sie
dem Mann Untertan war, erst stand sie unter der Vormundschaft des Vaters oder eines
Bruders oder Onkels, spater dann, wenn sie verheiratet werden konnte, unter der
Vormundschaft des Ehemannes. Selber durfte sie kein Eigentum haben, und so hatte sie auch
keine Verfiigungsgewalt tber ihre Mitgift, die der Ehemann verwaltete, wenn sie heiratete.
Vor dem Gesetz galt sie als unmiindig, daher war es fur sie unmdéglich, Geschéfte zu tatigen.
Der Ehemann wurde von den Eltern ausgesucht und in Fragen der Kindererziehung, der
Finanzen und der Politik hatte die Frau in der Ehe kein Mitspracherecht.?®> Unter dem
Eindruck der franzdsischen Revolution erkannten die Menschen zu Beginn des 109.
Jahrhunderts, dass sich der Mensch nicht einer standesgemalien Bestimmtheit unterwerfen
sollte, denn alle Menschen sollten gleich und frei sein, um unabhangig vom jeweiligen Stand
etwas aus sich machen zu kénnen. Allerdings wurde Frauen, durch die Wissenschaften, wie
die Medizin, die Philosophie und die Theologie ein natirlicher Geschlechtscharakter
zugesprochen. Sie wurden als unmiindig bezeichnet und bendtigten nach Meinung der
Méanner eine ,,Geschlechtsvormundschaft“.?*®* Frauen hatten daher weder politische
Teilnahmerechte noch einen Subjektstatus in rechtlichen Dingen. Louise Otto Peters schrieb

dazu in der Frauenzeitung:

»Eine Versiindigung, nicht nur am Weibe, sondern an der Menschheit, am Prinzip der Schopfung ist’s: das
Weib in Knechtschaft zu stolRen und darin zu erhalten, es auf den engen Kreis der Hauslichkeit beschranken
zu wollen und somit auszuschlieflen von jenen anderen Zwecken des Menschentums, welche sich nicht auf

die Familie beziehen.“?*

Im Jahr 1849 schrieb sie in der ersten Ausgabe der Frauenzeitung, dass die Freiheit unteilbar

ist. Dieses Glaubensbekenntnis, wie sie es bezeichnete, ist aber noch von zu wenigen bereits

232 \/gl. Boetcher Joeres 1983, S. 11f.
28 \/gl. Vahsen, Mechthilde: URL: http://www.bpb.de/gesellschaft/gender/frauenbewegung/35252/wie-alles-
begann-frauen-um-1800
(abgerufen am 07.10.2013).
%4 Nave-Herz 1989, S. 15.

60



verinnerlicht worden und die Freiheit, wie sie von Mannern erkdmpft wurde, diente nur der
Freiheit einer Halfte der Menschheit, ndamlich der mannlichen. Gleichzeitig distanziert sie sich
in diesem Artikel von den verschiedenen politischen Ideologien, von denen ihrer Meinung
nach keine, die Frauen mit in diese Freiheit einschlieRt.?® In ihrem Buch ,,Frauenleben im
Deutschen Reich* begriindete sie die Notwendigkeit der Verbesserung der Médchenbildung
und nahm einen Vergleich der 6konomischen und technologischen Situation im Haushalt der
20er und 70er Jahre des 19. Jahrhunderts vor. Zu Beginn des 19. Jahrhunderts waren
birgerliche Haushalte von den jeweiligen Hausfrauen nur unter gré3ten Anstrengungen zu
fuhren. Weder flr das Waschewaschen gab es technische Hilfsmittel, noch erleichterten
technische Gerate die Vorratshaltung, welche durch Haltbarmachen jeglicher Art
gekennzeichnet war. Die Hausfrau musste Einkochen, Réuchern, Pokeln, sie musste Butter,
Kerzen und Seife selber machen und diese Arbeit sollte nach Mdglichkeit unbemerkt und
leise vor sich gehen, damit der Herr des Hauses und die Géste nicht gestort wurden. Denn
Gastfreundschaft war sehr wichtig und aufwandig, Gaste blieben oft tber Wochen und
Monate, denn das Reisen war teuer und beschwerlich. Da das Leben der Hausfrau sich auf das
Haus beschrankte, wurden Gesellschaften zur Unterhaltung gegeben, die hohen Aufwand
bedeuteten. Die dafur bendtigten Waren, so sie nicht selbst hergestellt werden konnten,
mussten mit Hilfe von Kutschen herbeigeholt werden, da es noch keine Eisenbahnlinien
gab.>® Der hauptsachliche Verbleib in den eigenen vier Wanden, die mangelnden
Madglichkeiten des Reisens und die Gefahr, die es besonders fur Frauen darstellte, verhinderte,
dass Frauen eine Sicht auf die Welt erhielten.”*” Der Ehemann hatte das Dispositionsrecht
uber das Vermdgen der Frau, wenn sie etwas geschenkt bekam, so war es haufig aus ihren
eigenen finanziellen Mitteln, die sie mit in die Ehe gebracht hatte.?*® Selbst das Lichtmachen
war ein schwieriges Unterfangen, und Licht war nicht immer und tberall selbstverstandlich,
wie dies spater der Fall war.?*® Der bis dahin fehlende Fortschritt in Bezug auf Technik und
Industrialisierung machte das Leben einer Hausfrau sehr anstrengend und begrenzte sie in

ihrer personlichen Verwirklichung.

Der industrielle Fortschritt, die Erfindung der Dampfmaschine, die Mechanisierung der
Landwirtschaft und der Handarbeit sowie die Fabrikarbeit, Lohnarbeit und Massenproduktion,
die Weiterentwicklung in der Kunst und der Wissenschaft, sowie politische und soziale

Veranderungen hétten sich auf das Leben der Frauen ebenso auswirken missen wie auf das

2% \/gl. Gerhard/Pommerenke/Wischermann 2008, S. 77.
23 Otto 1876, In: Bleckwenn 1988, S. 1ff.

%7 0Ottoa.a.0., S. 86.

28 Otto a.a.0., S. 35.

29 0Ottoa.a.0., S. 24.

61



Leben der Manner. Weder die Befreiungskriege gegen Frankreich in den Jahren 1813-1815
noch die 1848er Revolution hatten an der Situation der Frau etwas geandert.?*® Die
Frauenfrage war wéhrend der Revolution 1848/49 ganzlich ausgeblendet worden, ein Zitat
des demokratischen Publizisten Robert Springer in der radikaldemokratischen Zeitschrift
Locomotive verdeutlicht die Meinung der Mehrheit der Ménner zu politischen Aktivitaten

von Frauen:

,,Ihr Weiber wollt an Urwahlen teilhaben? Wohl aber versichert uns erst, daf ihr nicht denjenigen bevorzugt,
der Euch bei den Fensterpromenaden am suResten zuléchelt. Ich wiirde sagen, Ihr seid noch nicht reif, wenn
ich Euch Oberhaupt fur fahig hielte, reif zu werden. Ich wiirde sagen, ehe lhr Euch von den Mannern
emanzipieren wollt, mochtet Ihr Euch zuerst von Euren Schwéchen und Gebrechlichkeiten frei machen,

wenn diese nicht gerade Eure Wesenheit bildeten.“?**

»Wahrend der Revolution von 1848/49 hatten sich Frauen am Kampf gegen die nachabsolutistischen
Regierungen der Einzelstaaten des Deutschen Bunds beteiligt und fir mehr politische Partizipationsrechte
gekdmpft, die ihnen jedoch nicht gewéhrt wurden. Im Gegenteil: Das preuBische Vereins- und
Versammlungsgesetz von 1850 untersagte Frauenpersonen, Geisteskranken, Schilern und Lehrlingen die
Mitgliedschaft in politischen Vereinen und Versammlungen. Diese enttduschten Erwartungen bildeten den

Ausgangspunkt der sozialen Frauenbewegung in Deutschland. %

3.3 Politische Entwicklung in Europa zwischen 1848/49 und in den darauffolgenden

Jahren der Reaktionsara

Nachdem in Frankreich Konig Louis Philippe abgedankt hatte und republikanische
Demonstranten und Sozialisten die Fiihrung der, am 25. Februar 1848 ausgerufenen zweiten
Republik Frankreichs ibernommen hatten, verkiindeten sie ein politisches Reformprogramm,
das ein allgemeines Wahlrecht und die Arbeiterfrage behandelte. Das foderative System, dass
in Deutschland vor dem Marz 1848 bestanden hatte, war prinzipiell keine gute Ausgangslage

flr eine Revolution.?*®

,,Es handelte sich dabei keineswegs nur um den Kampf des Biirgertums fiir Einheit und Freiheit im Sinne der
Verfassungsgebenden Versammlung der Frankfurter Paulskirche, sondern um verschiedene Revolutionen in
verschiedenen Stédten und Gemeinden sowie in einzelnen Staaten des Deutschen Bundes. Neben dem
Birgertum waren auch unterburgerliche und b&uerliche Schichten an den Aufstdnden beteiligt, mit

unterschiedlichen Hoffaungen und Zielsetzungen.“***

20 YRL: http://www.dhm.de/lemo/html/kaiserreich/innenpolitik/adf/index.html (abgerufen am 19.10.2013).
241 Schaser 2006, S. 18.

222 JRL: http://www.dhm.de/lemo/html/kaiserreich/innenpolitik/adf/index.html (abgerufen am 19.10.2013).
243 \/gl. URL: http://www.bpb.de/izpb/9840/revolution-von-1848, (abgerufen am 18.10.2013).

244 Schaser 2006, S. 18.

62


http://www.dhm.de/lemo/html/kaiserreich/innenpolitik/frauen/index.html

Aber die Aufbruchsstimmung, die von Frankreich ausgehend, ganz Europa erreichte, fuhrte
auch in Deutschland schlieflich zur ,Mérzrevolution®“. Kommunikation und Mobilitat, die
bereits in der Zeit des Vormérz erfolgreich erweitert worden waren, fiihrten dazu, dass eine
groRere politische Offentlichkeit erreicht wurde. Ein Ziel dieser Revolutionen war es, eine
von den Volkern getragene Ordnung zu errichten. Die Menschen glaubten an den
naturnotwendigen Anbruch einer neuen Ara, die Freiheit und Prosperitit, Recht und Frieden
bringen wirde. Dabei agierten verschiedene Volksgruppen nebeneinander. Das Blrgertum,
bestehend aus Beamten und Bildungsbirgern, Freiberuflern und Mannern der Wirtschaft,
zeichnete sich durch liberale und demokratische Gruppierungen aus. Da die Demokraten auch
sozialpolitische Forderungen stellten, standen ihnen auch Kleinbirger und Arbeiter zur Seite.
In den Petitionen, die den Landesfirsten (bergeben wurden, forderten Liberale und
Demokraten eine Volksbewaffnung, gegen die Unterdriickung und das Gewaltmonopol der
Firsten, Pressefreiheit, Schwurgerichte und eine unabhéngige Justiz sowie ein
gesamtdeutsches Nationalparlament. Sie forderten fundamentale politische Veranderungen in
ganz Deutschland. Erste gesamtdeutsche Wahlen fir eine Nationalversammlung fanden 1848
in der Frankfurter Paulskirche statt. Neugebildete Regierungen setzten viele Forderungen um,
waren sich aber bewusst, dass innen- wie auRenpolitische Unsicherheit bestand. Die neuen
Regierungen bestanden meist aus Liberalen und gemaRigt Konservativen, nicht aber aus
Demokraten, denn sie wurden trotz ihres enormen Einsatzes fur das Gelingen der
Marzrevolution in die Opposition verbannt.?*®> Die Liberalen strebten eine konstitutionelle
Monarchie an, denn ,letztlich herrschte auch bei den Liberalen ein groBes Misstrauen
gegeniiber der breiten Masse, die man fiir zu ungebildet erachtete.“**° Die Demokraten
hingegen forderten eine Republik und das Wahlrecht flr alle Birger, wahrend die Liberalen
nur reichen Biirgern das Wahlrecht ermdglichen wollten. Sie sahen das ,,einfache Volk* als
politisch unmindig an. Wahrend die Liberalen weiterhin mit den Fursten zusammen arbeiten
wollten, in der Hoffhung, dass diese einen liberalen Weg einschlagen wirden, wollten die

Demokraten eine komplett neue Staatsform.?*’

,Im Juni 1849 musste die Nationalversammlung unter dem Druck der Verhaltnisse
kapitulieren. Die Méachte der Restauration in Osterreich und PreuBen nutzten die Angst breiter
Teile des Birgertums vor Anarchie und den durch Armut und Not radikalisierten

Unterschichten. Gestutzt auf ihre Verflgungsgewalt (ber das Militar eroberten sie sich die

25 \/gl. URL: http://www.bpb.de/izpb/9840/revolution-von-1848 (abgerufen am 18.10.2013).
246 Schaser 2006, S. 18.
247 \/gl. URL: http://www.bpb.de/izpb/9840/revolution-von-1848 (abgerufen am 18.10.2013).

63


http://www.bpb.de/nachschlagen/lexika/politiklexikon/17971/oesterreich-a
http://www.bpb.de/nachschlagen/lexika/politiklexikon/17071/anarchie-anarchismus
http://www.bpb.de/nachschlagen/lexika/politiklexikon/17101/armut
http://www.bpb.de/nachschlagen/lexika/politiklexikon/17846/militaer

Macht zuriick.“**® Durch das Scheitern der Revolution von 1848/49 wurde die nationale
Bewegung unterdriickt und demokratische Rechte wurden zurtickgenommen, die Pressezensur
wurde wieder eingefiihrt, es wurde ein Verbot aller politischen Vereine beschlossen und
ehemalige Revolutiondre wurden verfolgt und verhaftet. Die Firsten hoben die 1848 von der
Nationalversammlung in der Paulskirche beschlossenen "Grundrechte des deutschen Volkes"
wieder auf. Der Streit um die Vorherrschaft im Deutschen Bund bestimmte nun die Politik der
GroBméachte Osterreich und PreuBen und stand der Griindung eines Nationalstaates

entgegen.?*

,Das Scheitern der Revolution warf die Demokratisierung Deutschlands um Jahrzehnte zuriick und
schwéchte republikanische und sozialrevolutiondre Krafte. Manche politischen Vorhaben der
Revolutionszeit sollten erst wieder nach dem ersten Weltkrieg aktuell werden. Sie war eine Revolution

fur burgerliche Werte und ldeale. Wenn sie auch politisch fehlschlug, so setzte die Revolution doch

nachhaltige Lernprozesse in Gang, auch bei den konservativen Siegern.“**°

,Und - wie von den zunéchst unterlegenen Verfechtern der Demokratie, [...], erhofft - wirkte das Erbe
der 1848er nach: Die Frankfurter Reichsverfassung setzte Malstdbe fir die spétere

Verfassungsentwicklung Deutschlands und der Grundrechtskatalog von 1949 bezieht sich fast

wortgleich auf die Grundrechte der Paulskirche.“?*!

3.4 Erlauterungen zu Werken Louise Otto Peters als Fragmente einer Autobiographie

und als Darstellung der Grinde ihres Engagements

Im Jahr 1840 besuchte Louise Otto Peters ihre Schwester Antonie in Oederan, im Erzgebirge
und wurde erstmalig mit den schrecklichen Arbeit- und Lebensbedingungen der dortigen
Fabrikarbeiter konfrontiert. ,,Sie hat spéter selber betont, dal3 dieses Erlebnis ihr ganzes Leben
beeinfluBt habe.“?*? Hier fand sie die Anregungen zu ihrem Roman ,,SchloB und Fabrik*, der
vom Staat zensiert wurde, bevor er 1846 verdffentlicht werden konnte.?®® | SchloB und
Fabrik* ist ein Beispiel fiir den sozialkritischen deutschen Roman aus der Zeit vor 1848. In
der Originalfassung, die erst 1996 veroffentlicht werden konnte, geht es um die Entmachtung
des Adels und die Entwicklung des Kapitalismus in Deutschland. Der Leser lernt die
Standegesellschaft der damaligen Zeit kennen, die aus Adel, Kirche, Birgertum und

Proletariat bestand. Es geht um deren jeweilige politische Meinung und um das Verhéltnis,

28 URL: http://www.bpb.de/izpb/9868/editorial (abgerufen am 18.10.2013).

249 YRL: http://www.dhm.de/lemo/html/reaktion/index.html (abgerufen am 27.10.2013).

20 YRL: http://www.bpb.de/shop/zeitschriften/informationen-zur-politischen-bildung/142156/das-19-
jahrhundert (abgerufen am 27.10.2013).

2L YRL: http://www.bpb.de/izpb/9868/editorial (abgerufen am 18.10.2013), Auslassung von Sabine Fiinderich.

252 Boetcher Joeres 1983, S. 16.

253 Boetcher Joeres a.a.0., S. 56.

64


http://www.bpb.de/nachschlagen/lexika/politiklexikon/17812/macht

das sie zueinander haben sowie um die Freundschaft zwischen der adligen Elisabeth und der
Tochter des Fabrikbesitzers, Pauline. Paulines Vater beutet seine Arbeiter aus und es
herrschen schreckliche Arbeitsbedingungen in seiner Fabrik. Pauline, die sich in den Arbeiter
Franz verliebt, versucht den Arbeitern zu helfen und ihren Vater dazu zu tberreden, dass er
die Arbeitsbedingungen verbessert. Da der Adel den Fabrikbesitzer nicht in seinen Reihen
haben mdchte, versteht dieser seinen Reichtum als Ersatz fur die Anerkennung des Adels. Die
Autorin versucht, Revolution und Kommunismus, die nur in Form von Flugblattern
erscheinen, durch die Protagonisten des Romans als grundsétzlich richtig und notig
darzustellen. Sie lasst ihre Romanfiguren nach einer friedlichen Losung suchen, was auch in
ihrem Sinne in Bezug auf eine Veranderung der gesellschaftlichen Zustdnde war. Der Staat
steht auf Seiten des Kapitalismus, um seine eigene Macht zu erhalten. Staat und Kapital
stutzen sich gegenseitig, aber der Staat ist das Kaninchen, das hofft, nicht von der Schlange

o 254
»Kapitalismus®“ gefressen zu werden. >

Dieser Roman zeigt die Geschichte des
Klassenkampfes, die Spannungen zwischen den Geschlechtern und starke weibliche

Personlichkeiten.

Louise Otto Peters war der Auffassung, dass bessere Bildung auch fir die Arbeiter/innen der
Schlissel zu Freiheit und Gleichberechtigung waére. Sie setzte sich auch praktisch fur die
Arbeiter/innen ein, sie formulierte Schriften an das Arbeitsministerium, in denen sie die Lage
der Arbeiter/innen beschrieb. Sie sah die politische Verbindung von Frauen- und
Arbeiterfrage, da die Gleichberechtigung aller Unterdriickten ihrem Verstdndnis von
Demokratie entsprach. Zwischen 1840 und 1852 schrieb sie viele Gedichte, diese wurden
allerdings nur teilweise angenommen, daher beschéftigte sie sich auch mit politisch-
gesellschaftlichen Essays, in denen sie sich mit der Lage der burgerlichen und auch der
proletarischen Frau beschaftigte. Sie schrieb nach 1843 mehrere Romane, unter anderem Uber
die schlechte Erziehung eines Madchens und tber die Jesuiten, die ihrer Meinung nach die
Bekampfung der Demokratie und der Stellung der Frau beabsichtigten. Mit den Problemen
der Frau beschéftigt sie sich hauptséchlich in ihren journalistischen Artikeln dieser Zeit. Die
politische und gesellschaftliche Stimmung war von einem Patriotismus gepréagt, der Louise
Otto Peters dazu veranlasste, die Beteiligung der Frau am Staatsleben als eine Pflicht
anzusehen.?® Im Jahr 1846 lernte Louise Otto Peters den Begriinder der Deutschkatholischen
Bewegung Johannes Ronge kennen. Die Bewegung um Johannes Ronge ist der Gegenstand

einer ihrer bekanntesten Romane aus dieser Zeit: Romisch und Deutsch. Sie schrieb 1846:

2% URL: http://antjeschrupp.com/2012/03/05/louise-ottos-roman-%E 2%80%9Eschloss-und-
fabrik/ (abgerufen am 11.10.2013).
25 \/gl. Boetcher Joeres 1983, S. 57f.

65



,Vor allem ist es die religiose Bewegung, welcher wir den schnellen Fortschritt der
weiblichen Teilnahme an den Fragen der Zeit verdanken.” Der Deutschkatholizismus stand
fur Gleichheit vor Gott, ob Priester oder Laie, Gelehrter oder Unwissender, Mann oder Frau.
Die deutschkatholischen Gemeinden stellten zusammen mit den freien Gemeinden, die sich
von der protestantischen Kirche abgespalten hatten, die erste groRe Kirchenaustritts- und
Massenbewegung im Deutschland des Vormdrz dar. Johannes Ronge erkannte einen
Zusammenhang zwischen der, von der katholischen Kirche zu verantwortenden religiosen
Unmundigkeit der Burger und den sozialen und gesellschaftlichen Missstanden. Er vermisste
die Mdglichkeit der Mitbestimmung des Volkes in der Kirche. Ihm schwebte das Bild einer
deutschen Nationalkirche vor, die das germanische Element der Demokratie verfolgte und
nicht dem Prinzip der rémischen Hierarchie folgen musste. Frauen, die aus der ererbten
Kirche austraten und mit den Konventionen und dem damals giltigen weiblichen
Geschlechtscharakter brachen, wollten nicht langer geduldig, gehorsam, kritiklos angepasst
und fromm sein. Diese Eigenschaften galten als typisch fir die weibliche Identitat. Johannes
Ronge forderte die Frauen auf, sich in Frauenvereinen zusammenzufinden und dort ihre neue
Selbststandigkeit einzuliben. Die deutschkatholische Reformbewegung vereinte, wie andere
Reformbewegungen auch, verschieden begriindete Ansichten. Johannes Ronge, der der
pantheistischen Ausrichtung angehorte, betrachtete die Frauenfrage als Menschheitsfrage und
als eine wichtige Aufgabe seiner Reformbewegung. Er war der Auffassung, dass die Frau
ihre Krafte nur dann entfalten kann, wenn sie aufgeklért, frei und selbstbestimmt agieren
kann. Zu diesem Zweck bendtigte sie seiner Meinung nach, mehr Bildung und mehr Rechte in
der Gesellschaft und der Ehe. Seine Forderung war die Emanzipation der Frau im Interesse
einer humaneren, besseren Gesellschaft. Die radikale Richtung des Deutschkatholizismus
forderte die Emanzipation der Frau, weil allein die natirlichen Menschenrechte die
Selbstbestimmung und Selbstverwirklichung der Frau forderten. Die Richtung dieser
Bewegung, die sich aus dem Christentum ableitete, versuchte durch die Betonung
verschiedener Bibelstellen, die Gleichheit von Mann und Frau vor Gott zu beweisen.
Allerdings widersprach das der Meinung der radikaleren Ausrichtung, die in der
Hexenverfolgung und dem Z6libat eine Missachtung der Frau und nicht die Wurzel der
Frauenemanzipation sehen konnten. Trotz dieser verschiedenen Ansichten Uber die Griinde
fur die Gleichstellung der Frau, hatten alle einen gemeinsamen Ausgangspunkt, und der war,
die durch Rationalitdt und Aufklarung begriindete Abkehr vom herkdmmlichen Verstandnis
des Christentums.?*® Der Roman Rémisch und Deutsch wurde im Jahr 1847 verdffentlicht und

die Forderungen von Johannes Ronge lassen viel von dem erkennen, was Louise Otto Peters

26 \/gl. Paletschek 1995, S. 48ff.
66



sich fur die Frauen vorstellte und spater auch umsetzte. Einen mutigen Schritt dazu tat sie am
21. April 1849, als die erste Ausgabe der Frauenzeitung erschien, welche von ihr gegriindet
worden war. Nach dem Verbot der Frauenzeitung im Jahr 1852 beschaftigte sich Louise Otto
Peters in den Jahren der Reaktionséra intensiv mit der Recherche und dem Studium zu ihren
kulturhistorischen Romanen. Aullerdem schrieb sie Uber Frauen, die als Hexen ,von der
unwissenden und von ldeologien verfiihrten Gesellschaft gefoltert und ermordet wurden®. Sie
schrieb in den Neuen Bahnen: ,,Sie, das am tiefsten erniedrigte, recht- und hilflos erhaltene
Geschlecht, muBte alle Schuld und Schmach auf sich nehmen.“?®" Im Mittelalter sahen die
Menschen in der Frau eine positive, schaffende, belebende und ndhrende Quelle des Lebens,
mit Beginn der Neuzeit und der neuzeitlichen Naturwissenschaft wird die Frau als Natur, die
gebéandigt werden muss, zum Feindbild, das es zu unterwerfen und auszubeuten gilt. Francis
Bacon, der erste Theoretiker der neuzeitlichen Naturwissenschaft hat die
naturwissenschaftliche Forschung mit Bildern von Frauen beschrieben, die die Frau als Natur
zeigen, die mit technischen Vorrichtungen gefoltert werden muss, um beherrscht werden zu
konnen. Diese Bilder erinnern sehr an die Verhtére bei den Hexenprozessen und die
Folterinstrumente, die benutzt wurden um Gesténdnisse zu erzwingen. Die Hexenverfolgung
hat circa 100.000 Frauen in Europa das Leben gekostet und ist ein Beweis fiir die kirchliche
Tradition der Frauenfeindschaft. Frauen hatten es sich wahrenddessen und in der Folgezeit der
Hexenverfolgung zum Ziel gemacht, moglichst unterwirfig dem Bild zu entsprechen, dass die
Kirche und die Ménner der Moderne von ihnen erwartete. Somit wurden Schamhaftigkeit,
Schichternheit und  Anlehnungsbereitschaft zu angeblich  geschlechtsspezifischen
Charakterziigen, die die Frauen davor bewahrten, als Hexe verfolgt zu werden.?*® Louise Otto
Peters versuchte Uber ein wichtiges, aber grauenvolles Kapitel der Geschichte zu berichten
und an die vielen Frauen zu erinnern, die durch den Hexenhammer und die Hexenprozesse der
katholischen Kirche zu Unrecht ihr Leben lassen mussten. Frauen, die klug waren, galten als
unnatdrlich und verdachtig. Eine Frau, die gebildet war und in der Lage war, mehr zu leisten,
als es die Missgunst Anderer erlaubte, wurde verdéchtigt und gefoltert, bis sie alles gestand,

was ihre Folterknechte von ihr horen wollten.?*®

Zwischen 1859 und 1861 schrieb Louise Otto Peters an den kulturhistorischen Nirnberg-
Romanen, die im 15. Jahrhundert, im Hochmittelalter spielen. Nachdem sich die Autorin
ausgiebig tber die Geschichte der Stadt und ihre Denkmaéler informiert hatte, liel} sie in ihrem

ersten historischen Roman, die alte Zeit lebendig werden. Den Frauen in den Nirnberg-

257 Boetcher Joeres 1983, S. 142f.
28 \/on Borries 1990, S. 159ff.
29 \/gl. Boetcher Joeres 1983, S. 146ff.

67



Romanen waren die Eigenschaften Bildung, ein reger Verstand und ein selbststandiger und
freiheitsliebender Geist zu eigen und Louise Otto Peters Protagonistinnen wehrten sich
heimlich gegen die Angriffe der Stadtvater Nurnbergs. In diesen Zustanden erkennt der Leser
durchaus Parallelen zu Louise Ottos eigener Lebenssituation. Auch sie war von offener Kritik
zu heimlicher Kritik Gibergegangen, da die Rucknahme der Pressefreiheit nach dem Scheitern
der 1948er Revolution sie dazu zwang.?*

Ihr unablassiges Engagement fur die Interessen der Frauen und die Politik lieRen sie in den
Jahren des ADFV zwei sehr bedeutende Biicher verdffentlichen, die sich auf die Situation der
Médchen und Frauen im Deutschen Reich bezogen und dem Leser deutlich machten, worum
es ihr ging, wenn sie Bildung, Berufstatigkeit und politische Rechte fur Frauen forderte. Im
Jahr 1866 schrieb sie die Einleitung zu dem Buch ,,Das Recht der Frauen auf Erwerb“. Es
wurde vielfach behauptet, dass auch der Inhalt des Buches von ihr sei, sie aber aus den bereits
erwahnten Griinden nicht offiziell dazu stehen konnte. Sie wies in diesem Buch darauf hin,
dass der Beruf der Hausfrau, Ehefrau und Mutter nicht der einzige von der Natur bestimmte
Beruf einer Frau sein kdnnte, denn allein die Tatsache, dass viele Frauen erst gar keinen Mann
fanden, zwinge die Frau und die Gesellschaft dazu, nach weiteren Betatigungsfeldern fur
Frauen zu suchen. Sie hielt es daher fur kurzsichtig, wenn die Familien ihre Téchter auf einen
Beruf hin erziehen wirden, den diese vielleicht niemals wirden ausiiben kdnnen. Sie sah in
der Ehe eine Bestimmung flr beide Ehepartner, daher hatten beide Seiten Pflichten, derer sie
sich bewusst sein sollten. Auch der Mann waére fir das Gelingen der Ehe verantwortlich. Er
sollte nicht auf seinem Recht auf Erziehung der Kinder beharren, wenn er nicht dazu in der
Lage ware und der Mutter mit seinen Theorien von Erziehung das Leben erschweren. Louise
Otto-Peters prangerte an, dass das birgerliche Madchen, das keinen Ehepartner findet, als
unnitzes Mitglied der Gesellschaft gesehen wird, wahrend der junge Mann trotzdem seinen
Wirkungskreis hat und er niemandem beziglich seines Unverheiratetseins Rechenschaft
ablegen muss. Daher forderte sie fiir unverheiratete junge Frauen ebenfalls die Mdglichkeit
eines von der Ehe verschiedenen Wirkungskreises. Sie wies aber auch auf die katastrophalen
Zustande von weiblichen Berufen hin, da diese duBerst anstrengend und sehr schlecht bezahlt
waren. Die gemeinsame Sorge um den Erwerb fiir die Familie in den unteren Standen wollte
Louise Otto- Peters auch in den hoheren Stédnden einflihren, nicht zuletzt damit die Frauen der
héheren Stande ein gesichertes Leben fuhren konnten und nicht von ihrem Schicksal abhéngig
waren, sondern sich emanzipieren konnten. Fertigkeiten und Kenntnisse bezeichnete sie als

das beste Kapital, das den jungen Frauen genauso zusteht, wie den jungen Mannern. Die

260 \/gl. Boetcher Joeres 1983, S. 144f.
68



Ungerechtigkeiten der Erziehung und Bildung sorgten ihrer Meinung dafr, dass die Jungen
zu rohen egoistischen Ménnern und die M&dchen zu unzufriedenen und verbitterten Frauen
heranwachsen wirden. Fand die Frau erst gar keinen Ehemann, fiel sie daraufhin ihrer
Familie zur Last. Eine gebildete, selbststandige Frau wirde aber niemandem zur Last fallen
und ware zudem hilfreich flr einen eventuellen Ehemann und die Gesellschaft. Der Ehemann
wirde von ihr unterstitzt, damit er im Sinne des Vaterlandes hohere Interessen im Staat
verfolgen konnte. Auch die Frau sollte ihre Kréfte fiir die Gesellschaft und das Vaterland
einsetzen. Louise Otto-Peters bezeichnete die Féhigkeit der Begeisterung fiir das Vaterland
als das Ewig-Weibliche, das die gesamte Menschheit zum Ziel der Vollendung des

Menschheitsideals motiviert.*

Eines ihrer bekanntesten Biicher , Frauenleben im Deutschen Reich® veroffentlichte sie im
Jahr 1876. Es bestand aus Erinnerungen mit Blick auf das Jahr 1865 und davor, sowie aus
einem Hinweis auf die Gegenwart des Jahres 1876 und die Zukunft, in dem Louise Otto-
Peters einen Ausblick auf das Jahr 1965 wagte und sie vermutete, dass dann alle
Schwierigkeiten, die Frauen den Weg in die Emanzipation und Gleichstellung versperrten,
bereits aus dem Weg gerdumt sein wirden. Inhaltlich geht diese Bachelorarbeit in den
Kapiteln tber die Erziehung der Madchen und Frauen zu Beginn des 19. Jahrhunderts und die
gesellschaftlichen Bedingungen (Kapitel 3.2) und im Kapitel Gber die Méadchenbildung im 19.

Jahrhundert (Kapitel 3.6) auf den Inhalt dieses Buches genauer ein.

3.5 Die burgerliche Frauenbewegung und die proletarische Frauenbewegung — ein

Vergleich

Frauenemanzipation bedeutete, je nachdem aus welcher Schicht eine Frau stammte, ein ganz
verschiedenes Verstandnis von dem, was Frauen erreichen wollten und aufgrund dessen
forderten. Frauen der birgerlichen Frauenbewegung in Deutschland waren parteipolitisch
eher neutral und forderten gleiche Schulbildung fiir beide Geschlechter, ein Recht auf
Ausbildung oder Studium sowie das Recht auf freie Berufswahl und -ausibung und das
Wahlrecht, wobei diese Forderung erst einmal hinter der Forderung nach Bildung zuricktrat.
Dabei ging es ihnen nicht um die Selbstverwirklichung der Frauen, sondern um deren
Teilhabe an der Gesellschaft und die Weiterentwicklung und Verbesserung dieser
Gesellschaft. Gerade aufgrund der differenztheoretischen Sicht der birgerlichen

Frauenbewegung war es ihnen wichtig, dass die Frau ihren Teil zur Gesellschaft und zum

261 Otto-Peters 1979, S. 111ff.
69



Wohl der Menschheit beitrug.”®* Unter Bildung war ,die Bildung der Personlichkeit, die
sittliche Hoherentwicklung des Individuums [zu verstehen], andererseits [aber auch] die
Aneignung von Wissen und Fahigkeiten, um die Welt zu verstehen [und am Arbeitsleben
teilzunehmen].“**® Die biirgerliche Frauenbewegung und ihre Mitglieder waren sich in
manchen Dingen auch nicht immer einig, so sahen einige von ihnen den damals radikalen
Ansatz der Theoretikerin Hedwig Dohm, die behauptete, dass geschlechtsspezifische
Verhaltensweisen nicht biologisch definiert seien, sondern kulturell geprédgt und das
Menschenrechte kein Geschlecht hatten, sehr kritisch und wollten ihm nicht folgen.?** Sie
forderten zwar Reformen, aber ein totaler gesellschaftlicher Umsturz war nicht in ihrem
Sinne. Die burgerliche Frauenbewegung stand den Liberalen ndher als den Sozialisten. Die
Liberalen wollten bereits zu Zeiten der preulischen Reformen die Gestaltung einer Ordnung
der Freiheit erreichen. AulRerdem beschaftigten sie sich in der Folgezeit auch zunehmend mit
den negativen Folgewirkungen des sich ausbreitenden Kapitalismus und dadurch auch mit der
sozialen Frage. Der Liberalismus war immer ein recht vielschichtiges birgerliches Projekt, in
dem sich Menschen vereinigten, die die liberalen Werte nicht immer gleich verstanden, aber
als gemeinsamen Nenner, ,,das in seinem Besitz und seiner freie[n] Bildung sich entfaltende
Individuum® ins Zentrum ihres Gesellschaftsbildes setzten.”®® Der am 29. Méarz 1894
gegriindete BDF, der Bund deutscher Frauenvereine, entschied sich gegen die Aufnahme der
sozialistischen Frauenvereine. Lediglich Arbeiterinnenvereine, denen es um die Verbesserung
ihrer Situation innerhalb der bestehenden Gesellschaft ging, waren zugelassen.’®® Die
proletarische, eher sozialistische Frauenbewegung dagegen, hatte vor allen Dingen eine
Verbesserung ihrer elenden Lebensumstande zum Ziel, was in Verbindung mit Sozialismus

und Kommunismus, zu revolutionaren Gedanken fiihren musste.’

,.Wihrend die deutsche Sozialdemokratie aufgrund ihrer soziologisch-anthropologischen Analyse die
okonomischen Faktoren zur Grundlage ihres theoretisch abgesicherten Kampfes um die
Gleichberechtigung aller Menschen machte und theoretisch nur im gewaltsamen Umsturz der Revolution
Hoffnung sah, hat die sogenannte burgerliche Frauenbewegung, die zwar parteipolitisch neutral, aber

gleichwohl politisch aktiv war, die Reform der bestehenden Gesellschaft gefordert und gefordert.«?%®

Aber auch innerhalb der proletarischen Bewegung waren sich ihre Anhangerinnen nicht

immer einig, was letztlich besser sein wirde, Revolution oder doch eher Reformen. Allen

%62 \/gl. Karl 2011, S. 80.

263 Menschik 1977, S. 67, Zusatz von Sabine Fiinderich.
%% \/gl. Karl 2011, S. 83f.

265 gchaser/Schiiler-Springorum 2010, S. 11.

266 \/gl. Karl 2011, S. 84f.

%67 \/gl. Koepcke 1973, S. 46.

%68 Koepcke a.a.0., S. 46.

70



Frauen gleichermalRen bewusst wurde es, dass die Zeit nun offen war, fur Veranderungen in
Bezug auf die Stellung der Frau in der Gesellschaft und da sich diese Veranderungen nicht
von selber ergeben wiirden, wurden sie, ob burgerlich oder proletarisch, nun aktiv und
selbsttadtig. Das scheinbar naturgegebene Patriarchat war durch Forschungen des
Anthropologen Johann Jakob Bachofen widerlegt worden, der aufgezeigt hatte, dass es
mutterrechtliche Gesellschaften bereits vor dem Patriarchat gegeben hatte. Der sozialistische
Ansatz Engels und Bebels bezog sich auf diese Forschungen, auf den Ubergang vom
Matriarchat zum Patriarchat und ein gleichzeitiges Aufkommen des Privateigentums, was die
Abhéngigkeit zwischen den Menschen begriindete. Diesem Kapitalismus und der damit
verbundenen Abhéngigkeit, so der Sozialismus, fielen die Frauen als erste zum Opfer. Fir sie
bestand ein Zusammenhang zwischen dem Kapitalismus und dem birgerlichen Verhaltnis der

Geschlechter zueinander.?°

,Die Frage der Gleichberechtigung der Geschlechter war flr [die
proletarische Frauenbewegung] trotz ihrer unzweifelhaften Bedeutung ein Nebenwiderspruch
[...] und blieb dem Hauptwiderspruch zwischen Kapital und Arbeit untergeordnet.270 So
bestand der deutlichste Unterschied zwischen burgerlicher und proletarischer
Frauenbewegung in der Verschiedenheit der Ziele und derer, die davon profitieren sollten.
Wahrend die proletarische Bewegung die veréanderte Stellung der Frau im gesellschaftlichen
Produktionsprozess als Begriindung fiir ihre Emanzipationsforderungen sah, waren es fir die
blrgerliche Frauenbewegung eher Forderungen, wie die Pflicht und das Recht der Frau ihre
Krafte fir den Fortschritt im Staate einzusetzen und an der gesellschaftlichen Entwicklung
teilzunehmen. Wéhrend der sozialistische Ansatz die Frau befreien wollte, weil sie ein
gleichberechtigtes Mitglied einer Klasse ist, die durch eine kapitalistische Herrschaftsform
unterdriickt wird, befasste sich der burgerliche Ansatz eher mit der Beseitigung der
Ungleichheit als einem dem Humanismus widersprechenden Ubel.?”* Die Begriindung der
Ursachen und die MaBnahmen zur Beseitigung dieser Ursachen, stellten sich in den
unterschiedlichen Auffassungen der burgerlichen und der sozialistischen Frauenbewegung
dar. Die Ursachen, die die proletarische Frauenbewegung anfiihrte, waren biologische
Unterschiede zwischen Mann und Frau und die Unterdriickung durch eine herrschende
Klasse.?? Zur Beseitigung dieser Ursachen hitte es des Klassenkampfes bedurft, wahrend in
der birgerlichen Frauenbewegung das Geschlecht als Ursache der Ungleichheit gesehen
wurde, welcher mit Bildung begegnet werden sollte. Die burgerliche Frauenbewegung

forderte neben den vollen birgerlichen Rechten und der gleichberechtigten Bildung auch eine

269 \/gl. Kunstmann 1971, S. 58f.

279 Karl 2011, S. 97, Auslassung von Sabine Fiinderich.
2"t \/gl. Kunstmann 1971, S. 53ff.

212 \/gl. Koepcke 1973, S. 53.

71



Verbesserung der Grundlagen der Erziehung von Madchen. Dabei ging es ihr um ein
gerechtes Nebeneinander und Miteinander der Geschlechter. Es sollte in Zukunft kein
filhrendes Geschlecht mehr geben, sondern nur noch filhrende Personlichkeiten.?”® Hier zeigte
sich ein deutlicher Unterschied zur proletarischnen Bewegung, in der alle
Gesellschaftsmitglieder gleich gestellt sein sollten, wahrend in der birgerlichen Gesellschaft
die Frau dem Mann gleichgestellt sein sollte, andere Frauen und auch Manner aber durchaus
untergeordnet betrachtet wurden. Die burgerliche Frauenbewegung war nicht Teil einer
Klasse, die ihre Interessen vertrat, ihr ging es darum, ihre ungenutzten Kréfte innerhalb der
sich verdnderten Gesellschaft einzusetzen. Die proletarische Frauenbewegung war aber sehr
wohl Teil einer Klasse. Selbst wenn es eine erfolgreiche Revolution gegeben hatte, so hatte
dies nicht zwangslaufig die Situation der proletarischen Frau gegeniiber dem Mann
verbessert, denn die angeblich ,,natiirlichen biologischen Unterschiede zwischen Mann und
Frau waren von einer Revolution logischerweise unbeeinflusst geblieben und so fiihrt die
Institution Familie, die auch in sozialistischen Systemen die Grundlage des gesellschaftlichen
Lebens darstellt, zu einer Doppelbelastung der Frau und verhilft ihr nicht wirklich zu einer

gleichberechtigten Stellung dem Mann gegentiber.?

3.6 Méadchenbildung im 19. Jahrhundert — Die Bedeutung von Erziehung, Bildung und

Erwerbstéatigkeit fur Louise Otto Peters und ihre Zukunftshoffnungen

Wie sie die Erziehung und Bildung von Médchen und Frauen empfand, verdeutlichte Louise
Otto Peters in einem Aufsatz aus dem Jahr 1847, mit dem Titel ,,Die Teilnahme der
weiblichen Welt am Staatsleben. Die Erziehung und Bildung der Frauen steht mit unseren
staatlichen und socialen Verhiltnissen im Widerspruch.“?”> Denn Madchen aus den unteren
Schichten besuchten lediglich die Volksschule, wéhrend die héheren Téchter bis zum 14.
Lebensjahr, maximal bis zum 16. Lebensjahr entweder privat zu Hause oder an Privatschulen
unterrichtet wurden. Die Madchen der Unterschicht mussten nach Beendigung ihrer Schulzeit
haufig schlecht bezahlte und sehr anstrengende Arbeiten als Dienstmadchen oder Mégde
verrichten. Die ,,h6heren” Tochter dagegen wurden auf den Beruf der Hausfrau, Ehefrau und
Mutter vorbereitet, wahrend die Jungen, die das Gymnasium besuchten, in Hinblick auf den
spateren Beruf unterrichtet wurden. Méadchen hatten hauptsachlich Deutschunterricht und

wurden nur wenig in den Naturwissenschaften, der Mathematik und der Geschichte

213 \/gl. Koepcke 1973, S. 47.
21 \/gl. Menschik 1977, S.106.
2% Menschik 1977, S. 67.

72



unterwiesen. Die Ausbildung an diesen Madchenschulen berechtigte auch zu keinem Beruf
oder einer weiterfiihrenden Ausbildung.?’® Die Erziehung der héheren Téchter innerhalb der
Familie, beschréankte sich hauptséchlich auf Tanzen, Klavierspielen, Lesen von englischer und
franzosischer Literatur, Zeichnen, Sticken und den eigenen Putz.?’’ Frauen des Birgertums,
die nicht verheiratet werden konnten, mussten, wenn sie kein groRes Erbe besalRen, entweder
als Lehrerin, als Gouvernante oder als Anstandsdame eine Anstellung finden.?”® , In der Mitte
des letzten Jahrhunderts war in Deutschland von den Frauen zwischen 16 und 50 Jahren noch
nicht einmal die Hilfte verheiratet, d.h. sie fielen ihrer Familie zur Last.“?’° Obwohl Louise
Otto Peters die Bedeutung der h&uslichen Tétigkeiten einer Frau durchaus als wichtig
erachtete, so forderte sie doch:

»Wenn wir die Frauen auch erwerbstatig und selbststdndig machen, jede Bildungsstatte der Kunst und
Wissenschaft ihnen 6ffnen wollen, so hindert uns das Alles nicht, das Haus als die Stétte zu erkléren, die
durch das Walten der Frauen so bereitet und geordnet sein soll“**® Im Kapitel tber die Selbststandigkeit
schrieb sie: Vom menschlichen Standpunkt aus erinnern wir nur an den alten Spruch: Was Einem recht ist, ist
dem andern billig!“, und daB8 doch jedes Individuum das Recht haben muB, die ihm angeborenen Anlagen
und Kréfte sich frei und eigenthumlich entfalten lassen zu kdnnen, um dadurch die Kraft zu erringen, frei

nach dem innewohnenden Sittengesetz iiber sich selbst zu bestimmen und zu entscheiden.“?*!

Louise Otto Peters bezog sich auf das humanistische Menschenbild Humboldts, legte
allerdings mehr Wert auf eine utilitaristische Sicht von Bildung, wohingegen Humboldt die

Bildung zur Erlangung des Menschseins und zum Zweck der Allgemeinbildung sah.

,Forderungen, die von den ersten Frauenvereinen aufgestellt und von den ersten Politikerinnen in ihren
Blattern vertreten wurden, muten mit dem Abstand von 150 Jahren sehr maRvoll an: Es ging vor allem um
den Zugang der Frauen und Médchen zum Bildungssystem — vom Wahlrecht war nur in Ausnahmefallen die
Rede. [...] Insbesondere nach dem Scheitern der Revolution gab es [...] eine heftige Wendung der
Achtundvierzigerinnen hin zu Erziehungsfragen. Wenn es schon nicht gelungen war, ein neues Staatswesen,
ein einiges, freies und méchtiges Deutschland zu schaffen, so machte man sich nun daran, den neuen

Menschen zu erziehen, der es dann bei der erhofften nachsten Revolution besser ausfechten werde. %%

»Wihrend der Revolution von 1848/49 hatten sich Frauen am Kampf gegen die nachabsolutistischen
Regierungen der Einzelstaaten des Deutschen Bunds beteiligt und fiir mehr politische Partizipationsrechte
gekdmpft, die ihnen jedoch nicht gewéhrt wurden. Im Gegenteil: Das preuBische Vereins- und

Versammlungsgesetz von 1850 untersagte Frauenpersonen, Geisteskranken, Schilern und Lehrlingen die

276 Schaser 2006, S. 25ff.

21" Menschik 1977, S. 67f.

218 Schaser 2006, S. 25ff.

219 Menschik 1977, S.70.

280 Otto 1876, S. 202f. In: Bleckwenn 1988.

21 Otto a.a.0., S. 207. In: Bleckwenn 1988.

%2 JRL: http://www.zeit.de/2005/35/A-Frauen_1849/seite-4 (abgerufen am 18.10.2013), Auslassung von
Sabine Finderich.

73



Mitgliedschaft in politischen Vereinen und Versammlungen. Diese enttduschten Erwartungen bildeten den

Ausgangspunkt der sozialen Frauenbewegung in Deutschland.«?®

Louise Otto Peters, beschéftigte sich bereits seit 1843 mit den Themen Bildung,
Berufstatigkeit und politische Teilnahme von Frauen. Der Osterreichisch-PreuBische Krieg
1866 und der Deutsch-Franzosische Krieg 1870 mit der Grindung des Deutschen Reiches
verdnderten die Lebensverhéltnisse und so wurde die Frauenfrage endlich zur
Menschheitsfrage. Anlésslich des zehnjahrigen Stiftungsfestes des ADFV im Jahr 1875
verfasste Louise Otto Peters eine Dichtung, in der sie einen Vergleich anstellte, zwischen den
Jahren 1865, 1875 und 1965, was einen Blick erlaubte, auf das, was sie sich von der Zukunft
erhoffte. Wahrend im Jahr 1865 die Frauen viel Mut brauchten, um am ersten Deutschen
Frauentag teilzunehmen, so waren es 1875 schon viele, die sich anschlossen. 1865 waren es
erst drei oder vier, die gegen die VVorurteile der Mé&nner und auch vieler Frauen, aktiv wurden
und fir ihre Rechte kdmpften. Sie war der Meinung, dass sich 1965 niemand mehr vorstellen
konnte, welchem Joch die Frauen 1865 unterworfen waren. Sie wollte den Frauen im Jahr
1875 den Glauben an die Zukunft geben und forderte die jungen ,,Schwestern® auf, ihren
Dienst am Wohl der Frau zu bernehmen. Ihr Wahlspruch lautete: Arbeit, Bildung, Recht.
1865 wurde die Macht der mannlichen Vorfahren, die es zugelassen hatten, dass die Frauen
unterdrickt wurden, durch den Zusammenschluss der Frauen und das Erheben ihrer Stimmen
gebrochen. Die Freiheit fir die Frau war zwar noch nicht erreicht, aber die Kampferinnen
schlossen sich zusammen und gingen gegen die Drohungen der Manner weiter vor. Nun im
Jahr 1875 mahnte sie die Frauen, politisch aktiv zu werden und zu bleiben und sich niemals
wieder zurtickweisen zu lassen. Sie betonte, dass in den vergangenen zehn Jahren viel erreicht
wurde, was die Frauen sich hatten damals nicht vorstellen kdnnen. Fur das Jahr 1965 stellte
sie in Aussicht, was es fir ein Gefiihl sein misste, wenn man erkennen konnte, was 1965
erreicht worden ist. Sie glaubte, dass es dann die Frauenfrage nicht mehr geben wiirde und
keine Vereine mehr zu deren Durchsetzung nétig waren. Den Frauen ware dann nichts mehr
versagt und so gébe es nichts mehr, wofiir gekdmpft werden misste. Sie sah keine Schranken
mehr und sie glaubte, dass trotz der Verschiedenheit der Geschlechter, Mann sowie Frau,
unabhangig vom Geschlecht, alles erreichen kénnen.”®* Sie hatte einen unbedingten Glauben
an den Fortschritt der Menschheit und was ihre Theoriebildung betrifft, so sagte sie selbst:
,Jede geistige WeiRRsagung erblat ihrer Erfillung gegenuber.* Sie war sich sicher, dass der
Fortschritt, all das iiberholen wird, was sie vorauszusagen wagte.?®®> AuRerdem verwies sie auf

Lander, wie England und Amerika, in denen die Frauen um das Wahlrecht kdmpften und es

28 JRL: http://www.dhm.de/lemo/html/kaiserreich/innenpolitik/adf/index.html (abgerufen am 19.10.2013).
284 Otto 1876, In: Bleckwenn 1988, S. 245ff.
% Otto a.a.0., S. 249.

74


http://www.dhm.de/lemo/html/kaiserreich/innenpolitik/frauen/index.html

zum Teil bereits erhalten hatten oder bald erhalten wurden. Sie sah zwar auch erste kleine
Erfolge im Deutschen Kaiserreich, da die sozialdemokratische Partei die Frage der
Gleichberechtigung der Frau in ihr Parteiprogramm aufgenommen hatte, aber sie wusste auch,
dass es noch weit war, bis zur Verwirklichung dieser Hoffnung. Sie gestand, dass der ADFV
die Frage des Wahlrechts fiir Frauen noch nicht auf seine Tagesordnung gesetzt hatte, weil es
ihm zuerst einmal darum ging, dass sich Frauen Bildung, Selbststdndigkeit und
Unabhéngigkeit erkampfen, so dass sie schlielich eigenstandig den Mut haben wirden, sich
das Wahlrecht selber zu erkampfen. Sie glaubte, dass die Frauen, vielmehr als die Manner,
sich eines solchen Wahlrechts wiirdig erweisen mussten. Mé&nner, die Fehler begingen,
wurden ihrer Meinung nach, nur personlich dafur zur Rechenschaft gezogen, wenn aber eine
Frau einen Fehler machte, so wurde er darauf zuriickgefiihrt, dass sie eine Frau ist und somit

dem gesamten weiblichen Geschlecht angelastet.”®®

Im Jahr 1895 starb Louise Otto Peters, zu diesem Zeitpunkt war die Ehe nicht mehr der
vorbestimmte einzige Beruf der Frau, allerdings war die Frau immer noch keine
selbststandige Rechtsperson und daher nach wie vor, von ihrem Ehemann oder Vater
abhéngig. Im Jahr 1894 schlossen sich viele der bestehenden Frauenvereine zum Bund
Deutscher Frauenvereine (BDF) unter der Leitung von Auguste Schmidt zusammen. Der BDF
zahlte 1905 bereits 100.000 Mitglieder. Der geméaligte Fliigel des BDF, zu dem der ADFV
gehorte, forderte nach wie vor héhere Bildung, Berufsfreiheit, Gleichberechtigung in Ehe und
Familie, Staat und Gesellschaft. Dem radikaleren Fliigel ging es zudem um die Durchsetzung

des Frauenstimmrechts und um die Streichung des Abtreibungsparagraphen §218.%%

4. Beantwortung der Forschungsfrage

Wenn uber feministische Theoriebildung gesprochen wird, muss erst einmal geklart werden,
worum es sich hierbei handelt. Feministische Theoriebildung ist in ihren Urspriingen politisch

verankert.

,.Was zunichst dezidiert feministische Theorien von Geschlechtertheorien unterscheidet, ist tatsachlich ein
im weitesten Sinne politisches bzw. normatives Anliegen: ,,Das wissenschaftlich-politische Interesse an der
Verfasstheit von Geschlechterverhéltnissen und die Kritik an allen Formen von Macht und Herrschaft, die

Frauen diskriminieren oder deklassieren® bildet das Kernstiick feministischer Theorien. 2%

Der Begriff des Geschlechterverhaltnisses beschreibt hierbei ein

288 Otto 1876, In: Bleckwenn 1988, S. 258f.
287 Karl 2011, S. 85ff.
288 Becker-Schmidt/Knapp 2000, S. 7.

75



,»Ensemble von Arrangements [...], in denen Frauen und Ménner durch Formen der Arbeitsteilung, soziale
Abhéngigkeitsverhaltnisse und Austauschprozesse aufeinander bezogen sind. In diesem Insgesamt wird

ihnen durch Abgleichung ihrer soziokulturellen Wertschitzung gesellschaftlicher Status und soziales

Ansehen zugewiesen.

Eine feministische Theorieperspektive liegt darin, dass sie auf eine immer schon gegebene
Normativitdt verweist und somit auf die immer schon gegebene Politisierung von
Wissenschaft im Allgemeinen und von Theorien im Besonderen. Was die Wissenschaft
betrifft so geht es hier um den mehr oder minder starken Einfluss der Wissenschaft durch
falsche Behauptungen, wie sie sie in der Geschichte vorgenommen hat und um
alltagsweltliche Stereotype zu Weiblichkeit und Mannlichkeit in vermeintlich objektiver
Erkenntnis und Theoriebildung, wie sie auch heute immer noch vorkommen. Paula-Irene
Villa sagt, dass sich feministische Theorien hdufig entlang anderer feministischer Theorien
entwickelt haben und eher selten durch einen Neuentwurf gegen anderes Wissen, einen
Neuentwurf, wie Simone de Beauvoir ihn beispielsweise vorgenommen hat. Eines der ersten
Ziele der feministischen Literaturtheorie war es, durch die kritische Analyse von
Diskriminierungsstrukturen Bewusstseinsarbeit hinsichtlich der Marginalisierung von Frauen
im literarischen Bereich zu leisten. Genau das leisteten Simone de Beauvoir und Louise Otto
Peters mit ihren Blichern und Ver6ffentlichungen. Simone de Beauvoir versuchte durch die
Methode der Operationalisierung eine Zuordnung beobachtbarer Sachverhalte auf
theoretische Konstrukte vorzunehmen und Empfehlungen zur Beseitigung der Probleme zu
geben. Es geht bei einer solchen Theoriebildung, wie sie von Simone de Beauvoir und Louise
Otto Peters vorgenommen wird, nicht nur um Frauen- und Geschlechterfragen, die isoliert zu
betrachten sind, sondern immer auch um Gesellschaft, Wissenschaft, die jeweilige Staatsform,
die regionalen und ékonomischen Unterschiede, den geschichtlichen Kontext sowie um die
Idee von Freiheit und Gleichheit, die der jeweiligen Theorie zugrunde liegt. Die
gesellschaftlichen Bedingungen sind der Ausgangspunkt flr eine feministische Theorie, die
bereits vorab entstanden sein massen. Eine feministische Theorie erklart, was Frausein und
Weiblichkeit in der jeweiligen Gesellschaft bedeutet und wie Frauen und Manner mit diesen
Themen umgehen. Da Frausein und Weiblichkeit sehr vielféltig ist, sind auch die
Frauenbewegungen sehr vielfaltig und somit auch die verschiedenen feministischen
Theoriebildungen. Die Form einer solchen Theorie muss sich zuerst einmal Uber ihre
patriarchalischen und androkratischen Verkirzungen und Verzerrungen hinweg selbst

entwickeln konnen.?*® Die Geschichte der Ungleichheit der Frau und die dadurch bedingte

289 Becker-Schmidt 2004, S. 66.
290 \/gl. Kurz-Scherf et al. 2006, S. 11.

76



Diskriminierung und Unterdriickung von Frauen wurde gendhrt durch Mythen, durch
biologische Behauptungen und Unkenntnis, durch falsche Interpretationen von
Psychoanalytikern, durch angebliche metaphysische GesetzméRigkeiten und durch ein
Herrschaftsgefiige, in dem der Mann sich als das bestimmende Subjekt setzt. Ein
patriarchalisches Herrschaftsgefiige, das die Frau aufgrund ihrer naturgegebenen Defizite und
der damit verbundenen Mangel und Schwéachen unterdriickte. Theoriebildung muss also
weiter gehen als die Probleme von Frauen isoliert zu betrachten, denn die Gesellschaft mit all
ihren verschiedenen Bedingungen spielt eine Rolle. So muss eben auch die historische und die
politische Sichtweise mit betrachtet werden. Simone de Beauvoirs Grundsatzdokument der
feministischen Theoriebildung Le deuxiéme Sexe und das unermidliche Engagement von
Simone de Beauvoir und Louise Otto Peters fur Frauen und ihre Bildung lassen Frauen der
heutigen Generation ihr Frau-Sein trotz einiger Hemmnisse nicht mehr als die Erfahrung von

Ungleichheit erleben.

Zuerst einmal mdchte diese Bachelorarbeit sich nun mit der Theoriebildung von Simone de
Beauvoir befassen. Im Fall von Simone de Beauvoir geht es zusatzlich um eine
philosophische Betrachtungsweise, ndmlich die des Existentialismus, sie ist Teil der Theorie
und Begrindung fur die Argumentation der Autorin. Theoriebildung bei Simone de Beauvoir
versucht die Griinde und Ursachen von Ungleichheiten aufzudecken und zu widerlegen. Aber
diese Theoriebildung beachtet auch den Aspekt der selbstverschuldeten Unmindigkeit, die
den Frauen die Notwendigkeit der Selbstbefreiung aufzeigt. Sie macht sie ihnen berhaupt
erst moglich, da sie sie von einer naturgegeben, unverédnderbaren Bestimmung erlést. Diese
Theoriebildung befurwortet das Projekt der Selbstbefreiung, Selbstbestimmung und
Selbstorganisation. Der Existentialismus betont dabei die aktive Seite des eigenen Entwurfes
eines Lebens, das die Mechanismen des Gemachtwerdens, der Sozialisation und der
gesellschaftlichen Zwange tberwindet. Jeder soll sein Menschsein verwirklichen kénnen und
dafur brauchen die Menschen eine sozialistisch-orientierte gerechte Gesellschaft, wie Karl
Marx sie bereits in seinen Schriften im Jahr 1848 gefordert hatte. Simone de Beauvoir und
Jean Paul Sartre hofften auf den Sozialismus und wurden im Laufe ihres Lebens immer
kapitalismuskritischer, was sich an den AuRerungen Beauvoirs in La Vieillesse ablesen lasst,
wenn sie die Ausbeutung der alteren Arbeitnehmer anprangert. Sie kritisiert, dass der Mensch
nicht wirdig altern kann und von der kapitalistischen Gesellschaft verbraucht wird. Neben all
den bereits aufgefiihrten Griinden fur die angebliche Ungleichheit der Frau sind in De
Beauvoirs Augen, die Mutterrolle, die Ehe und die damit verbundene fehlende 6konomische
Unabhangigkeit die Punkte, die vorrangig bedacht werden mussen. Die 6konomische

Unabhangigkeit muss geschaffen werden, um der Frau ein groRes Stiick Freiheit zu

77



ermoglichen. Im Sinne des Existentialismus soll die Frau sich, so wie es der Mann kann, und
immer tun konnte, einen Entwurf ihres Lebens machen koénnen, der nicht durch das
Geschlecht ,,vorbestimmt* ist. Der Existentialismus fordert, dass der Mensch, egal welcher
Rasse und welchem Geschlecht er angehort, welche Hautfarbe er hat und welcher Herkunft er
ist, die Mdglichkeit eines solchen Entwurfes hat. Fir eine 6konomische Unabhéngigkeit vom
Mann ist eine qualifizierte Bildung der Frau eine Grundvoraussetzung, sie ist fur De Beauvoir
sozusagen selbstverstandlich und sie fordert Bildung nicht nur im Jugendalter, sondern auch
uber die Lebenszeit hinweg. Sie fordert die Gesellschaft auf, etwas zu verandern, und hier
stent sie fur ein allseits gebildetes, vielseitig interessiertes und nicht in seinen
Handlungsoptionen eingeschrénktes Individuum, wie Marx und Engels es forderten, im
Mittelpunkt. Dieses Individuum erhélt seine Freiheiten durch die vielfaltigen Mdglichkeiten,

die die Gesellschaft ihm ermdglicht.?**

Wenn sie in La Vieillesse sagt, dass Bildung in
verschiedenen Kontexten und kontinuierlich stattfinden muss, da sonst der alternde Mensch
mit den fortschreitenden Veranderungen der Arbeitswelt nicht mehr zurechtkommt, dann
fordert sie aber auch Selbsttatigkeit oder wie wir es heute nennen, Selbstlernkompetenz. Fir
sie ist Bildung Sinnfindung und aufgrund dessen, auch im Alter besonders wichtig. Wer
keinen Sinn mehr im Leben sieht, hat keine Ziele mehr und wird dadurch aus der Gesellschaft
ausgegrenzt, so De Beauvoir. Bildung macht also lebenslang einen ,,Sinn“ und ist ein
unverzichtbarer Baustein des Lebens. Sie erkennt das Problem, dass durch die
Industrialisierung, dem Arbeitnehmer das Einmalgelernte seiner Ausbildung in Jugendtagen
nicht ausreicht, um den Anschluss an die Gesellschaft zu erhalten. Wie weitblickend sie damit
war, zeigt sich heute erst recht, da schnell fortschreitende Technologien unser Leben
bestimmen und die Menschen standig Neues dazulernen miissen. Was viele Theoretikerinnen
vor ihr nicht erkannt haben, ist die Tatsache, dass die 6konomische Unabhangigkeit allein
nicht ausreicht, um die Freiheit und Gleichheit der Frau zu gewéhrleisten. Widerstande in
Bezug auf ihr Leben und ihre Arbeit, brachten ihr die Einsicht, dass, egal wie sehr sie sich
bemiihte, den Anforderungen gerecht zu werden, die auch an einen Mann gestellt wurden, sie
wurde von der Gesellschaft nicht gleichwertig behandelt. Dies geschah auch in spateren
Jahren, als sie sich mit Jean Paul Sartre auf Auslandsreisen begab, immer wieder. Ihr wurde in
gewisser Weise die politische Kompetenz abgesprochen, denn sie wurde ausschlieBlich als ein
Anhangsel Sartres gesehen. Sie nahm sich in politischen Angelegenheiten lange Zeit ihres
Lebens nicht die Freiheit, eigene Gedanken in der groRen Offentlichkeit zu duBern, auRerdem
war sie jemand, der sich nicht so leicht fur politische Konzepte gewinnen lieR3, die ihr nicht

absolut stimmig und umsetzbar erschienen. Sie wollte sich immer auch von der praktischen

291 Holland-Cunz 2012, S. 27.
78



Umsetzung einer Theorie iberzeugen lassen, was ihr beispielsweise in China verwehrt wurde,
und sie so, gegentiber der chinesischen Politik, sehr skeptisch machte. Engagement, wie das
De Beauvoirs, ist als eine ,,aktive Betroffenheit und Verbundenheit mit den Mitmenschen und
der Welt zu definieren.”®* Der Freiheitsbegriff, der den Kern des Existentialismus ausmacht,
beschreibt das Verhéltnis von Freiheit und Bindung. Auch Simone de Beauvoir musste es erst
lernen, sich ihrer Freiheit in vollem Umfang zu bedienen, denn es erfordert Mut, sich ihr zu
stellen. Die ,Intersubjektivitidt des Daseins* bei De Beauvoir ist, wie es bei Krabbenborg
heillt, das bewusste Annehmen der eigenen Freiheit und das damit verbundene Wollen der
Freiheit aller anderen.?®® Dieser Auftrag gestaltet sich aber nicht immer einfach und ist mit
Angst verbunden. Das Schaffen von Freiheit fur andere und die entsprechende
gesellschaftliche Realitat ist es, was sie sowohl in ihren Bichern, als auch in ihrem
offentlichen Engagement fir politisch Verfolgte oder spater fur die Frauenbewegung
erreichen wollte. Daher reichte ihr die reine Theorie niemals aus, die Theorie musste fur sie
selbst und fur die Menschen umsetzbar sein, erst dann hat sich De Beauvoir frei geflihlt, erst
wenn die Menschen frei waren. John Stuart Mill, ein Protagonist der sozialen Bewegung des
19. Jahrhunderts hat einmal gesagt, dass der gesamte Fortschritt der Welt von einem
bewussten Bruch mit den traditionellen Perzeptionen abhidngt. ,Der selbstgewaihlte
Lebensplan gegen alle Traditionen und Konventionen bringt Lebendigkeit in die Welt, die
sonst unter verstaubten, anachronistischen Doktrinen erstarren wirde; demnach sollte
man/frau allen Nonkonformistinnen &uBerst dankbar sein.«*** Sich den politischen und
gesellschaftlichen Gegebenheiten zu widersetzen und den Mut zu haben, das eigene
Lebenskonzept auch in den Dienst der Gesellschaft zu stellen, ist es was Simone de Beauvoir
auszeichnet und was dazu beigetragen hat, unsere Gesellschaft zu verandern. Den Mut sich zu
duBern, hatte De Beauvoir schon zu Zeiten von Le deuxiéme Sexe, das sich real vor Menschen
stehende AuRern kam erst spéter, durch die Frauenbewegung, hinzu. Der Verlauf ihres Lebens
gibt sehr genau wieder, wie sie gedacht hat. War sie grundsétzlich der Auffassung von Marx,
dass die Gesellschaft die Moglichkeiten bieten muss, um sich frei zu fihlen, so merkte sie
nach und nach, dass sie als Nonkonformistin aufgefordert war, sich zu erheben und durch das
Ausleben der eigenen inneren Freiheit die Freiheit der Anderen zu erreichen. Es muss hier
unterschieden werden zwischen innerer und duBerer Freiheit. Die dulRere Freiheit, das heifl3t
sich Freiheiten nehmen, ein selbstbestimmtes Leben fiihren, gegen die Widerstande der
Gesellschaft. Die innere Freiheit, die Freiheit, sich gegen die eigenen Widerstande zu

befreien, das ist es, was Simone de Beauvoir tat, als sie sich von Sartre 16ste und sich ihren

292 Holland-Cunz 2012, S. 19.
298 Krabbenborg 2007. In: Holland-Cunz 2012, S. 19.
29 Mill 2006. In: Holland-Cunz 2012, S. 26.

79



eigenen Weg suchte. Er hatte sie niemals davon abgehalten, sie musste sich erst selbst dazu
entscheiden. Sartre selbst war es, der in seinem Existentialismus sagt, dass es keine
Entschuldigungen fur das, was nur innen bleibt, gibt. Nur wenn ich meine Freiheit nach aufl3en
zeige, bin ich wirklich frei. Simone de Beauvoir erreichte durch ihr Engagement in der
Frauenbewegung nicht nur Freiheit fir die Frauen sondern auch fur sich selbst.

Der praktische Nutzwert und die gesellschaftliche Einflussnahme durch den Realitatsbezug in
ihren Blichern war grof3, denn die Frauen fihlten sich von ihren Blichern angesprochen und in
ihrem Frausein verstanden. Es handelte sich um eine Art der Beweisfiihrung aufgrund von
Tatsachen in ihren Biichern. Rein philosophische Ausflihrungen hatten dazu geflhrt, dass bei
den weiblichen Lesern kein Bezug zum eigenen Leben hatte hergestellt werden kénnen. Das
Scheitern der politischen Theorien Sartres zeigt, dass Ihr Werk nachhaltiger wirkt, als rein
ideologische Aussagen. Der formale Aufbau von Le deuxiéme Sexe und La Vieillesse erinnert
an den Aufbau einer soziologisch-empirischen Forschung. Die sozialen Fragen, wie
beispielsweise die Lage der Arbeiter, beschaftigte Karl Marx bereits im Jahr 1880, als er den
Versuch einer empirischen Untersuchung mit franzdsischen Arbeitern machte. Dass Simone
de Beauvoir, die neben Literatur und Philosophie auch Mathematik studiert hatte und eine
Anhéngerin der Marx’schen Theorien war, sich der Struktur der empirischen Sozialforschung
zur Klarung von gesellschaftlichen Problemen und Fragestellungen bediente, ist somit nicht
allzu verwunderlich. Neben ihrer autobiographischen Komponente, hatte die Autorin das
Bedurfnis, die gesellschaftlich bedingte patriarchalische Herrschaft tber die Frau und die
Einschrankung der individuellen Freiheit durch das Alter und die Gesellschaft zu beweisen.
Die Betrachtung des Ablaufs eines empirischen Forschungsprozesses lassen Parallelen zum

Aufbau von Le deuxiéme Sexe und La Vieillesse sichtbar werden.

Die Erlauterung zur Auswahl und Formulierung des Forschungsproblems, sowie die
Beschreibung der aktuellen Lage und deren Erklarung, sind in beiden Biichern ausreichend
vorhanden. Sie formuliert das Problem und nennt dann die Griinde, warum dieses Problem
besteht. Es sind drei der moglichen Forschungsanldsse gegeben, denn es handelt sich um ein
soziales Problem und die damit verbundenen Fragestellungen, eine neue innovative
Theoriebildung durch das Widerlegen falscher Theorien, und um eine Sozialberichterstattung,
die bei De Beauvoir in Form von narrativen Interviews oder in Form der Beobachtung, also
durch reaktive Methoden stattgefunden hat. Das Kriterium der wissenschaftlichen Tragweite
wird bei ihr fast Gbererflllt, denn sie versucht durch die Erfassung der vollstandigen
Datenlage alle eventuellen Gegenargumente mitzudenken. Sie nutzt die Methode der

Operationalisierung, um eine Zuordnung beobachtbarer Sachverhalte auf theoretische

80



Konstrukte vornehmen zu kdnnen. Der empirische Grundgedanke erklart auch ihre Sprache,
die die Dinge doch recht deutlich benennt, anders als es zu diesem Zeitpunkt in der Literatur
ublich war, denn De Beauvoirs Werke sind von einer normativen Klarheit, die auch einer
empirischen Untersuchung angemessen ware. Die ,,Forschungsstrategischen Uberlegungen®,
wie das allgemeine Erkenntnisinteresse der Offentlichkeit und die Innovativitdt werden
ebenso erfillt, wie die Mdglichkeit der Verwertung und der Prasentation gegeben ist. Die
Informationspflicht, ein ethisches Kriterium ist Ausloser fir diese Bucher gewesen. Alle
Schritte der Exploration eines empirischen Sozialforschungsprozesses wurden von Simone de
Beauvoir eingehalten und sie bediente sich der Literaturanalyse, einer Art Quellenkritik auf
dem Prinzip der philologischen Textkritik, die sich mit der Fehlersuche in Quellen beschaftigt

und durch das Widerlegen von Quellen, Ansétze fiir neue Theorien aufzeigt.*

Ebenfalls Teil der Theorie von Simone de Beauvoir ist es, dass der Mann sich als das Eine,
das Wesentliche setzt, was er der Frau als der Anderen verweigert. Hier besteht Fur Simone
de Beauvoir keine gleichrangige Beziehung zwischen den Geschlechtern. Nachdem sie dies
festgestellt hat, stellt sie sich die Frage: Warum wird die Frau als das Andere bestimmt,
obwohl laut ihrer Erkenntnisse kein Grund dafur besteht? Die Antwort, die sich ergibt, ist, der
Mann bt seine patriarchalische Herrschaft aus und die Frau l&sst dies zu. Um aus diesem
immer wiederkehrenden Dilemma einen Weg heraus zu finden, versucht De Beauvoir die
Frauen aus der Defensive zu locken, sie versucht ihnen zu erklaren, dass sie sich nur selbst
aus dieser Lage befreien kénnen und missen, um ihr Menschsein leben zu kénnen. Und
Menschsein bedeutet in diesem Zusammenhang fir De Beauvoir auch, ein geschlechtliches
Wesen sein zu koénnen, dass in seiner Weiblichkeit akzeptiert wird. Somit ist Simone de
Beauvoir nicht als Gleichheitsfeministin zu sehen, was ihr leider manches Mal unterstellt
wurde und wird. Das Verzichten auf die Ehe und die Mutterrolle wurde ihr als
Gleichheitsfeminismus angekreidet. Aber eine Frau muss auch Frau sein kénnen, ohne diese
Voraussetzungen, denn sonst ist sie als Frau doch wieder nur durch dufRere Umstande
definiert. Kdme jemals jemand auf den Gedanken zu behaupten, dass ein Mann kein Mann
sei, weil er nicht verheiratet ist und keine Kinder hat? Wohl nicht. Zum Anderen hat sie
niemals behauptet, dass ihr Lebensentwurf der einzig Richtige ist und von anderen Frauen
nachgeahmt werden miisste. Zu Beginn ihrer Uberlegungen zum Thema Frau, schien die
totale Verneinung der Rolle der Mutter und Ehefrau auch ein probates Mittel, um die

Gesellschaft, im Besonderen die Frauen wachzuritteln. Es bedurfte Menschen, wie Simone de

2% Kromrey 2006, S. 13ff.
81



Beauvoir, die die, durch den Zweiten Weltkrieg bedingte Beendigung der menschlichen

Emanzipation, wieder aufleben lielRen.

Der Umstand, der ihrem Ansehen und dem Einfluss ihrer Bucher eventuell etwas abtraglich
war, ist der, dass sie an ein sozialistisches Gesellschaftsmodell geglaubt hat. Durch den
Zusammenbruch des Sozialismus, der dafir stand, dass alle Menschen durch ihre Arbeit ein
lebenswertes Leben flihren kdnnen, konnte auch ihre Arbeit in Frage gestellt werden. Denn:
,,Konsum —und produktionssteigernde Markte galten von nun an als Garanten der Freiheit, der
vermehrten WahImadglichkeiten, der Schnelligkeit und Effizienz, der Zukunft, Innovation und
Jugendlichkeit.” Mittlerweile verhalt es sich aber wieder etwas anders: ,,[...] die wachsende
Zahl von Arbeitslosen und die ,,neue Armut“ rief auch den Wohlstandsgesellschaften die
,,s0ziale Realitdt” ins Gedachtnis.* Griinde dafur sind: ,,Marktmechanismen, die das Eigentum
immer ungleicher verteilen, Umsétze von Unternehmen, die nationale Budgets in den
Schatten stellen, grenziiberschreitende Wirtschaftsnetze und Grof3konzerne, deren
Transaktionen kaum zu kontrollieren sind, eine Profitmaximierung, die Betriebe auspliindert
und ein RessourcenverschleiB3, der zur Klimakatastrophe fiihrt.“*® Das Problem, das sich hier
zeigt, ist, nicht das jeweilige politische Grundmodell, dass flr das Scheitern der Freiheit und
Gleichheit verantwortlich ist, sondern eher das Beharren auf der AusschlieRlichkeit einer
gesellschaftlichen Idee oder die falsche Umsetzung. Ein grundsétzliches Ablehnen anderer
Weltanschauungen und anderer Gesellschaftssysteme stellt ein Problem dar. Mangelnde
gegenseitige Akzeptanz spielt sich auch zwischen den gesellschaftlichen Systemen ab, nicht
nur zwischen den Geschlechtern, Ethnien, Altersgruppen und Klassen. Simone de Beauvoirs
Bedeutung fur die feministische Bewegung kann also nicht in Abrede gestellt werden, denn
eine bestimmte Weltanschauung ist nun mal auch Teil jeder Theoriebildung. Kein
Gesellschaftssystem hat sich in seiner Ausschliellichkeit bisher als das einzig Richtige
herausgestellt und kann daher andere Gesellschaftssysteme und darauf aufbauende Theorien
als grundsatzlich falsch bezeichnen. AuRerdem hat Simone de Beauvoir auch darauf
hingewiesen, dass die ©6konomische Unabhéngigkeit nicht ausreicht, um ganzlich
gleichberechtigt zu leben, sie hat ebenso darauf verwiesen, dass die soziale und kulturelle

Pragung von Geschlecht ein weiteres grol3es Problem darstellt.

Le deuxieme Sexe, als ein Grundlagenwerk feministischer Theoriebildung, enthalt alle
Entwicklungsstufen und Fragen, die die feministische Theoriebildung in den darauffolgenden
Jahrzehnten gestellt hat. Simone de Beauvoir hat die Fragen nach gleichen Rechten, nach

Selbstbestimmung, wie im Fall der Abtreibung und nach Autonomie gestellt. Sie entdeckt

2% | eidinger/Moritz 2008, S. 98.
82



durch das autobiographische Schreiben und das Nachdenken tber ihre eigene Situation, dass
es eine Rolle spielt, welchem Geschlecht eine Person angehort. Die Philosophie, die ja einen
bedeutenden Teil in allen ihren Werken einnimmt, hat das Menschsein zuvor niemals in
geschlechtlichem Zusammenhang gesehen. Der Auffassung, dass die Frau auf ihre
Geschlechtlichkeit verzichten muss, um dem Mann gleichgestellt zu sein, widerspricht De
Beauvoir. Dies wirde fur sie eine Art Verstimmelung und wiederum eine Unterdriickung der
Frau darstellen. Sie ist also keine Gleichheitsfeministin, die die Weiblichkeit der Frau zu
ignorieren versucht. Sie wollte in diese Richtung nicht festgelegt werden, weil sie Festlegung
von aulRen generell ablehnte. Auch die Phase der Dekonstruktion und die damit verbundene
Queer Bewegung haben ein Festhalten an Begrifflichkeiten generell als performativen
Herrschaftsanspruch abgelehnt. Die sexuelle Offenheit De Beauvoirs und die darauf bezogene
Deutlichkeit ihrer Sprache wurde zum Erscheinungszeitpunkt von Le deuxiéme Sexe noch
nicht positiv aufgefasst, erst im Zuge der zweiten Frauenbewegung wurde besonders der
zweite Teil von Le deuxiéme Sexe, die gelebte Erfahrung zu einem Beispiel fir
Frauengruppen, die ihre Erfahrungen in reinen Frauengruppen austauschten und so auf der
einen Seite, die Lage anderer Frauen kennenlernten und auf der anderen Seite, ihre eigene
Situation reflektieren konnten. Die Generation, die sich in der Frauenbewegung
zusammenschloss, war eine Generation, die die Generation der eigenen Eltern fur das
Stillschweigen wahrend des zweiten Weltkrieges zur Verantwortung ziehen wollte, die aus
den verstaubten Konventionen der damaligen Zeit entkommen wollte und die Unterdriickung
der Frau nicht mehr akzeptieren wollte. Das Problem des Feminismus vor der
Frauenbewegung war es, dass er Uber die Grenzen der jeweiligen Gruppierungen hinaus,
kaum gemeinsame Themen und Ziele hatte. Daher ist es als positiv zu beurteilen, dass Simone
de Beauvoir es geschafft hat, Frauen aus den verschiedensten Nationen, Gruppierungen und
Klassen anzusprechen und zusammenzufithren. Der Feminismus war bis dahin vielmehr ein
Nebeneinander als ein Miteinander. Daher war Simone de Beauvoir begeistert von der
Htransozeanischen feministischen Reziprozitit™. Die Auswirkungen von Le deuxieme Sexe auf
den Feminismus in den Vereinigten Staaten und die daraus resultierenden Aktivitaten der
Amerikanerinnen, waren fur Simone de Beauvoir von besonderem Interesse, um im Gegenzug
den franzdsischen Feministinnen aufzeigen zu kénnen, welche Mdglichkeiten auch ihnen
offen stehen. So kam es zu einer Art Reimport der Inhalte und der Mdglichkeiten von Le
deuxiéme Sexe.”®’ Es fand endlich Austausch zwischen den feministischen Gruppierungen
statt. Simone de Beauvoir hat auf soziale Zuschreibungen aufmerksam gemacht, die in der

Folge zu Diskussionen Uber einen performativen sprachlichen Diskurs fiihrten. Daher ist die

297 Bair 1990, S. 686.
83



Definition von Judith Butler zum Thema Gendertheorien, ebenso eine Forderung, und Simone
de Beauvoir deshalb so ahnlich, weil auch Judith Butler das Erbe De Beauvoirs in gewisser
Weise weitergetragen hat. ,,Theorie ermdglicht es uns, die als gegeben verstandene Welt in
Frage zu stellen und Perspektiven zu ert6ffnen, die es uns erlauben, diese Welt

«?%  Simone de Beauvoir hat groRen Wert auf die Selbstverantwortung der

umzugestalten.
Frau gelegt und das Aufrechterhalten des bereits Erreichten gefordert, somit missen sich auch
die Frauen der heutigen Generationen wieder aktiver zu Wort melden und
Selbstverstandlichkeiten, wie sie Simone de Beauvoir sie uns erldutert hat, einfordern.
Mythen sind aus der Welt geschafft, die biologische Gleichwertigkeit von Mann und Frau
sollte niemand mehr anzweifeln und auch die Literatur und die Wissenschaft sind entschieden
weiter als damals, daher konnten Lebensentwirfe fern dieser Hindernisse rein theoretisch
gelebt werden. All die Themen, wie Identitét als diskursive Konstruktion, Identitat als soziale
Konstruktion, das Problem der sozialen Zuschreibungen, tber die heute nachgedacht wird,
werden heute im Zuge von Heterogenitat und Diversity diskutiert. Durch den Zusatz von

Geschlecht, dann also Geschlechtsidentitat, sind wir wieder bei Simone de Beauvoir.

Dass unsere Welt immer 6konomisierter wird und die 6konomischen Mittel unerldsslich sind,
um ein bestimmtes Lebenskonzept zu verwirklichen hat Simone de Beauvoir damals schon
erkannt, sie betonte, dass es wichtig ist, sich alles zu erarbeiten und das den Menschen nichts
geschenkt wird. Damit meinte sie aber nicht nur finanzielle Mittel, sondern auch Rechte,
Rechte, die Frauen immer noch verwehrt sind. Sie selbst hat sich bis zuletzt fur verfolgte
Frauen und flr das Recht auf Abtreibung eingesetzt. Zu den Themen, die Frauen von heute
wichtig sind und fur die sie weiterhin kdmpfen mussen, zéhlen gerechte Lohne. Es ist durch
nichts zu rechtfertigen, dass Frauen fir die gleiche Arbeit weniger verdienen als Manner.
Auch weibliche Wissenschaftler werden leider immer noch nicht in dem MaRe in die
Netzwerke der ménnlichen Wissenschaftler aufgenommen, wie es nétig und normal ware,
daher bilden sie ihre eigenen Netzwerke. Es wird deutlich, dass es sich um ein
gesamtgesellschaftliches Problem handelt und in diesen Fallen ist sowohl die Politik, die
mannliche Wissenschaft als auch die Wirtschaft gefragt. Die Ungerechtigkeiten gegentiber
Frauen in der heutigen Zeit finden eher in einer hegemonialen, oft unsichtbaren Weise statt.
Es besteht die Gefahr, dass der feministischen Theorie der Gegenstand verloren geht. Diese
hegemonialen Herrschaftsverhéltnisse, die in unserer Gesellschaft schwer zu analysieren sind,
durfen deswegen nicht auller Acht gelassen werden. Offensichtliche Diskriminierung ist

besser zu bekampfen als diese oft unsichtbaren Benachteiligungen, die von den betroffenen

2% gehmitt, 2005, S. 5.
84



Personen, die sie austiben, entweder geleugnet oder gar nicht erkannt werden und dadurch

auch unbewusst rekonstruiert werden.

Was das Bildungssystem in Deutschland und die Chancengleichheit im Bildungssystem
betrifft, so nahm die Frage der Ungleichverteilung von Chancen und in der Folge auch von
Bildungschancen in den 1960er und 70er Jahren einen hohen Stellenwert ein. Eine
leistungsunabhdngige und somit illegitime Auslese nach sozialer Herkunft und Geschlecht
wurde beméngelt, denn es ging nicht nur um formale Chancengleichheit, wie sie in der
Verfassung gefordert wurde, sondern um eine faktische, eine reale, in der sozialen

Wirklichkeit vorhandene Gleichheit, etwas, dass Simone de Beauvoir auch gefordert hatte.

,Das Bildungssystem hatte die VVoraussetzung daflir zu schaffen, dass alle Menschen, unabhangig von ihrem
Geschlecht, von ihrem sozialen und wirtschaftlichen Hintergrund, ihrer ethischen und kulturellen Herkunft
und ihren individuellen Voraussetzungen, Bildungsangebote wahrnehmen konnten, die ihren Interessen und
Fahigkeiten entsprachen. Denn Férderung von Chancengleichheit bedeutet die Uberwindung von Barrieren,

die einer gleichberechtigten Teilnahme an Bildung und einer optimalen Fdrderung entgegenstehen. Bildung

erschlieBt Potenziale fiir die Gesellschaft und ist ein konstitutives Element der Demokratie.*?%°

,»Eine gute Qualifikation schafft [...] auch die psychischen Voraussetzungen fiir ein hdheres Maf} an
individueller Lebensgestaltung und Lebensstilisierung, ein Herauskommen aus iberkommenen Traditionen

und Bindungen, eine Lebensfiihrung nach eigenen Wiinschen und Vorstellungen.>®

Die Kunstfigur der damaligen bildungspolitischen Debatten, das ,katholische
Arbeitermiddchen vom Lande®, beschrieb alle damals denkbaren Ungleichheiten im
Bildungssystem, namlich konfessionelle, schichtspezifische, geschlechtsspezifische und

regionale Unterschiede. Die Soziologin Helge Pross stellte fest:

,»Es gehort zu den, wie ich glaube, durch nichts zu rechtfertigenden Dramen unseres Bildungswesens, dass es
bisher nicht gelungen ist, Tochter aus Arbeiterfamilien und Landfamilien an die Institutionen der hoheren

Bildung heranzufiihren. Keine soziale Gruppe hat so wenig Aussicht wie sie, eine den Fahigkeiten

entsprechende Bildung zu erhalten.**®*

Was die geschlechtsspezifischen Chancenungleichheiten betrifft, so ist festzustellen, dass
durch die Reformbemihungen der Bildungsexpansion Médchen im allgemeinbildenden
System mit den Jungen gleichgezogen haben oder diese sogar (berholt haben.*** Diese
Tatsache ist aber auch der Frauenbewegung zu verdanken, die in den 1970er Jahren fur die

Rechte der Frauen und Madchen eingetreten ist und diese Veranderungen initiiert hat.

299 YRL: http://www.blk-bonn.de/papers/forum-bildung/band06.pdf (abgerufen am 14.10.2013).
%90 GeiRler 2006, S. 35, Auslassung v. Sabine Fiinderich.

%% Pross 1968, S. 15.

%02 \/gl. Kampshoff et al. 2002, 22f.

85



Louise Otto Peters wird in eine Zeit hineingeboren, in der eine mannliche Formation gegen
die aufziehende ,,Unordnung® in den Geschlechterverhiltnissen ihren Lauf nimmt.**® Diese
mannliche Formation versucht den Einfluss der Frauen, der nicht zuletzt durch die
Franzdsische Revolution und einen Politisierungsprozess, der die ganze Nation und dariber
hinaus auch die anderen L&nder Europas erreichte, einzugrenzen. Die von frauenrechtlichen
Vorstellungen gepréagten Aktivitdten und Initiativen von Frauen waren den Mannern ein Dorn
im Auge.® Es gibt also gegen Ende des 18. Jahrhunderts so etwas wie eine genuine
politische Mannerbewegung mit dem Ziel, den Einfluss der Frauen und Damen auf Staat und
Gesellschaft einzudimmen.“*® Die Philosophie des Menschen wird auf seine korperlichen
Anlagen zuriickgefihrt, weil Anatomie und Anthropologie naturwissenschaftlich miteinander
verbunden werden. So entwickelt sich ein mannliches Expertentum, das aus dem
Frauenkorper einen weiblichen Geschlechtscharakter herausbildet, dessen Mentalitdt, der des
Gefuhls entspricht und wahrend der Geist des Mannes etwas schaffen kann, kann Frau
lediglich erhalten und bewahren. Bei Frauen siegt nach Meinung der Ménner, das Gefuhl ber
die Erkenntnis: ,, Im Verhéltnis zum Mann und einem allgemeinen MafBistab kann daraufhin

(13

die untergeordnete Stellung der Frau biologisch legitimiert werden.” Diese angeblich
medizinische Tatsache nimmt Einzug in das zeitgendssische kulturelle Allgemeingut.
Minnliche Charakteristika wurden als Richtschnur, frauenspezifisch ,,Besonderes® wurde

zum Abweichenden erklart.

,Das andere Geschlecht, die Frauen verbannte man als Trégerinnen der Seiten, die das mannliche
Bewusstsein milhsam ausgegrenzt hatte und deshalb bleibend als identitatsbedrohend empfand, aus den

offentlichen, gesellschaftlich relevanten Kontexten und schob sie ins Private ab.*3%

In eine Welt mit einer solchen Anschauung in Bezug auf die Frau hineingeboren, war es zu
Beginn des 19. Jahrhunderts die Regel, dass Frauen sich in ihr Schicksal ergaben und ihnen
durch mangelnde Bildung gar nicht erst der Gedanke kam, dass es anders sein kénnte und
musste. Auf die hdusliche Sphare beschréankt und von allen rechtlichen Mitbestimmungen
entbunden, hatten viele Frauen gar nicht die Mdglichkeit der Einsicht in die Dinge des
offentlichen Lebens. Die fortschreitende Industrialisierung ermdoglichte es zu Beginn der
vierziger Jahre des 19. Jahrhunderts nun, dass der Lebensraum der Menschen sich erweiterte.
Louise Otto Peters, die diesen neu erworbenen Freiraum auch selbst sehr genieft, erkennt
bald, dass sie sich fir die Belange anderer einsetzen will. Dabei hat sie ihre eigene Person

immer in den Hintergrund gestellt, es ging ihr nie um den eigenen Ruf oder Ruhm, sondern

%93 \/gl. Venth 2006, S. 69.

%% U.R (Schriftenreihe der Universitat Regensburg) 1991, S. 14-15.
%% Honegger 1991, S.53. In: Venth 2006, S.69.

%06 \/enth 2006, S. 69f.

86



um die Umsetzung ihrer feministischen Theorien.®*” Sie nutzt ihr politisches Interesse und
ihre schriftstellerische Tatigkeit dazu, die Ungerechtigkeiten, die sich ihr offenbaren, zu
kommentieren und in Zusammenhang mit der patriotischen Grundstimmung dieser Zeit,
veréndern zu wollen. Louise Otto Peters hatte erkannt, dass die Birgerinnenrechte nicht zu
den Zielen der Revolutionédre der 1848er Revolution gehdrten und so appelliert sie an ihre
Geschlechtsgenossinnen und fordert sie auf, sich selbst den Teil der Gesellschaft zu
erkampfen, der ihnen zusteht. Sie setzt aufgrund der Umsténde ihrer Zeit in der Begriindung
ihres feministischen Schaffens dort an, wo die Grundlagen gelegt werden, um einem
Menschen berhaupt ein Bewusstsein fir seine soziale Eingebundenheit und Verpflichtung
fur politische und gesellschaftliche Teilnahme zu geben. Sie weil3, dass es keinen Sinn macht,
Frauen ohne die noétige Bildung in eine mannerdominierte Welt zu entlassen. Sie selbst hat
durch ein umfangreiches autodidaktisches Studium und ein ausgepragtes politisches Interesse,
welches ihr durch die Erziehung der Eltern vermittelt wurde, Einblicke in die Welt, von denen
sie mochte, dass auch andere Frauen sie erhalten. Daher reicht es ihr nicht, Bildung nur zum
Zweck der Allgemeinbildung zu erreichen, fir sie stellt diese Bildung nur den ersten Schritt in
die richtige Richtung dar. Der néchste fir sie logische Schritt ist die Verwertbarkeit dieser
Bildung, die Berufstatigkeit, die nicht nur der Frau als einzelner Person zu Gute kommt,
sondern auch der Gesellschaft, deren Entwicklungspotential groRer ist als je zuvor. Sie
erkannte den Wandel, der sich vollzog und die darin enthaltenen Chancen fiur alle
Gesellschaftsmitglieder. Dabei versuchte sie nie, die Frau von ihrer angestammten Rolle als
Hausfrau und Mutter zu l6sen, sondern wollte ihr mehr Optionen der Lebensfiihrung und die
Mdglichkeit anderer vielleicht auch zusatzlicher Aufgaben aufzeigen. Aus heutiger Sicht
konnte der oberflachliche Betrachter ihrer feministischen Theorie den Eindruck bekommen,
dass sie sich mit ihren Forderungen zu sehr zuriickhielt, aber aus der Sicht einer Frau des 19.
Jahrhunderts heraus, waren zu radikale Forderungen nicht von Erfolg gekrént und hatten fur
die betroffenen Frauen auch schwerwiegende Konsequenzen. Die Zielsetzung, die hinter ihren
Forderungen steht, soll letztlich zu dem fuhren, was auch radikalere Feministinnen fordern,
aber sie versucht ihre Forderungen und die Frauenfrage so in die Form einer
Menschheitsfrage zu hallen, dass sie nicht sofort auf die Gegenwehr des mannlichen
Geschlechts stoRt. Daher kann diese Art der feministischen Theoriebildung ihr nicht als
Feigheit ausgelegt werden, denn letztlich zahlt das Ergebnis und das Ergebnis ihrer
Uberlegungen zielt auf Gleichberechtigung in jeder Hinsicht, auf Mitbestimmung, auf
Selbstbestimmung, auf die freie Entscheidung der Wahl einer Lebensfiihrung, wie ein Mensch

sie aufgrund seiner Freiheit wahlt, die nur dadurch begrenzt ist, dass die Freiheit anderer nicht

%97 \/gl. Boetcher Joeres 1983, S. 178.
87



einschrankt werden darf. Louise Otto Peters hatte gelernt, ihren Forderungen einen Anstrich

zu verleihen, der es den politischen Gegnern erschwerte, ihnen zu widersprechen.

Ein besonderes Anliegen von ihr war es, die Geschichte der Menschheit auch als eine
Geschichte der Frau darzustellen. So verweist sie in der Einleitung zu ,,Einflussreiche Frauen
aus dem Volke“ darauf, dass es bei der Darstellung historischer Frauengestalten ihr nicht
darum geht, die Koniginnen darzustellen, sondern die einfachen Frauen, die ohne besondere
Gunst des Schicksals imstande waren, die Aufmerksamkeit ihrer Zeitgenossen zu erregen.®
Sie hatte in ihren Romanen die Fortschrittskdmpfe und deren Ziele im Auge. Politische,
patriotische, soziale und religiose Fortschrittskampfe, die nicht nur Helden beinhalteten,
sondern auch Heldinnen.®® Anderen Frauen, die nicht gebildet genug waren, um die
weibliche Historie zu kennen, ermdglichte sie einen Einblick in die Geschichte des eigenen
Geschlechts und forderte damit ein Bewusstsein und Aufklarung fir eben dieses Geschlecht.
Der historische Blick, den Louise Otto Peters immer wieder aufnimmt, zeigt Frauen inwieweit
oder eben auch nicht, das erreicht wurde, was urspriinglich gefordert wurde, er schafft
Bewusstsein dafur, wo Frauen stehen und wo sie morgen stehen wollen. Ein Blick, der im
Ubrigen auch den Frauen von heute ein Bewusstsein eroffnen konnte, dass die
Frauenbewegung eine der erfolgreichsten sozialen Bewegungen tberhaupt gewesen ist und es
Frauen wie Louise Otto Peters und Simone de Beauvoir zu verdanken ist, das sie
Wahlmdglichkeiten in vielerlei Hinsicht besitzen. Louise Otto Peters will schildern, anregen
und aufklaren, nicht so sehr anklagen. Sie betreibt in gewisser Weise eine Art
Volksbildungsarbeit in Bezug auf das weibliche Geschlecht, was heute als
Erwachsenenbildung bezeichnet wiirde. Sie Gbernimmt bildungspolitische Verpflichtungen
und sorgt fir die Entwicklung der kognitiven Fahigkeiten von Frauen. Sie sorgt daflr, dass
gelehrte Frauen Vortrage halten und ihr Wissen an Frauen vermitteln, die dieses noch nicht
haben, sie selber versucht durch ihr schriftstellerisches Werk und die Artikel, die sie in
verschiedenen Zeitungen verdffentlicht, Gber die Lage der Frau zu informieren. Sie schreibt
Reiseberichte, sie schreibt Gber Kunst und Musik, tber die Arbeitsbedingungen der Arbeiter,
uber politische, Uber religiose und tber historische Themen. Alles Themen, die der Bildung,
Aufklarung und Demokratisierung der weiblichen Gesellschaft dienen. Sie kann somit nicht
nur als Begrinderin der ersten birgerlichen Frauenbewegung bezeichnet werden, sondern

auch als ehrenamtliche Erwachsenenbildnerin fur Frauen.

%98 \/gl. Boetcher Joeres 1983, S. 226.
%99 \/gl. Boetcher Joeres 1983, S. 211.

88



Wenn es darum geht Louise Otto Peters als eine Vertreterin des Gleichheits- beziehungsweise
des Differenzfeminismus zu bestimmen, so wirde sie als Differenzfeministin bezeichnet
werden. Sie betont die weibliche Seite der Frau, die sich um Haushalt und Kinder kiimmert,
ihrer Meinung nach aber nicht nur auf dieses Aufgabengebiet reduziert werden darf. Diese
feministische Theorie ist noch stark in der Vorstellung von Biologie als Schicksal verhaftet,
sieht aber in der Differenz auch eine Mdglichkeit, die positiven Eigenschaften der Frau
hervorzuheben. Ihr Ziel ist die Respektierung der Frau in der Gesamtheit ihres Wesens.
Simone de Beauvoir erkennt, dass die Sozialcharaktere historisch und gesellschaftlich
produziert worden sind und immer wieder reproduziert werden. Sie weist darauf hin, dass das
biologische Geschlecht nicht dazu dienen darf, Frauen einzuschréanken und ihrer Freiheiten zu
berauben und sie kann ihre Meinung nach dem Krieg auch 6ffentlich machen, ohne rechtliche
Konsequenzen furchten zu missen. Sie widerlegt alles bisher Behauptete und schafft der Frau
den Ausgangspunkt fur eine vollig neue Sichtweise auf ihr Frausein oder Menschsein. Sie
wurde als Gleichheitsfeministin bezeichnet, weil sie die Rolle der Mutter, Ehe- und Hausfrau
ablehnte, fir sich ablehnte. Das Ablehnen angeblich weiblicher Daseinsbestimmungen
untergrébt somit in gewisser Weise ein Frausein. Nicht im Sinne De Beauvoirs, aber in den
Augen der patriarchalischen Mannerwelt. Das Fehlen dieser Rollen innerhalb eines
weiblichen Lebens diffamiert in den Augen der méannlichen Gesellschaft sozusagen das
Frausein. Aber das ist natdrlich nicht ihre Absicht, sie will ja gerade als Frau alles das
erreichen kdnnen, was auch ein mannliches Wesen erreichen kann. Sie will sich nicht dem
Mann gleichmachen lassen. Sie entwickelt im Sinne des Existentialismus immer mehr ein
Bewusstsein dafiir, nicht festgelegt werden zu wollen. Sie entwickelt ihre ganz eigene
Meinung zu den Dingen, die genauso wenig festgeschrieben sein will, wie alle Definitionen
von Frau, Weiblichkeit, Mannlichkeit, Liebe und Beziehung. Es ist nicht verwunderlich, dass
sich in der Zeit nach Simone de Beauvoir der Dekonstruktivismus herausgebildet hat, der dem
Menschen, unabhéngig jedweder Bestimmung und Zugehdrigkeit die Mdglichkeit der freien
Entfaltung geben wollte. Fremdbestimmung und Fremdbewertung ist das Problem. Was
immer die Freiheit Anderer einschrénkt, es ist zu vermeiden. Nur solch klare Vorgaben im
Umgang der Menschen miteinander dirfen eine Rolle spielen. Wenn eine Frau sich dafiir
entscheidet, Kinder zu bekommen, und sie trotzdem nicht auf Beruf und Karriere verzichten
will, so muss die Gesellschaft, der Arbeitgeber und nicht zu vergessen, der dazugehdrige
Mann ihr die Mdglichkeiten zur Verfugung stellen, damit eine absolute Arbeitsteilung von
statten gehen kann. Die Flexibilitat der deutschen Gesellschaft in dieser Beziehung ist noch

lange nicht an einem Punkt angelangt, wo dies Selbstverstandlichkeit ist.

89



5. Literaturverzeichnis
Bair, Deirdre: Simone de Beauvoir. Eine Biographie. Miinchen 1990.

Becker-Schmidt, Regina: Doppelte Vergesellschaftung von Frauen. Divergenzen und
Briickenschlage zwischen Privat- und Erwerbsleben. In: Becker, Ruth/Kortendiek, Beate
(Hrsg.): Handbuch Frauen- und Geschlechterforschung. Wiesbaden 2004.

Becker-Schmidt, Regina/Knapp Gudrun-Axeli: Feministische Theorien zur Einflhrung.
Hamburg 2000.

Boetcher Joeres, Ruth-Ellen: Louise Otto Peters. Die Anfange der Frauenbewegung.
Frankfurt am Main 1983, Fischer Taschenbuch Verlag GmbH.

Boschetti, Anna: The intellectual Enterprice: Sartre and Les temps Modernes, North western
University Press. 1988. In: Bair, Deirdre: Simone de Beauvoir. Eine Biographie.
Miinchen 1990.

Bung, Stephanie/Weiershausen, Romana: Simone de Beauvoir - Schreiben zwischen Theorie
und Erzahlung. Gottingen 2010.

De Beauvoir, Simone: Die Mandarins von Paris. Reinbek bei Hamburg 2000. (Im Original

erschienen bei Editions Librairie Gallimard 1954)

Dies.: Das Alter (La Vieillesse). Essay. Hamburg 1972, (im Original erschienen bei Editions
Librairie Gallimard, 1970).

Dies.: Das andere Geschlecht. Sitte und Sexus der Frau. 10. Auflage Hamburg 2009 (im
Original erschienen bei Editions Librairie Gallimard, 1949).

Dies.: Sie kam und blieb. 3. Auflage Reinbek bei Hamburg 2012. (Im Original erschienen bei
Editions Librairie Gallimard 1943).

Etzioni, Amitai: Die aktive Gesellschaft. Eine Theorie gesellschaftlicher und politischer
Prozesse. 2. Auflage Wiesbaden 2009, VS Verlag fiir Sozialwissenschaften

Evans, Mary: Simone de Beauvoir. Ein feministischer Mandarin. 2. Auflage, Munster 1999

GeiBler, Rainer: Bildungschancen und soziale Herkunft. In: Archiv fur Wissenschaft und
Praxis der sozialen Arbeit 4/2006.

Gerhard, Ute: Frauenbewegung und Feminismus. Eine Geschichte seit 1789. Miinchen 2009.

Gerhard, Ute/Pommerenke, Petra/Wischermann, Ulla (Hrsg.): Klassikerinnen feministischer
Theorien. Kdnigstein/Taunus 2008.

90



Holland- Cunz, Barbara: Gefahrdete Freiheit. Uber Hannah Arendt und Simone de Beauvoir.
Opladen [u.a.] 2012.

Honegger, Claudia: Die Ordnung der Geschlechter. Die Wissenschaften vom Menschen und
das Weib. Frankfurt am Main 1991. In: Venth, Angela: Gender-Portrat
Erwachsenenbildung. Theorie und Praxis der Erwachsenenbildung. Bielefeld 2006.

Kampshoff, Marita/Lumer, Beatrix: Chancengleichheit im Bildungswesen. Opladen 2002.
Karl, Michaela: Die Geschichte der Frauenbewegung. Stuttgart 2011.

Kleinau, Elke/Opitz, Claudia: Geschichte der M&dchen- und Frauenbildung. Vom Vormérz
bis zur Gegenwart. Frankfurt/Main 1996.

Koepcke, Cordula: Die Frau und die Gesellschaft. Mlinchen 1973.

Krabbenborg, Lotte: De Onthullende Tuissenruimte. Engagement in het denken van Simone
de Beauvoir en Hannah Arendt, Universiteit voor Humanistiek Utrecht: MA Thesis 2007
(Teilubersetzung des Textes von Dominik Bertrams 2009). In: Holland-Cunz, Barbara:
Gefahrdete Freiheit. Uber Hannah Arendt und Simone de Beauvoir. Opladen [u.a.] 2012.

Kromrey, Helmut: Empirische Sozialforschung. 12.Auflage, Opladen [u.a.] 2009.
Kunstmann, Antje: Frauenemanzipation und Erziehung. Starnberg 1971.

Kurz-Scherf, Ingrid/Dzewas, Imke/Lieb, Anke/Reusch, Marie [Hrsg.]: Reader Feministische
Politik und Wissenschaft. Positionen, Perspektiven, Anregungen aus Geschichte und
Gegenwart. Konigstein/Taunus 2006.

Leidinger, Hannes/Moritz, Verena: Sozialismus. Wien [u.a.] 2008.

Lemmermohle, Doris/Fischer, Dietlind/Klika, Dorle/Schlter, Anne (Hrsg.): Lesarten des
Geschlechts. Zur Dekonstruktionsdebatte in der erziehungswissenschaftlichen
Geschlechterforschung, Opladen 2000.

Menschik, Jutta: Feminismus. Geschichte Theorie Praxis. Kdln 1977.

Mill, John Stuart: Uber die Freiheit, mit Anhang und Nachwort hrsg. Von Manfred Schlenke,
Stuttgart 2006 (On liberty,1859). In: Holland-Cunz, Barbara: Gefihrdete Freiheit. Uber
Hannah Arendt und Simone de Beauvoir. Opladen [u.a.] 2012.

Nave-Herz, Rosemarie: Die Geschichte der Frauenbewegung in Deutschland. 3. Auflage,
Hannover 1989.

Otto, Louise: Das Recht der Frauen auf Erwerb. Leipzig 1866. In: Brinkler- Gabler, Gisela
[Hrsg.]: Frauenarbeit und Beruf. Frankfurt am Main 1979.

Dies.: Frauenleben im deutschen Reich. Leipzig 1876. In: Bleckwenn, Ruth (Hrsg): Quellen
und Schriften zur Geschichte der Frauenbildung. Band 2, Paderborn 1988.

91



Paletschek, Silvia: Auszug der Emanzipierten aus der Kirche? Frauen in deutschkatholischen
und freien Gemeinden 1844- 1852. In: Frauen unter dem Patriarchat der Kirchen.
Katholikinnen und Protestantinnen im 19. Und 20. Jahrhundert. Stuttgart [u.a.]1995.

Pross, Helge: In: Informationen fir die Frau, 17. Jg. Nr. 7/8/1968, S.15, zitiert nach Florence
Hervé.

Schaser, Angelika: Frauenbewegung in Deutschland 1848-1933. Darmstadt 2006.

Schaser, Angelika/ Schiler-Springorum (Hrsg.): Liberalismus und Emanzipation. In- und
Exklusionsprozesse im Kaiserreich und in der Weimarer Republik. Stuttgart 2010.

Schmitt, Katja: Gender Mainstreaming im Spannungsfeld von Theorie und Praxis.
Grundlagen, Ziele, Diskussionen. Berlin 2005.

Schwarzer, Alice: Simone de Beauvoir. Rebellin und Wegbereiterin. Kéln 1999.

U.R. Schriftenreihe der Universitat Regensburg Band18: Emanzipiert und doch nicht
gleichberechtigt? VVortragsreihe der Universitat Regensburg. Regensburg 1991.

Venth, Angela: Gender-Portrat Erwachsenenbildung. Theorie und Praxis der
Erwachsenenbildung. Bielefeld 2006.

Villa, Paula-lrene: Feministische und Geschlechtertheorien. In: Kneer, Georg/Schroer,
Markus (Hrsg.): Handbuch Soziologische Theorien. Wiesbaden 2009.

Von Borries, Bodo: Wendepunkte der Frauengeschichte. Ein Lese- und Arbeitsbuch zum An-
und Aufregen. Pfaffenweiler 1990.

6. Internetquellen

Arbeitsstab Forum Bildung: Forderung von Chancengleichheit. URL: http://www.blk-
bonn.de/papers/forum-bildung/band06.pdf (abgerufen am 14.10.2013).

Axeli-Knapp,Gudrun: Zum Problem der Radikalitét in der feministischen Wissenschaft. URL.:
http://www-a.ibit.uni-oldenburg.de/bisdoc_redirect/.../ur38/dokument.pdf  (abgerufen am
04.11.2013).

Bundeszentrale fiir politische Bildung: Das 19. Jahrhundert - Informationen zur politischen
Bildung (315). URL: http://www.bpb.de/shop/zeitschriften/informationen-zur-politischen-
bildung/142156/das-19-jahrhundert (abgerufen am 27.10.2013).

Bundeszentrale flr politische Bildung: Revolution von 1848 - Informationen zur politischen
Bildung. Heft 265 2010. URL: http://www.bpb.de/izpb/9840/revolution-von-1848
(abgerufen am 18.10.2013).

92



Deutsches Historisches Museum: Lebendiges virtuelles Museum Online. URL:
http://www.dhm.de/lemo/html/kaiserreich/innenpolitik/reichsgruendung/index.html
(abgerufen am 08.10.2013).

Deutsches Historisches Museum: Reaktionszeit und Nationalstaatsbildung. URL:
http://www.dhm.de/lemo/html/reaktion/index.html (abgerufen am 27.10.2013).

Hesse, Christine: Revolution von 1848. In: Informationen zur politischen Bildung. Heft 265
2010. URL: http://www.bpb.de/izpb/9868/editorial (abgerufen am 18.10.2013).

Schrupp, Antje: Aus Liebe zur Freiheit — Notizen zur Arbeit der sexuellen Differenz. 2010.
URL:  http://antjeschrupp.com/2012/03/05/louise-ottos-roman-%E2%80%9Eschloss-
und-fabrik/ (abgerufen am 11.10.2013).

Jansen, Christian: “Frau und gleich”. In: Die Zeit Nr.35, 25. August 2005. URL:
http://www.zeit.de/2005/35/A-Frauen_1849/seite-4 (abgerufen am 18.10.2013).

Sold, Katrin: Ein unvollendeter Aufarbeitungsprozess. Der Algerienkrieg im kollektiven
Gedachtnis  Frankreichs. In: Informationen zur politischen Bildung: URL:
http://www.bpb.de/internationales/europa/frankreich/152531/algerienkrieg  (abgerufen
am 07.10.2013).

Spangenberg, Ann: Interdisziplindre Kulturanalyse: Gender Studies. URL: http://www.uni-

kiel.de/gender/spangenberg/spangenbergprojekt.html (abgerufen am 11.10.2013).

Universitat Potsdam: Simone de Beauvoir zum 100. Geburtstag. Eine biographische Skizze
aus menschenrechtlicher Perspektive. URL.: http://www.phil-fak.uni-

duesseldorf.de/frauenarchiv/ausstellungen/europa/beauvoir/ (abgerufen am12.09.2013).

Vahsen, Mechthilde: Wie  alles begann- Frauen um 1800. URL.:
http://www.bpb.de/gesellschaft/gender/frauenbewegung/35252/wie-alles-begann-
frauen-um-1800 (abgerufen am 07.10.2013).

93



Eidesstattliche Erklarung

Hiermit erklare ich, Sabine Fiinderich, an Eides statt, dass ich die vorliegende Bachelorarbeit
selbststandig, ohne fremde Hilfe und nur unter Verwendung der angegeben Literatur
angefertigt habe. Alle Stellen, die sowohl wortlich als auch sinngemaf aus
Veroffentlichungen oder anderen Quellen entnommen wurden, sind als solche kenntlich

gemacht.

Essen, 21.11.2013

Unterschrift

94



	Bachelorarbeit Titelblatt.pdf
	Bachelorarbeit SF1.3

