
Werner Jung / Jochen Schubert (Hgg.)

»Ich sammle Augenblicke«

Heinrich Böll 1917-1985

AISTHESIS VERLAG–––––––––––––––––––––––––––––––
Bielefeld 2008

Sonderdruck aus:



Werner Jung 

6. September 1958

Ob es zuviel gesagt ist zu behaupten, daß das Thema Zeit in den fünfzi-
ger Jahren in der BRD sozusagen wieder einmal in der Luft gelegen hat.
Und zwar ein weiteres Mal, nachdem die große Zeiterschütterung durch
Wissenschaft und Philosophie, auch durch Literatur und Kunst – darge-
stellt etwa kompendiös in Thomas Manns Zauberberg –, für erste nachhal-
tige Verwirrungen bereits in den ersten beiden Dezennien des 20. Jahr-
hunderts gesorgt hatte. Jetzt nämlich erfolgt auf breiter Front die
Rezeption der klassischen Moderne, deren Kernautoren, etwa Proust
und Joyce, Woolf oder Faulkner, nun auch die deutschen Schriftsteller
intensiv beschäftigen. Die Moderne wird nachgeholt, ihre Techniken fin-
den Eingang ins Erzählen, und die vormalige Behaglichkeit des Realis-
mus – dafür mögen nur Arno Schmidt oder Wolfgang Koeppen stehen
– verschwindet.

Im Septemberheft des Merkur von 1955 veröffentlicht der deutsch-un-
garische Kunstsoziologe Arnold Hauser einen bemerkenswerten Essay
unter dem Titel »Der Begriff der Zeit in der neueren Kunst und Wissen-
schaft«, worin nicht zuletzt die im Ausgang von Flauberts Begründung
des modernen Erzählens in den Vordergrund gerückte Zeitproblematik
analysiert wird. Wenn bereits für »[d]ie ganze moderne Kunst« gilt, daß
sie »unter dem Banne der Idee der Wechselwirkung und der Verquik-
kung von Raum und Zeit« steht, so verschärft sich nach Hauser diese Si-
tuation in der zeitgenössischen Gegenwart noch, denn die Zeit sei
schließlich sogar ein völlig »neutrales Element«: »sie hat keine Richtung,
kein unentrinnbares Ziel, keine eigene Bedeutung; sie erhält ihren Sinn
von uns. Ihre Relativität scheint uns nur zu sagen, daß es an uns liege,
was wir aus ihr und unserem Leben machen.«1 M.a.W.: es existiert keine
transzendentale Geborgenheit mehr, von den Versprechungen der
Transzendenz völlig zu schweigen; jedermann muß, so vor allem nach
den jüngst zurückliegenden historischen Erfahrungen und deren ideolo-
gischem Revers im Existentialismus deutscher wie französischer Prove-
nienz, fortan selbst herausfinden, wer er ist und wohin die Lebensziele

1 Arnold Hauser: Der Begriff der Zeit in der neueren Kunst und Wissenschaft,
in: Merkur. IX. Jg. 1955. H. 9, S. 815.



166 Werner Jung

ihn führen. Die Teleologie ist dabei sogar auf dem Kehrichthaufen der
Geschichte gelandet.

Zwei Jahre später erscheint unter dem Titel Statt einer Literaturgeschichte
eine damals vielbeachtete Essaysammlung des Schriftstellers und Hoch-
schullehrers Walter Jens, in der der Text Uhren ohne Zeiger abgedruckt ist.
Darin geht es Jens um die Analyse der Struktur des modernen Romans,
der anhand von Proust, Joyce, Gide, Woolf, Faulkner und noch einiger
anderer vorgestellt wird. Zentrale These von Jens ist, daß die moderne
Prosa mit der Zertrümmerung der Zeit und Uhren beginne. »Das Nach-
einander zerfließt im Zugleich, Schritt und Folge weichen der Koinzi-
denz, Gedanken und Impressionen zerfasern die Ordnung der Chrono-
logie, Gestern und Morgen schrumpfen im Heute zusammen, und die
Zeiten verwirren sich untereinander.«2 Dabei büßt auch das Ich, der Gra-
vitationspunkt des klassischen Romans, seine Stellung ein, um stattdes-
sen einer, wie Jens sie nennt, »Literatur des ›Ist‹« Platz zu machen. Als
stilistische Mittel für diese gravierenden Umschichtungen führt Jens
dann »Zeitsprung und Simultaneität, Assoziationstechnik, Perspektiven-
wechsel und Essayismus«3 an.

Auch für Heinrich Böll, einen Autor, der sich mit seinen beiden
Romanen Und sagte kein einziges Wort und Haus ohne Hüter schon ein be-
achtliches Renommee erworben hat, rückt die Zeitproblematik in der
zweiten Hälfte der 1950er Jahre entscheidend in den Vordergrund. Das
mag zum einen mit seinen Lektüren, unter anderem und ganz zentral
Faulkners Roman The sound and the fury, den er 1958 während eines
Schweiz-Aufenthalts wiederholt liest, zusammenhängen4; es mag zum
anderen aber auch an der gesamten Zeitstimmung und der besonderen
Erwartung gegenüber dem realistischen Erzähler Böll liegen. So enthält
beispielsweise das für die »Illustrierte Unterhaltungs-Beilage« der Ruhr-
Nachrichten vom 26./27.10.1957 entstandene Autorenporträt der Journa-
listin Hilde Bold Äußerungen von Bölls Verleger Joseph Caspar Witsch,
in denen es heißt: »Wir warten auf Bölls großen Roman. Auf den großen
Zeit-Roman, der aber über seiner Zeit steht, der ihr überlegen ist. Wir
2 Walter Jens: Uhren ohne Zeiger, in: Ders.: Statt einer Literaturgeschichte. Pfullingen

1957/1962. S. 23.
3 Ebd., S. 29.
4 Heinrich Böll: Werke. Kölner Ausgabe. Bd. 11: Billard um halb zehn, Hg. von

Markus Schäfer. Köln: Kiepenheuer & Witsch, 2002, Kommentar, S. 286.
Die Bände der Kölner Ausgabe (= KA) werden künftig im Text mit Band-
nummer und Seite zitiert.



6. September 1958 167

warten auf den alles aufrollenden Roman, der die Steine zum Schreien
bringt« (KA 11, S. 281). Wer anderes schließlich, so darf der zeitgenössi-
sche Leser vermuten, sei in der Lage, einen Zeitroman, der zugleich als
historischer Roman die jüngste Vergangenheit aufarbeitet, zu schreiben.

Eine Synopse aller relevanten Aussagen Bölls über das Problem der
Zeit, von Zeiterlebnissen und -erfahrungen in seinen Essays und Reden
verdeutlicht zudem, daß Zeit vor allem in den Texten der 1950er Jahre
einen erheblichen Stellenwert eingenommen hat. Vom Bekenntnis zur
Trümmerliteratur von 1952, Bölls früher poetologischer Positionsbestim-
mung, über Der Zeitgenosse und die Wirklichkeit von 1953 bis Zur Verteidi-
gung der Waschküchen von 1959 zieht sich eine Spur anhaltender Zeitrefle-
xionen. Mal wird die Zeit als »ein Karussell« beschrieben, das sich »so
geschwind dreht, daß wir seine Bewegung nicht mehr erkennen und zu
ruhen scheinen, zu ruhen in der Gegenwart« (KA 7, S. 379), mal davon
gesprochen, daß sie sich »zwischen den Schichten der Wirklichkeit auf
[-löst]« (ebd., S. 86). In einer Rezension von 1956, die zwei neue Romane
von E.E. Cummings und Joseph Hayes bespricht, verwendet Böll das
Bild von der »Zündschnur«, um darunter »die harmlose Zeit, die doch
für jeden Menschen so unweigerlich wie die Lunte zum Pulverfaß auf
den Tod zuführt« (KA 10, S. 36), zu begreifen. Überhaupt liegt ihm eine
Kritik am rasanten Beschleunigungswahn der neuen Zeit, d.h. der Re-
stauration in der BRD samt kapitalistischer Warenwirtschaft, also der
Adenauer-Zeit am Herzen. »Seit 1945 war er«, so schreibt Böll noch
1965 in einer Besprechung von Adenauers Memoiren, »immer vor, mit,
an, in, über und auf der Zeit; sie war ihm günstig, er hat die Epoche ge-
prägt, und so leben wir alle nicht in unserer, wir leben in seiner Zeit«
(KA 14, S. 346). Die ideologischen Hüllen von Provinzialität und Idylle
(»keine Experimente wagen!« und »wir sind wieder wer«) kaschieren nur
notdürftig die tatsächliche Rasanz, mit der die Wirtschaftsprozesse lau-
fen und das soziale Leben bestimmen. Schneller, höher, weiter – lauten
die Komparative einer Zeit, als deren Kritiker und Chronist zugleich sich
Böll gesehen hat. 

Letzte Signatur, wenn man so will, hat Böll in seinem ästhetisch-poe-
tologischen Credo, den Frankfurter Poetikvorlesungen von 1964, die
gleichsam als Zusammenfassung und Bündelung von Bölls Selbstrefle-
xionen gelten können, geliefert. Da heißt es dann gleich zu Beginn der
ersten Vorlesung: Die »Ästhetik des Humanen«, zu der er sich verpflich-
tet fühle, sehe sich »gebunden an Zeit und Zeitgenossenschaft, an das
von einer Generation Erlebte, Erfahrene, Gesehene und Gehörte« (KA



168 Werner Jung

14, S. 139) Konkret bedeutet das für die Generation Bölls, also für die
Generation derjenigen, die Faschismus und Krieg erlebt und mitge-
macht, die in den Lagern gehockt und die Hungerzeit erlitten haben, eine
erhöhte Wachsamkeit, ja Skepsis zu zeigen und an der »Sprachfindung«
(ebd., S. 168) zu arbeiten. Denn um die Herstellung von Anwesenheit, ei-
ner neuen (Sprach-)Heimat im Hier und Jetzt, müsse es den Nachkriegs-
autoren gehen, zumindest denen, die nicht auf der Linie der »großen Ver-
künder […] der Solitude des Dichters – George, Benn, Jünger« (ebd.,
S. 146) liegen, sondern vielmehr »Verantwortung« (ebd., S. 155) tragen.
Im Blick auf die Zeitproblematik schließlich formuliert Böll vier Jahre
später in seiner Rede »Über die Gegenstände der Kunst«, daß »[d]as ein-
zige, das gegenwärtig zu bleiben versucht, […] die Kunst [ist]«, ja daß die
Künstler »die einzigen sind, die Gegenwart schaffen« (KA 15, S. 379f.).

Einigkeit besteht in der Philologie darüber, Bölls Roman Billard um
halb zehn mit dem Attribut Zeitroman auszustatten. Für Reid gar handelt
es sich wie in Thomas Manns Zauberberg um einen Zeitroman »im dop-
pelten Sinn«: »Es ist ein historischer Roman, der von den Problemen der
damaligen Zeit handelt, und es ist ein Roman über das Wesen der Zeit
selbst.«5 Kügler spricht davon, daß Zeit »selbst zum Gegenstand der
Darstellung« gemacht wird.6 Dabei schreiben die Literaturwissenschaftler
im Grunde genommen nur fort, was bereits die frühen Kritiker und Re-
zensenten des Romans diesem nachgerühmt haben: nämlich ein Porträt
der Zeit oder, mit Karl Korn von der FAZ, vom »Leben dieser unserer
eigenen Zeit, von Hoffnungen, Leiden und Illusionen« (vgl. KA 11,
S. 374) zu entwerfen. Brigitte Jeremias bemerkt in ihrer Besprechung für
den Düsseldorfer Mittag, daß sich Böll in die Traditionslinie Joyce, Musil,
Broch und Thomas Mann hineingestellt habe, um »die Relativität unse-
res Zeitempfindens […] im Bereich der Kunst sichtbar« zu machen.
Schließlich streicht sie noch heraus, daß der Text »ein großartig einheitli-
ches Werk« sei, ja »ein Zeitroman der letzten fünfzig Jahre, wie wir ihn
bisher nicht hatten« (KA 11, S. 380f.).
5 J. H. Reid: Heinrich Böll. Ein Zeuge seiner Zeit. München 1991, S. 169.
6 Hans Kügler: Billard um halbzehn, in: Jakob Lehmann (Hg.): Deutsche Romane

von Grimmelshausen bis Walser. Interpretationen für den Literaturunterricht.
Bd. 2. Von A. Seghers bis M. Walser. Königsstein/TS. 1982. S. 419; vgl. au-
ßerdem noch Jochen Vogt: Heinrich Böll. Autorenbücher. München, zweite
neubearbeitete Auflage, 1987. S. 67; Volker Wehdeking: Billard um halbzehn,
in: Werner Bellmann (Hg.): Interpretationen. Heinrich Böll. Romane und Er-
zählungen. Stuttgart 2000. S. 178.



6. September 1958 169

Dabei liegt die Pointe der Zeitbehandlung darin, daß Böll die Zeit des
Handlungsgeschehens überaus verknappt, nämlich im Grunde genommen
bloß einen einzigen Tag erzählerisch verdichtet – den Tag des 80. Ge-
burtstages von Heinrich Fähmel am 6. September 1958, an dem die Fä-
den einer verwickelten, die Familiengeschichte mit der großen politischen
und Gesellschaftsgeschichte verbindenden Erzählung zusammenkom-
men. Im Gespräch mit Horst Bienek und nach seinen Schreiberfahrun-
gen mit »Billard um halb zehn« hat Heinrich Böll sein Darstellungsideal
einmal folgendermaßen umschrieben: Zeit enthalte »als Element« alles –
»Augenblick, Ewigkeit, Jahrhundert. Idealerweise, würde ich sagen, müß-
te ein Roman in einer Minute spielen können. Ich kann es nur in dieser
Übertreibung sagen, um anzudeuten, worauf ich in der Behandlung des
Elements Zeit hinaus will.«7 Der Roman einer Minute – damit ist in
knappster Formulierung die Poetik des modernen Romans auf den Punkt
gebracht, jene Idee, daß im Jetzt und Nun eines kurzen Augenblicks (idea-
liter) die gesamte Zeit, die bisher abgelaufene wie prospektiv mögliche im
Blick auf das einzelne Individuum aufscheinen kann. In eben diesem Sinne
schreibt James Joyce im Ulysses die Geschichte eines einzigen Tages und
geht es auch Virginia Woolf in Mrs Dalloway um die Banalitäten im Ta-
gesablauf einiger Figuren. Auch deutsche Schriftsteller verkürzen entschei-
dend die Perspektive, etwa Gerd Gaiser, der in seinem damals beachteten
Roman Schlußball, ein Jahr vor Bölls Billard um halb zehn publiziert, den
Abend und die Nacht nach einem Tanzvergnügen schildert, oder, einige
Jahre nach Böll, Wolfgang Hildesheimer, der in Tynset (1965) in absurder
Zuspitzung die Geschichte einer schlaflosen Nacht erzählt.

Geschichte und Geschichten kommen pointiert in einem Augenblick
zusammen, verbinden sich in der Kürze der Zeit zu einem dichten Kom-
plex. Nichts Besonderes und doch das ganze Leben, wie man z.B. an ei-
ner Stelle bei V. Woolf lesen kann, die darin – ja was eigentlich? – das
Evidenzerlebnis ihrer Protagonistin Clarisse Dalloway in seiner krude-
sten Banalität zusammenfaßt: Clarisse sprang »(zum Frisiertisch gehend)
ins tiefste Innere des Augenblicks, durchbohrte ihn, da – den Augenblick
dieses Junimorgens, auf dem das Gewicht all dieser anderen Morgen lag,
sah den Spiegel, den Frisiertisch, all die Fläschchen wie zum ersten Mal,
sammelte ihr ganzes Wesen in einem einzigen Punkt (als sie in den Spie-
gel blickte), sah das zarte rosige Gesicht der Frau, die heute abend eine

7 Heinrich Böll über seine Arbeitsweise, in: Horst Bienek: Werkstattgespräche mit
Schriftstellern. München 1962. S. 146.



170 Werner Jung

Gesellschaft geben würde; Clarissa Dalloways, ihres.«8 Was man einmal
den emphatischen Augenblick genannt und unter Rückgriff auf antike
Traditionen entweder der Ekstase oder dem nicht minder intensiven Er-
lebnis einer Epiphanie gutgeschrieben hatte, verkommt zur Prosa der
Alltäglichkeit, zur Normalität des Gewohnten und damit Gewöhnlichen.
Ob nun gerade dieser Tag und Augenblick oder ein ganz anderer ist völ-
lig gleichgültig; aus der Serie, dem Alltag, ragt die Ausnahme, der Feier-
tag heraus, um selbst wieder zur Alltäglichkeit zu werden. Der besondere
Augenblick oder Moment ist also schon deshalb nichts Besonderes
mehr, weil im Grunde genommen nichts, aber auch gar nichts daraus
und darauf folgt. Das Leben geht einfach darüber hinweg bzw. schlicht-
oder schlechtweg weiter, wie sich schon der Romantiker E. T. A. Hoff-
mann einmal unnachahmlich ausgedrückt hat: Ewig kreiselt sich der
Kreisler in seinen Kreisen.

Anders als die »Augenblicks-Autoren«, wie Büchner-Preisträger Wil-
helm Genazino in seinen Frankfurter Poetikvorlesungen von 2006 die
Autoren der klassischen Moderne genannt hat, die seiner Meinung nach
völlig entauratisierte Alltagsaugenblicke in den Mittelpunkt der (Schreib-)
Aufmerksamkeit stellen9, rückt Böll den Alltag noch in die konkrete Hi-
storie ein und macht auf Interferenzen von Alltag und Geschichte auf-
merksam. Anders gesagt: die historischen Prägungen im Denken und
Handeln, in den ideologischen Mustern der Protagonisten sind weiterhin
Anlaß und Vorwurf fürs Erzählen. Dabei ist Böll im Unterschied zu
Thomas Mann, der – wiewohl stets ironisch gebrochen – philosophische
und wissenschaftliche Diskurse in seinen Erzähltext hineinwebt, be-
strebt, nicht über den Teller- resp. Bewußtseinsrand alltäglichen Den-
kens hinauszureichen. Seine Helden, jedenfalls die Männer aus der Fäh-
mel-Familie, vom Großvater Heinrich über Sohn Robert bis zum Enkel
Joseph, sind materialistisch geerdet, stehen mit beiden Beinen ›auf der
festen wohlgerundeten Erde‹ (Karl Marx) und sind allen idealistischen
Spekulationen abhold. Ausnahme bildet einzig wohl Johanna Fähmel,
die seit 1942 in der Heilanstalt Denklingen lebende Frau Heinrichs, die
über so etwas wie ein verschobenes, ein ver-rücktes Zeiterleben verfügt.
8 Virginia Woolf: Mrs. Dalloway. Herausgegeben und kommentiert von Klaus

Reichert. Frankfurt a.M. 1997. S. 38f.; vgl. dazu auch die kurze Interpretation
von Brigitte Kronauer: Leben; London; dieser Juni-Augenblick, in: Süddeutsche
Zeitung, 12./13.5.2007.

9 Vgl. Wilhlem Genazino: Die Belebung der toten Winkel. Frankfurter Poetikvorle-
sungen. München-Wien 2006. S. 89ff.



6. September 1958 171

Während Thomas Mann nun auf dem Hintergrund der faktischen Leere
des Zeiterlebens auf dem Zauberberg seine Zeit-Diskurse entfaltet, um
diese schließlich mit dem Wiedereintritt der realen Zeit, dem Paukenschlag
des Ersten Weltkriegs, wieder zu destruieren, schreibt Böll von und über
den Alltag nach dem Zweiten Weltkrieg, also einer Zeit des Post: des Post-
Dramatischen, -Ideologischen, -Totalitären. Wenn Manns Erzählung sich
also unaufhörlich auf etwas zubewegt und ihre Zuspitzung gerade aus ei-
ner geradezu paradoxen Dialektik im Stillstand gewinnt, die für die realen
historischen Anfechtungen des Bürgertums im Wilhelminismus so offen
ist, bewegt sich Bölls Text wieder von etwas weg, um mit und in dieser
Abkehr auf die nicht minderen Gefahren und Gefährdungslagen hinzu-
weisen. In beiden Fällen aber sigliert die Realgeschichte das Verhältnis und
die Einstellung zur Zeit insgesamt – zur Lebens- wie Erlebniszeit. Mann
wie Böll schildern ›Zeitvergessene‹, die zugleich Vergessende und daher
auch so extrem anfällig sind: Manns ›Flachländer‹, die im steten Bemühen
ums Erfüllen ihrer Zeitpläne ohnmächtig vor der Geschichte kapitulieren
und sich auf das Abenteuer Weltkrieg einlassen, geradeso wie Bölls Bür-
ger, die nach der Katastrophe des Zweiten Weltkriegs nun naiv und ver-
meintlich reinen Herzens einfach bloß weiterleben möchten. Von den
Extremen her, den Außenseitern und Parias, mögen sie nun Settembrini,
Naphta, Schrella oder Johanna Fähmel heißen und für ›andere‹ Zeiten
stehen, wird allerdings die Brüchigkeit und Widersprüchlichkeit bürgerli-
chen Selbstverständnisses einsehbar.

Die Komplexität von Bölls Erzählen besteht nicht in der Fabel, son-
dern darin, einen beliebigen Tag – also einen All-Tag – aus den verschie-
densten Perspektiven zu fokussieren und in diesem Fokus auch noch die
zurückliegenden Zeitläufe (in erlebter Rede und inneren Monologen) zu
spiegeln. Und dies in durchaus (noch) realistischer Manier, ohne daß der
Autor auf verfremdende Mittel (der Karikatur, der Parodie, der Satire
etc.) zurückgreifen müßte. (Wobei hier für die Böll-Philologie im enge-
ren Sinne interessant wäre zu diskutieren, was Dieter Wellershoff in ei-
nem Essay über den Erzähler Heinrich Böll ins Spiel gebracht hat, daß
dessen Schreibparadigma, die Orientierung an einer franziskanischen
Utopie, »in einer zunehmend komplexer werdenden Welt« nicht mehr
aufgehe. M.a.W.: daß Böll wohl letztmalig in Billard um halb zehn seine
Zeit erzählerisch und realistisch zugleich ›in Gedanken erfaßt‹ habe.10)
10 Dieter Wellershoff: Das richtige und das falsche Leben. Zum Werk Heinrich

Bölls, in: Ders.: Der lange Weg zum Anfang. Zeitgeschichte – Lebensgeschichte
– Literatur. Köln 2007. S. 257f.



172 Werner Jung

Es ist die Kirchturmuhr von Sankt Severin, deren Glockenschlag die
Zeit und Zeitwahrnehmung aller Personen im Roman bestimmt. Ob sich
nun Fähmels Sekretärin Leonore in ihren Dienststunden danach richtet,
oder aber die Hotelangestellten, etwa der Portier oder Liftboy aus dem
unweit gelegenen Hotel »Prinz Heinrich« auf das Geläute achten. »Der
Schatten von Sankt Severin war näher gerückt, füllte schon das linke Fen-
ster des Billardzimmers, streifte das rechte; die Zeit, von der Sonne vor
sich hergeschoben, kam wie eine Drohung näher, füllte die große Uhr auf,
die sich bald erbrechen und die schrecklichen Schläge von sich geben
würde; […]« (KA 11, S. 65). Wenige Seiten später ist es dann soweit:
»Dumpf erbrachen die Glocken von Sankt Severin die Zeit, […]« (ebd.,
S. 70). Bemerkenswert ist dieser Sachverhalt schon deshalb, weil Böll ei-
gentlich eine anachronistische Situation beschreibt, nämlich einerseits
den großstädtischen Raum abzirkelt, ihn andererseits aber wieder in eine
Zeitwahrnehmung einbindet, die für feudalistische und vor-bürgerliche
Epochen gegolten hat. Hier mag wohl der Katholik Böll sich geäußert
haben, aber zugleich damit noch einen Fingerzeig losgeworden sein;
denn es ist nicht mehr so, daß die Kirche fest im Dorf und in der Stadt
für alle gültig steht, sondern vielmehr als Symbol und Chiffre zu sehen
ist. Die Kirchturmuhr figuriert als ›öffentliche Uhr‹, worunter man, wie
Gerhard Dohrn-van Rossum gezeigt hat, seit dem 14. Jahrhundert (seit
Petrarca) solche Uhren verstanden hat, »die die Sequenz der Stunden des
Volltags akustisch oder optisch angezeigt haben«11; sie zeigt die objektive
und auch sozial eingeregelte Zeit an, der gegenüber dann die anderen
subjektiven Zeiten mit ihren Verschiebungen und Verwerfungen, ihren
Gegensätzen und Abweichungen umso stärker konstrastiert werden kön-
nen. Die Kirchturmuhr und – vor allem – der Glockenschlag der Uhr
mögen auf ein Doppeltes hinweisen: einerseits auf das pure Weiter-
schreiten der Zeit mit der Unerbittlichketi von Zyklik und Telos, ande-
rerseits dann wieder auf die beruhigend-beunruhigende Unterbrechung
durch das Läutwerk.

Ein Interpret von Bölls Roman, Dieter Lohr, hat mit geradezu positi-
vistischer Akribie zusammengezählt, wie oft konkrete Zeitangaben gege-
ben werden. Sein Ergebnis: »Das Wort ›Jahr‹ als Zeitintervall […] er-
scheint im Text insgesamt 127mal. Das scheint sehr viel zu sein in
Relation zu den 15 explizit erwähnten ›Monaten‹, den 30 ›Wochen‹, 56

11 Gerhard Dohrn-van Rossum: Die Geschichte der Stunde. Uhren und moderne
Zeitordnungen. München-Wien 1992. S. 124.



6. September 1958 173

›Stunden‹, 48 ›Minuten‹ und 15 ›Sekunden‹.«12 Dabei verweist Lohr an an-
derer Stelle zu Recht darauf, »daß die mechanisch gemessene Tageszeit
relativ ist zur inneren Erlebnissituation des Menschen, zur inneren Zeit,
die für die Romanfiguren die eigentlich gültige ist.«13 Diese innere Uhr
kann sehr unterschiedlich aussehen und ausfallen, wie Lohr dann in aus-
führlichen, eng entlang der Romanhandlung orientierten Analysen ver-
deutlichen kann. Die Figuren haben verschiedene Zeiten, d.h. ihr Ver-
hältnis zur sozialen Zeit, zur aktuellen Gegenwart, ist geprägt durch –
insbesondere auch generationstypische – Vergangenheitserfahrungen.
Bezugspunkt ist für Bölls Erzählung zwar der 6. September 1958, und
zwar ungefähr die Zeit von 9.30 bis 20.00 Uhr, doch unterstreichen gera-
de die wechselnden Perspektiven der verschiedenen Romanfiguren mit
ihren je unterschiedlichen Erinnerungen und Geschichtsdeutungen, daß,
wie sich Lohr ausdrückt, »ein umfassendes Bild der Vergangenheit« nur
durch »eine Vielzahl von optischen Brechungsebenen, die von verschie-
denen Seiten her das Licht immer wieder auf dieselben zentralen Ereig-
nisse versammeln«, möglich ist.14 Der 6. September 1958 ist und bleibt
zwar für immer dieser konkrete 6. September, doch welche Bedeutung
dieser Tag tatsächlich hat, ob es ein ganz gewöhnlicher und alltäglicher
oder ein bedeutungsvoller und ganz besonderer Tag ist, hängt einzig von
der Perspektive ab, von der Sichtweise – davon, wie das konkrete histo-
rische Datum positioniert wird, ob es also in die Historie eingestellt oder
diesseits von ihr – sozusagen geschichtsvergessen – wahrgenommen
wird. Beide Möglichkeiten scheinen im Text auf.

Im ersten expositorischen Kapitel des Romans, das auf die Hauptpro-
tagonisten, Ort und Zeit und ähnliche basale Informationen hinweist, je-
doch eine Randfigur wie die Sekretärin von Robert Fähmel in den Vor-
dergrund stellt, kommen Erzählzeit und erzählte Zeit noch zur Deckung.
Am Ende ist nur eine halbe Stunde vergangen (vgl. KA 11, S. 24), und es
ist jetzt zwölf Uhr mittags. Auftakt des Textes ist der Anruf ihres Chefs;
davor hat zeitlich noch der Besuch eines ihr unbekannten Herrn gelegen,
der sich nach dem Aufenthaltsort ihres Chefs erkundigt hat. Dann er-
scheint der Senior des Hauses, Heinrich Fähmel, der sich mit der Sekre-
tärin Leonore unterhält, und beide verlassen schließlich das Büro. Auf

12 Dieter Lohr: Die Erlebnisgeschichte der ›Zeit‹ in literarischen Texten. Bad Iburg
1999. S. 211.

13 Ebd., S. 186.
14 Ebd.



174 Werner Jung

gelungene Weise vollzieht dabei Böll Perspektivenwechsel, indem er
übergangslos von einer Innenschau Heinrichs zur Beschreibung von Le-
onores Tätigkeiten im Büro kommt: »Und plötzlich der Schimmer in sei-
nen Augen, als wenn eine Klappe gefallen wäre: der Alte sank zurück ins
erste, dritte oder sechste Jahrzehnt seines Lebens, begrub eines seiner
Kinder. Welches? Johanna oder Heinrich? Über welchen weißen Sarg
warf er Erdkrumen, streute er Blumen? Waren die Tränen, die in seinen
Augen standen, die Tränen des Jahres 1909, in dem er Johanna begrub,
des Jahres 1917, in dem er an Heinrichs Grab stand, oder waren sie aus
dem Jahre 1942, in dem er die Nachricht von Ottos Tod erhielt? Weinte
er an der Pforte des Irrenhauses, in dem seine Frau verschwunden war?
Tränen, während die Zigarre in sanftem Kräuseln verrauchte, sie waren
aus dem Jahr 1894; er begrub seine Schwester Charlotte, für die er Gold-
stück um Goldstück sparen wollte, auf das es ihr besser gehe; […] nur
dieser Oktobermorgen des Jahres 1894 war wirklich: Dunst über dem
Niederrhein, Nebelschwaden zogen tanzende Schleifen über Rübenäk-
ker, in Weidenbäumen schnarrten die Krähen wie Fastnachtsklappern,
während Leonore einen roten Heuss übers nasse Schwämmchen zog«
(ebd., S. 20). Alltäglich-banale Situationen werden zum Anlaß, um ›plötz-
liche‹ Erinnerungsschübe bei den Protagonisten freizusetzen: ganz im
Sinne von Bergson-Prousts ›memoire involontaire‹. Im Unterschied frei-
lich zum Proustschen Roman, der aus einem einzigen Initial-Erlebnis
heraus (die berühmte Madeleine-Episode) den ganzen Text konstruiert,
tariert der Böllsche Realismus noch die Ebenen von Handlung und Vor-
gang in der Erzählgegenwart einerseits, von Erinnerung und Eingeden-
ken im Blick auf die (Nazi-)Vergangenheit andererseits aus. Wobei sich
allerdings im Text der Erzählung die Erinnerungsschübe immer wuchti-
ger vordrängen und verschiedene Erinnerungskonstrukte bzw. -kon-
struktionen vorgeführt werden, durch die dann die diffuse ideologische
Gemengelage im Nachkriegsdeutschland Ende der 1950er Jahre erkenn-
bar wird.

Insgesamt, hat wiederum Lohr bemerkt, könne man in Bölls Roman
eine deutliche Zweiteilung von Erinnerungs- und Handlungskapiteln er-
kennen. Die ersten sechs Kapitel – insbesondere die Kapitel 3, 4 und 5 –
sind vornehmlich der Erinnerung an die verwickelte Familiengeschichte
der Fähmels samt Beschäftigung mit der Abtei Sankt Anton (Aufbau,
Zerstörung und Neuaufbau) gewidmet, die der alte Fähmel gebaut, sein
Sohn Robert dann in den letzten Kriegstagen unnötig gesprengt hat und
die nun der Enkel Joseph im Rahmen seiner eigenen Architektenausbil-



6. September 1958 175

dung wieder neu aufbauen soll. Die letzten sieben (z.T. auch deutlich
kürzeren) Kapitel sind dagegen hauptsächlich handlungsbestimmt, d.h.
das Verhältnis von Erinnerung und Handlung kehrt sich wieder um, und
die konkrete Gegenwart schiebt sich als politisch-aktuelle Realität erneut
in den Vordergrund. Wenn man es quantifizieren möchte, dann nehmen
Erinnerungen und Rückblicke in die Vergangenheit mehr als 70% des
gesamten Erzählvorgangs ein15, was gewiß nicht zuletzt auch wieder auf
Bölls Ästhetik und Poetik zurückführbar ist. »Das Gedächtnis hat für
Böll«, wie sich Michael Kretschmer am Endes seines Aufsatzes über Bil-
lard um halb zehn ausdrückt, »die Funktion, in einer als geschichtslos un-
terstellten Gegenwart Vergangenheit wiederzuholen.«16

Damit ist allerdings eine Wieder-Holung gemeint, die kritisch sensibi-
lisieren soll, um die Wiederholung derselben Fehler möglicherweise zu
vermeiden. In der Tat zeichnet Böll in den der zeitgenössischen Gegen-
wart zugewandten Passagen das düstere Bild einer tatsächlich zeitverges-
senen, der Logik des Wirtschaftswachstums auf den Leim gehenden Ge-
sellschaft nach. Aufschlußreich hierfür das letzte Kapitel mit einer
Gesprächspassage zwischen Robert Fähmel und dem wiedergetroffenen
Jugendfreund und ehemaligen Widerstandskämpfer Schrella, worin sich
die beiden über alte Schulkollegen unterhalten. Einer, Grewe, sei »Partei-
mensch« geworden, glaubt Robert und fügt hinzu, daß er allerdings nicht
wisse in welcher Partei, was aber auch völlig »unwichtig« sei. Ein ande-
rer, Drischka, stelle die sogenannten Autolöwen her, »einen Markenarti-
kel. Der ihm sehr viel Geld einbringt.« Wenn er, Schrella, noch nicht
wisse, was ein Autolöwe sei, dann werde er es schnell erfahren: »wer et-
was auf sich hält, hat einen von Drischkas Löwen hinten im Auto auf
der Fensterbank liegen – und du wirst in diesem Lande kaum jemand
finden, der nichts auf sich hält… Das wird ihnen schon eingebläut, was
auf sich zu halten; sie haben aus dem Krieg manches mitgebracht, die
Erinnerung an Schmerz und Opfer, aber heute halten sie was auf sich –
hast du nicht die Leute da unten in der Halle gesehen? Sie gingen zu drei
verschiedenen Banketten: zu einem Bankett der linken Opposition, zu
einem Bankett der ›Gemeinnützigsten aller Gemeinnützigen‹ und zu ei-
nem Bankett der rechten Opposition – aber du müßtest schon ein Genie

15 Kügler (wie Anm. 6), S. 419.
16 Michael Kretschmer: Literarische Praxis der memoire collective in Heinrich

Bölls Roman »Billard um halbzehn«, in: Zeitschrift für Literaturwissenschaft und
Linguistik. 1977. Beiheft 6. S. 214.



176 Werner Jung

sein, wenn du herausfinden wolltest, wer von ihnen zu welchem Bankett
geht« (ebd., S. 271). 

Ja, die Deutschen halten wieder auf sich, sie sind schließlich auch wie-
der wer, haben die Fußballweltmeisterschaft 1954 gewonnen, verfügen
seit 1956 über eine eigene Armee und haben im selben Jahr gleich noch
die kritische Opposition der Kommunisten verboten; sie fügen sich jetzt
nahtlos in die Phalanx der guten Westeuropäer ein. Wachsende Konten,
ein steigendes Bruttosozialprodukt und die annähernde Vollbeschäfti-
gung inthronisieren den Fetisch Konsum. Kühlschränke und Fernsehge-
räte werden zu selbstverständlichen Alltagsgegenständen; im Blick aufs
Ende der 1950er Jahre sprechen Kulturhistoriker angesichts rasanter
Verkaufszahlen insbesondere privat zugelassener PKWs (1959 insge-
samt: 3.374.000) von Massenmotorisierung17, die es zudem erlaubt, nun
Ferien im Süden Europas zu machen. Fürs Trauern hat man dagegen
keine Zeit mehr – starr richtet sich der Blick auf jenes andere Mehr:
mehr Lohn und Gehalt bedeuten ein Mehr an Lebensqualität, hier und
jetzt. So reist man glücklich in eine Zukunft, die längst nicht mehr auf
gefahrvollen »Pfaden nach Utopia« (Ralf Dahrendorf) führt, sondern die
vielmehr auf breiten Straßen gen Süden er-fahren wird.

Hierzu paßt dann Schrellas Antwort, der davon berichtet, an einem
Bankett teilgenommen und dabei Menschen zugehört zu haben, die
»über Automarken und Wochenendhäuser« sprachen und einander mit-
teilten, »daß die französische Riviera anfange, modern zu werden, gerade
weil sie überlaufen sei« und daß sogar die Intellektuellen nun anfingen,
»mit Reisegesellschaften zu fahren« (ebd., S. 271f.). In diesem Zusam-
menhang erwähnt Schrella noch den linken Oppositionellen Kretz, »eine
Art Berühmtheit, das, was man eine Hoffnung nennt« (ebd., S. 272), der
freilich, aller Klugheit und Gebildetheit zum Trotz (»zitiert dir den Hero-
dot im Original«, ebd.), »vor Snobismus« gar nicht mehr wisse, »welches
Geschlecht er hat« (ebd.). Schrella resümiert dann gewissermaßen: »Die
spielen Untergang, […]« (ebd.). Möglicherweise und gar nicht so weit
hergeholt ist dies ein Fingerzeig auf jene leerlaufende Gesellschaftskritik
von links, deren Vertreter sich behaglich im Status Quo der restaurierten
kapitalistischen Bundesrepublik eingerichtet haben, um nun als Bewoh-
ner des Grand Hotel Abgrund, wie sich Georg Lukács einmal durchaus

17 Wolfgang Ruppert: Das Auto. Herrschaft über Raum und Zeit, in: Fahrrad,
Auto, Fernsehschrank. Zur Kulturgeschichte der Alltagsdinge. (Hg.) Wolfgang
Ruppert. Frankfurt a.M. 1993. S. 128.



6. September 1958 177

zynisch gegenüber der Kritischen Theorie vom Schlage Adornos und
Horkheimers ausgedrückt hat18, komfortabel die Rolle der Kritiker und
Nestbeschmutzer spielen zu können.

Gegenüber diesem Zeitbewußtsein Schrellas und – mindestens an die-
ser Stelle – auch noch Robert Fähmels, das man als Zeit-Wachheit und
als ein zeitkritisches bezeichnen kann, muß dann das zeitvergessene und
in der Zyklik aufgehende Bewußtsein als ein gefährlich-unkritisches ver-
standen werden. Im letzten Kapitel macht Böll diesen Sachverhalt noch
einmal an der Figur des Hotelboys Hugo deutlich, dem der Part zufällt,
diese beiden Zeit-Ebenen bzw. Zeit-Verständnisse miteinander zu kon-
trastieren. Während er dem Billard-Spiel Robert Fähmels zusieht, gehen
ihm diese Gedanken durch den Kopf: »die Figuren erschienen ihm weni-
ger präzis, der Rhythmus der Kugeln gestört; waren es nicht dieselben
Kugeln, derselbe Tisch, bestes Fabrikat, ständig aufs beste gepflegt? Und
war Fähmels Hand nicht noch leichter geworden, seine Stöße nicht noch
genauer, wenn er eine Figur aus dem grünen Nichts schlug? Und doch
erschien es Hugo, als wäre der Rhythmus der Kugeln gestört, die Präzisi-
on der Figuren geringer; war es Schrella, der die ständige Gegenwärtig-
keit der Zeit mitgebracht, den Zauber gelöst hatte: das war hier, das war
heut, war achtzehnuhrvierundvierzig, am Samstag, den sechsten Septem-
ber 1958; […]« (ebd., S. 265). Auf der einen Seite haben wir die ständige
Wiederkehr, Routine und Verläßlichkeit des Alltäglichen und Gewöhnli-
chen, also dasjenige, das mit größter Wahrscheinlichkeit immer wieder
so geschieht; auf der anderen Seite dann die Forderungen und Anforde-
rungen konkreter »Gegenwärtigkeit der Zeit«, mithin die Notwendigkeit,
das Jetzt als stets neue Herausforderung anzunehmen. Auch hier wieder
beides: das Allgemeine der Zeit und Uhren und zugleich das Besondere
der konkreten Gegenwart. »Uhren schlugen nicht vergebens, Zeiger be-
wegten sich nicht vergebens«, so kommt es Robert während des gemein-
samen Billard-Spiels mit Schrella vor, »sie häuften Minute auf Minute,
addierten sie zu viertel und halben Stunden und würden auf Jahr und
Stunde genau abrechnen, […]« (ebd.). Endlich erleben alle drei noch,
Schrella, Robert und Hugo, die Zeit auf gleiche Weise: »verflogen der
Zauber, geringer die Präzision, gestört der Rhythmus, während die Uhr
so genau das Wann? beantwortete: achtzehnuhreinundfünfzig am 6. Sep-
tember 1958« (ebd., S. 266).

18 Vgl. Georg Lukács: Vorwort (1962), in: Der.: Die Theorie des Romans. Sonder-
ausgabe der Sammlung Luchterhand. Darmstadt und Neuwied 1971. S. 16.



178 Werner Jung

Die Ankunft in der Gegenwart bedeutet, daß der Zauber verflogen ist,
jener Gedankenspuk Hans Castorps aus Thomas Manns Zauberberg, an
den Böll vielleicht gedacht haben mag: nämlich die Gefahr der Zeitver-
gessenheit. Ob nun in der Exzellenz einer Bergwelt, der Exzentrik eines
ekstatischen Erlebnisses oder der Exklusivität purer Alltäglichkeit. Die
Forderungen des Jetzt sind Anforderungen, die die Geschichte den re-
flektierenden Subjekten, den nachdenkenden Zeitgenossen stellt. Wie
man sie löst und damit dann auch Ansprüche aus der Geschichte einlöst,
steht auf einem ganz anderen Blatt – auf einem, das nicht (mehr) Litera-
tur ist, sondern ›in praxi‹ erfahren werden muß. Böll sensibilisiert, zeigt
Probleme aus der großen Geschichte auf und offeriert unterschiedliche
Haltungen und Deutungen. Ganz im Sinne einer negativen Dialektik weist
er zugleich seine Leser daraufhin, was alles nicht mehr möglich ist, welche
Optionen verspielt sind. Für Utopien bleibt kein Raum mehr, und auch
die dystopische Variante – der dezisionistische Akt des Attentats auf einen
General – ist die Tat einer Verrückten, von Johanna Fähmel.

Dabei ist die Figur Johannas möglicherweise Bölls interessanteste Kon-
struktion im Roman. Denn sie hat sich – ob nun tatsächlich krank oder
auch nur schutzsuchend – am 31. Mai 1942 in die Heilanstalt Denklin-
gen zurückgezogen. Zurückgezogen, um die Last der Zeit, d.i. die Über-
macht der Erinnerungen in der verfließenden Zeit, aushalten zu können
– anders ausgedrückt: um tatsächlich mit sich und den eigenen Erinne-
rungen fertig zu werden. Böll reserviert ihr die zweite Hälfte des fünften
Kapitels, in dem Johanna in ihrem Sanatoriumsleben gezeigt wird. Zu
Recht bemerkt der Böll-Interpret Lohr über Johanna Fähmels Zeit-Erle-
ben: »Unaufhörlich erlebt sie das Vergangene, beziehungsweise aus ihrer
Perspektive Gegenwärtige, nach. In der Welt der Erinnerungen ist also
an die Stelle des Nacheinander das Nebeneinander getreten, das durch
einen inneren Zusammenhang, nicht durch die kontinuierliche Abfolge
äußerer Ereignisse miteinander verbunden ist.«19 Es gilt also nur »die
subjektive Zeit der Erinnerung.«20 Und immer ist alles gleichzeitig da. In
ihrem inneren Monolog spricht sie davon, daß sie, obwohl sie es könnte,
»nicht ausgehn, […] die Zeit nicht sehen [will], und nicht täglich spüren
müssen, daß das heimliche Lachen getötet worden ist, die verborgene
Feder im verborgenen Uhrwerk zerbrochen« (KA 11, S. 141). An die
Stelle der chronologischen Zeit und eines ihr zugehörigen Betrachters,

19 Lohr (wie Anm. 12), S. 197f.
20 Ebd.



6. September 1958 179

wie sich Maurice Merleau-Ponty einmal ausgedrückt hat, um darauf hin-
zuweisen, daß das System Zeit nur für den greifbar sei, »der darin ist, ei-
ner Gegenwart zugewandt«21, rücken bei Johanna Fähmel Erinnerungen
und Reflexionen, die ›Arbeit‹ an der Vergangenheit. Ausgefallen ist jene
von Paul Ricoeur einmal so bezeichnete »monumentale Zeit«, die von
Figuren der Autorität und der Macht konstituiert wird und ihren sicht-
wie hörbaren Ausdruck in der jeweiligen Chronologie der Zeit findet,
wobei Ricoeur hier Virginia Woolfs Mrs. Dalloway interpretiert.22 Für Jo-
hanna Fähmel ist diese aktuelle und monumentale Zeitordnung aufgeho-
ben, ihr schlägt keine Stunde mehr, sondern sie ist tief in die Kavernen
der Erinnerung eingetaucht. Anders als bei Virginia Woolf, deren Narra-
tion, folgt man Ricoeur, darin besteht, daß es um die Beschreibung der
Beziehungen bzw. Konstellationen von monumentaler Zeit und eigener,
innerer Zeit geht, läßt Böll Johanna Fähmel sich ganz auf sich selbst be-
ziehen und in sich kreisen. Da heißt es dann z.B. im Blick auf die Archi-
tektenfamilie Fähmel: »du glaubst gar nicht, was so ein Architekt in vier-
zig Jahren alles zusammenbaut – ich bürstete ihm die Mörtelspuren vom
Hosenrand, die Gipsflecken vom Hut, er rauchte seine Zigarre, den
Kopf in meinem Schoß, und wir beteten die Litanei des Weißt-du-noch ab:
weißt du noch 1907, 1914, 1921, 1928, 1935 – und die Antwort war im-
mer ein Bauwerk – oder ein Todesfall; weißt du noch, wie Mutter starb,
weißt du noch, wie Vater starb, Johanna und Heinrich? Weißt du noch,
wie ich Sankt Anton baute, Sankt Servatius und Bonifatius und Modestus,
den Damm zwischen Heiligenfeld und Blessenfeld, das Kloster für die
Weißen Väter und für die Braunen, Erholungsheime für die barmherzigen
Schwestern, und jede Antwort klang mir im Ohr wie: Erbarme dich unser!
Bauwerk auf Bauwerk gehäuft, Todesfall auf Todesfall; […]« (KA 11,
S. 141f.). Ins Grundsätzliche zusammengefaßt noch einmal im 12. Kapi-
tel, unmittelbar bevor sie den Schuß auf den General abgibt: »Zeit wird
nicht als Ganzes, nur im Detail verstanden, sie darf hier nie zu Ge-
schichte werden, verstehst Du? Ich will dir ja gern glauben, daß du mei-
ne Augen schon gesehen hast, bei jemand, der eine rote Narbe überm
Nasenbein trug, ich will dir glauben, aber solche Angaben und solche
Zusammenhänge sind unerlaubt; hier ist immer heute, heute ist Verdun.

21 Maurice Merleau-Ponty: Das Sichtbare und das Unsichtbare gefolgt von Arbeitsnoti-
zen. München 1986. S. 238 u. 246.

22 Paul Ricoeur: Zeit und Erzählung. Bd. II: Zeit und literarische Erzählung. Mün-
chen 1989. S. 180.



180 Werner Jung

Heute ist Heinrich gestorben, Otto gefallen, heute ist der 31. Mai 1942,
heute flüsterte Heinrich mir ins Ohr: Vorwärts mit Hurra und Hindenburg;
[…]« (ebd., S. 237). Zeit ist also nicht, d.h. sie existiert nicht in ihren drei
Ebenen bzw. Dimensionen Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft;
vielmehr schiebt sich in einer perennierenden Gegenwart die Unheils-
linie der Vergangenheit vor die aktuelle Wahrnehmung. Darin ähnelt Jo-
hanna Fähmel schließlich Walter Benjamins Engel der Geschichte, der
auch stets zurückblicken muß und die Historie als gigantisches Trüm-
merfeld vor sich aufragen sieht. Fatal die Konsequenzen – und zwar in
beiden Fällen: ob nun der Sturm, der vom Paradies herweht und den
Engel in eine unbekannte Zukunft, genannt Fortschritt, treibt, für den
letztendlichen Quietismus verantwortlich ist und die (vermeintlich) ge-
schichtsmächtigen Subjekte deaktiviert, oder ob die unabschließbare
Dauerreflexion Johannas zum Dezisionismus führt. 

Das Resultat ist dasselbe, und von ihm aus wird deutlich, daß sich
Bölls Zeit- wie zeitkritischer Gegenwartsroman in die von Georg Lukács
als Desillusionsromantik bezeichnete Entwicklung des modernen Ro-
mans seit Mitte des 19. Jahrhunderts einschreibt und sie fortsetzt.
Nachdem alle Löcher verstopft und Optionen passé sind, nachdem das
Subjekt der Geschichte – egal in welcher gesellschaftlichen Position –
seine Handlungsmacht eingebüßt hat und zum ohnmächtigen Beob-
achter unsichtbarer Hände und Mächte degradiert worden ist, bleiben
lediglich Schwundformen von Spielmöglichkeiten zurück: neben dem
Fatalismus und Quietismus dezisionistische Positionen oder moralisch
orientierte Verweigerungsgesten, wie sie insbesondere von den west-
deutschen intellektuellen Nonkonformisten der 50er und frühen 60er
Jahre (Ohne-Mich) eingenommen worden sind. Dennoch bleibt Bölls
Roman offen – offen für verschiedene Lesarten; d.h., daß er es dem Re-
zipienten selbst überläßt, sich zur dargestellten und zur wirklichen Ge-
schichte zu verhalten.

Auf jeden Fall sind die narrativen Spielräume enger geworden, die das
Verhältnis zwischen monumentaler Zeit (Ricoeur) und subjektiver (Ei-
gen-)Zeit ausloten bzw. die Beziehung von Welt- und Lebenszeit (mit
Hans Blumenberg zu sprechen) behandeln. Anders gesagt: das Gewicht
verschiebt sich auf die Seite einer immer kürzer geratenden Eigenzeit,
bei der es längst nicht mehr um den ›Kairos‹ geht oder aber – von der
anderen Seite her betrachtet – um die verpaßten Gelegenheiten, sondern
vielmehr um die Erinnerung, ja: den Erinnerungsstau (und eben nicht
mehr Erinnerungsstrom) im Bewußtsein.



6. September 1958 181

Wenn es zutrifft, was jüngst erst wieder der Literaturwissenschaftler
Mark Currie festgestellt hat, daß alle Romane Geschichten über die Zeit
sind und, weiter noch, daß in Texten seit dem frühen 20. Jahrhundert
neue Erfahrungen mit der Zeit erprobt, entwickelt und ausgedrückt wer-
den23, dann stellt uns Heinrich Böll in Billard um halb zehn vor die Frage
herauszufinden, wie wir uns zur »Erinnerung« als »Aufgabe« – um eine
Formulierung aus Bölls Frankfurter Poetikvorlesung aufzugreifen – po-
sitionieren können: was also Erinnerung in unserer Zeit bedeutet und
welche perspektivischen Möglichkeiten in ihr liegen.

23 Mark Currie: About Time. Narrative, Fiction and the Philosophy of Time.
Edinburgh 2007. S. 4 u. 6.



Inhalt

Vorbemerkung ........................................................................................... 7

J. H. Reid
Nur »Gesellenstücke«? – Zum Frühwerk Heinrich Bölls .............. 9

Gerhard Sauder
Heinrich Bölls Léon-Bloy-Lektüre: 
Ursprünge eines radikalen Katholizismus ........................................ 31

Philipp Alten
Heinrich Böll: Der lesende Soldat – eine Teilrekonstruktion 
auf Grundlage der veröffentlichten Feldpostbriefe ........................ 49

Michael Vollmer
Die Ausdruckskraft der Dinge: 
Heinrich Bölls Prosaskizze Besichtigung ............................................. 81

Walter Delabar
Konstruktive Idylle – Thesen zu Heinrich Bölls 
Gesellschaftskonzept in den frühen Erzählungen und Romanen 93

Thorsten Päplow
Zur Funktion von Klischees und Stereotypen 
in drei Kurzprosatexten Heinrich Bölls  ............................................ 101

Jost Keller
Bölls Säftelehre – oder: Humor und Wirklichkeit .......................... 123

Gisela Holfter
»… und es ist nicht gut für einen Autor, über einen Gegenstand 
zu schreiben, den er zu sehr mag« – Heinrich Böll und Irland .... 153

Werner Jung 
6. September 1958 ................................................................................ 165



Jochen Vogt
Lebst Du noch? Und wohnst Du schon? 
Luftkrieg, Wiederaufbau und Architekturkritik bei Heinrich Böll 183

Ralf Schnell
Ästhetik der Moderne: Gruppenbild mit Dame ................................... 197

Jochen Schubert
»Aufklärung in allen Ständen…« 
Marginalien zu Ästhetik und Sprache Heinrich Bölls .................... 235

Heinrich Böll: Briefe an Jenny Aloni
Ediert, eingeleitet und kommentiert von Markus Schäfer  ............. 249

Autorenhinweis ......................................................................................... 269


