Sonderdruck aus:

Werner Jung / Jochen Schubert (Hgg.)

»Ich sammle Augenblicke«

Heinrich Boll 1917-1985

AISTHESIS VERLAG
Bielefeld 2008




Werner Jung

6. September 1958

Ob es zuviel gesagt ist zu behaupten, dal3 das Thema Zeit in den flnfzi-
ger Jahren in der BRD sozusagen wieder einmal in der Luft gelegen hat.
Und zwar ein weiteres Mal, nachdem die grofle Zeiterschiitterung durch
Wissenschaft und Philosophie, auch durch Literatur und Kunst — darge-
stellt etwa kompendios in Thomas Manns Zauberberg —, fiir erste nachhal-
tige Verwirrungen bereits in den ersten beiden Dezennien des 20. Jahr-
hunderts gesorgt hatte. Jetzt nimlich erfolgt auf breiter Front die
Rezeption der klassischen Moderne, deren Kernautoren, etwa Proust
und Joyce, Woolf oder Faulkner, nun auch die deutschen Schriftsteller
intensiv beschiftigen. Die Moderne wird nachgeholt, ihre Techniken fin-
den Eingang ins Erzdhlen, und die vormalige Behaglichkeit des Realis-
mus — dafiir mégen nur Arno Schmidt oder Wolfgang Koeppen stehen
— verschwindet.

Im Septemberheft des Merkur von 1955 verdffentlicht der deutsch-un-
garische Kunstsoziologe Arnold Hauser einen bemerkenswerten Essay
unter dem Titel »Der Begriff der Zeit in der neueren Kunst und Wissen-
schaft«, worin nicht zuletzt die im Ausgang von Flauberts Begriindung
des modernen Erzihlens in den Vordergrund geriickte Zeitproblematik
analysiert wird. Wenn bereits fir »[d]ie ganze moderne Kunst« gilt, daf3
sie »unter dem Banne der Idee der Wechselwirkung und der Verquik-
kung von Raum und Zeit« steht, so verschirft sich nach Hauser diese Si-
tuation in der zeitgendssischen Gegenwart noch, denn die Zeit sei
schlielich sogar ein véllig »neutrales Element«: »sie hat keine Richtung,
kein unentrinnbares Ziel, keine eigene Bedeutung; sie erhilt ihren Sinn
von uns. Thre Relativitdt scheint uns nur zu sagen, dal3 es an uns liege,
was wir aus ihr und unserem Leben machen.«! M.a.W.: es existiert keine
transzendentale Geborgenheit mehr, von den Versprechungen der
Transzendenz vollig zu schweigen; jedermann mul3, so vor allem nach
den jungst zuriickliegenden historischen Erfahrungen und deren ideolo-
gischem Revers im Existentialismus deutscher wie franzdsischer Prove-
nienz, fortan selbst herausfinden, wer er ist und wohin die Lebensziele

' Arnold Hauser: Der Begriff der Zeit in der neueren Kunst und Wissenschaft,

in: Merkaur. IX. Jg. 1955. H. 9, S. 815.



166 Werner Jung

ihn fihren. Die Teleologie ist dabei sogar auf dem Kehrichthaufen der
Geschichte gelandet.

Zwei Jahre spiter erscheint unter dem Titel S7at einer Literaturgeschichte
eine damals vielbeachtete Essaysammlung des Schriftstellers und Hoch-
schullehrers Walter Jens, in der der Text Ubren obne Zeiger abgedruckt ist.
Darin geht es Jens um die Analyse der Struktur des modernen Romans,
der anhand von Proust, Joyce, Gide, Woolf, Faulkner und noch einiger
anderer vorgestellt wird. Zentrale These von Jens ist, dal} die moderne
Prosa mit der Zertrimmerung der Zeit und Uhren beginne. »Das Nach-
einander zerflieit im Zugleich, Schritt und Folge weichen der Koinzi-
denz, Gedanken und Impressionen zerfasern die Ordnung der Chrono-
logie, Gestern und Morgen schrumpfen im Heute zusammen, und die
Zeiten verwirren sich untereinander.«® Dabei bii3t auch das Ich, der Gra-
vitationspunkt des klassischen Romans, seine Stellung ein, um stattdes-
sen einer, wie Jens sie nennt, »Literatur des »Ist« Platz zu machen. Als
stilistische Mittel fir diese gravierenden Umschichtungen fithrt Jens
dann »Zeitsprung und Simultaneitit, Assoziationstechnik, Perspektiven-
wechsel und Essayismus«’ an.

Auch fur Heinrich Béll, einen Autor, der sich mit seinen beiden
Romanen Und sagte kein einziges Wort und Hans obne Hiiter schon ein be-
achtliches Renommee erworben hat, riickt die Zeitproblematik in der
zweiten Hilfte der 1950er Jahre entscheidend in den Vordergrund. Das
mag zum einen mit seinen Lektlren, unter anderem und ganz zentral
Faulkners Roman The sound and the fury, den er 1958 wihrend eines
Schweiz-Aufenthalts wiederholt liest, zusammenhingen®; es mag zum
anderen aber auch an der gesamten Zeitstimmung und der besonderen
Erwartung gegentiber dem realistischen Erzihler Boll liegen. So enthilt
beispielsweise das fiir die »lllustrierte Unterhaltungs-Beilage« der Rubr-
Nachrichten vom 26./27.10.1957 entstandene Autorenportrit der Journa-
listin Hilde Bold AuBerungen von Bélls Verleger Joseph Caspar Witsch,
in denen es heil3t: »Wir warten auf Bélls groBen Roman. Auf den grofien
Zeit-Roman, der aber tber seiner Zeit steht, der ihr tberlegen ist. Wir

> Walter Jens: Ubren obne Zeiger, in: Dets.: Statt einer Literaturgeschichte. Pfullingen

1957/1962. S. 23.

> Ebd, S. 29.

* Heinrich Béll: Werke. Kélner Ausgabe. Bd. 11: Béllard um halb zehn, Hg. von
Markus Schifer. Kéln: Kiepenheuer & Witsch, 2002, Kommentar, S. 286.
Die Binde der Kolner Ausgabe (= KA) werden kiinftig im Text mit Band-
nummer und Seite zitiert.



6. September 1958 167

warten auf den alles aufrollenden Roman, der die Steine zum Schreien
bringt« (KA 11, S. 281). Wer anderes schlief3lich, so darf der zeitgen&ssi-
sche Leser vermuten, sei in der Lage, einen Zeitroman, der zugleich als
historischer Roman die jiingste Vergangenheit aufarbeitet, zu schreiben.

Eine Synopse aller relevanten Aussagen Bolls Gber das Problem der
Zeit, von Zeiterlebnissen und -erfahrungen in seinen Essays und Reden
verdeutlicht zudem, dal3 Zeit vor allem in den Texten der 1950er Jahte
einen erheblichen Stellenwert eingenommen hat. Vom Bekenntnis zur
Tritmmerliteratur von 1952, Bolls frither poetologischer Positionsbestim-
mung, Uber Der Zeitgenosse und die Wirklichkeit von 1953 bis Zur Verteidi-
gung der Waschkiichen von 1959 zieht sich eine Spur anhaltender Zeitrefle-
xionen. Mal wird die Zeit als »ein Karussell« beschrieben, das sich »so
geschwind dreht, da} wir seine Bewegung nicht mehr erkennen und zu
ruhen scheinen, zu ruhen in der Gegenwart« (KA 7, S. 379), mal davon
gesprochen, dal3 sie sich »zwischen den Schichten der Wirklichkeit auf
[-16st]« (ebd., S. 86). In einer Rezension von 1956, die zwei neue Romane
von E.E. Cummings und Joseph Hayes bespricht, verwendet Boll das
Bild von der »Zindschnur«, um darunter »die harmlose Zeit, die doch
fiir jeden Menschen so unweigerlich wie die Lunte zum Pulverfal3 auf
den Tod zufithrt« (KA 10, S. 36), zu begreifen. Uberhaupt liegt ihm eine
Kritik am rasanten Beschleunigungswahn der neuen Zeit, d.h. der Re-
stauration in der BRD samt kapitalistischer Warenwirtschaft, also der
Adenauer-Zeit am Herzen. »Seit 1945 war er«, so schreibt Béll noch
1965 in einer Besprechung von Adenauers Memoiren, »immer vor, mit,
an, in, Uber und auf der Zeit; sie war ihm giinstig, er hat die Epoche ge-
prigt, und so leben wir alle nicht in unserer, wir leben in seiner Zeit«
(KA 14, S. 346). Die ideologischen Hillen von Provinzialitit und Idylle
(»keine Experimente wagenl« und »wir sind wieder wer«) kaschieren nur
notdurftig die tatsichliche Rasanz, mit der die Wirtschaftsprozesse lau-
fen und das soziale Leben bestimmen. Schneller, héher, weiter — lauten
die Komparative einer Zeit, als deren Kritiker und Chronist zugleich sich
Béll gesehen hat.

Letzte Signatur, wenn man so will, hat Boll in seinem ésthetisch-poe-
tologischen Credo, den Frankfurter Poetikvorlesungen von 1964, die
gleichsam als Zusammenfassung und Biindelung von Bolls Selbstrefle-
xionen gelten kénnen, geliefert. Da heil3t es dann gleich zu Beginn der
ersten Votlesung: Die »Asthetik des Humanen, zu der er sich verpflich-
tet fithle, sche sich »gebunden an Zeit und Zeitgenossenschaft, an das
von einer Generation Eirlebte, Erfahrene, Geschene und Gehorte« (KA



168 Werner Jung

14, S. 139) Konkret bedeutet das fiir die Generation Bolls, also fiir die
Generation derjenigen, die Faschismus und Krieg erlebt und mitge-
macht, die in den Lagern gehockt und die Hungerzeit erlitten haben, eine
erhohte Wachsambkeit, ja Skepsis zu zeigen und an der »Sprachfindung«
(ebd., S. 168) zu arbeiten. Denn um die Herstellung von Anwesenheit, ei-
ner neuen (Sprach-)Heimat im Hier und Jetzt, miisse es den Nachkriegs-
autoren gehen, zumindest denen, die nicht auf der Linie der »groBen Ver-
kiinder [...] der Solitude des Dichters — George, Benn, Junger« (ebd.,
S. 146) liegen, sondern vielmehr »Verantwortung« (ebd., S. 155) tragen.
Im Blick auf die Zeitproblematik schliellich formuliert Bl vier Jahre
spiter in seiner Rede »Uber die Gegenstinde der Kunst«, daB3 »[d]as ein-
zige, das gegenwirtig zu bleiben versucht, [...] die Kunst [ist]«, ja daB3 die
Kinstler »die einzigen sind, die Gegenwart schaffen« (KA 15, S. 3791.).

Einigkeit besteht in der Philologie dariiber, Bélls Roman Billard um
halb zebn mit dem Attribut Zeitroman auszustatten. Fiir Reid gar handelt
es sich wie in Thomas Manns Zauberberg um einen Zeitroman »im dop-
pelten Sinn« »Es ist ein historischer Roman, der von den Problemen der
damaligen Zeit handelt, und es ist ein Roman tiber das Wesen der Zeit
selbst.« Kugler spricht davon, dall Zeit »selbst zum Gegenstand der
Darstellung« gemacht wird.® Dabei schreiben die Literaturwissenschaftler
im Grunde genommen nur fort, was bereits die frithen Kritiker und Re-
zensenten des Romans diesem nachgeriihmt haben: nidmlich ein Portrit
der Zeit oder, mit Karl Korn von der EAZ, vom »Leben dieser unserer
eigenen Zeit, von Hoffnungen, Leiden und Ilusionen« (vgl. KA 11,
S. 374) zu entwerfen. Brigitte Jeremias bemerkt in ihrer Besprechung fiir
den Diisseldorfer Mittag, dal} sich Boll in die Traditionslinie Joyce, Musil,
Broch und Thomas Mann hineingestellt habe, um »die Relativitit unse-
res Zeitempfindens [...] im Bereich der Kunst sichtbar« zu machen.
Schliefilich streicht sie noch heraus, dal der Text »ein grofartig einheitli-
ches Werk« sei, ja »ein Zeitroman der letzten fiinfzig Jahre, wie wir thn
bisher nicht hatten« (KA 11, S. 380£.).

> J. H. Reid: Heinrich Béill. Ein Zeuge seiner Zeit. Miinchen 1991, S. 169.

¢ Hans Kiigler: Billard um halbzehn, in: Jakob Lehmann (Hg.): Dentsche Romane
von Grimmelshausen bis Walser. Interpretationen fir den Literaturunterricht.
Bd. 2. Von A. Seghers bis M. Walser. Konigsstein/TS. 1982. S. 419; vgl. au-
Berdem noch Jochen Vogt: Heznrich Bill. Autorenbiicher. Minchen, zweite
neubearbeitete Auflage, 1987. S. 67; Volker Wehdeking: Billard um halbzehn,
in: Werner Bellmann (Hg.): Interpretationen. Heinrich Bill. Romane und Er-
zihlungen. Stuttgart 2000. S. 178.



6. September 1958 169

Dabei liegt die Pointe der Zeitbehandlung darin, dal Boll die Zeit des
Handlungsgeschehens tberaus verknappt, nimlich im Grunde genommen
blof3 einen einzigen Tag erzihlerisch verdichtet — den Tag des 80. Ge-
burtstages von Heinrich Fihmel am 6. September 1958, an dem die Fi-
den einer verwickelten, die Familiengeschichte mit der grolen politischen
und Gesellschaftsgeschichte verbindenden Erzdhlung zusammenkom-
men. Im Gesprich mit Horst Bienek und nach seinen Schreiberfahrun-
gen mit »Billard um halb zehn« hat Heinrich Boll sein Darstellungsideal
einmal folgendermallen umschrieben: Zeit enthalte »als Element« alles —
»Augenblick, Ewigkeit, Jahrhundert. Idealerweise, wiirde ich sagen, mu3-
te ein Roman in einer Minute spielen kénnen. Ich kann es nur in dieser
Ubertreibung sagen, um anzudeuten, worauf ich in der Behandlung des
Elements Zeit hinaus will«’ Der Roman einer Minute — damit ist in
knappster Formulierung die Poetik des modernen Romans auf den Punkt
gebracht, jene Idee, dal im Jetzt und Nun eines kurzen Augenblicks (idea-
liter) die gesamte Zeit, die bisher abgelaufene wie prospektiv mégliche im
Blick auf das einzelne Individuum aufscheinen kann. In eben diesem Sinne
schreibt James Joyce im Ulsses die Geschichte eines einzigen Tages und
geht es auch Virginia Woolf in Mrs Dalloway um die Banalititen im Ta-
gesablauf einiger Figuren. Auch deutsche Schriftsteller verkiirzen entschei-
dend die Perspektive, etwa Gerd Gaiser, der in seinem damals beachteten
Roman Scblufball, cin Jahr vor Bolls Billard um halb zebn publiziert, den
Abend und die Nacht nach einem Tanzvergniigen schildert, oder, einige
Jahre nach Béll, Wolfgang Hildesheimer, der in Tynser (1965) in absurder
Zuspitzung die Geschichte einer schlaflosen Nacht erzihlt.

Geschichte und Geschichten kommen pointiert in einem Augenblick
zusammen, verbinden sich in der Kiirze der Zeit zu einem dichten Kom-
plex. Nichts Besonderes und doch das ganze Leben, wie man z.B. an ei-
ner Stelle bei V. Woolf lesen kann, die darin — ja was eigentlich? — das
Evidenzerlebnis ihrer Protagonistin Clarisse Dalloway in seiner krude-
sten Banalitit zusammenfal3t: Clarisse sprang »(zum Frisiertisch gehend)
ins tiefste Innere des Augenblicks, durchbohrte ihn, da — den Augenblick
dieses Junimorgens, auf dem das Gewicht all dieser anderen Morgen lag,
sah den Spiegel, den Frisiertisch, all die Flischchen wie zum ersten Mal,
sammelte ihr ganzes Wesen in einem einzigen Punkt (als sie in den Spie-
gel blickte), sah das zarte rosige Gesicht der Frau, die heute abend eine

7 Heinrich Béll iiber seine Arbeitsweise, in: Horst Bienek: Werkstattgespriche mit

Schriftstellern. Miinchen 1962. S. 146.



170 Werner Jung

Gesellschaft geben wiirde; Clarissa Dalloways, ihres.«* Was man einmal
den emphatischen Augenblick genannt und unter Rickgriff auf antike
Traditionen entweder der Ekstase oder dem nicht minder intensiven Et-
lebnis einer Epiphanie gutgeschrieben hatte, verkommt zur Prosa der
Alltdglichkeit, zur Normalitit des Gewohnten und damit Gewdhnlichen.
Ob nun gerade dieser Tag und Augenblick oder ein ganz anderer ist vol-
lig gleichgiiltig; aus der Serie, dem Alltag, ragt die Ausnahme, der Feier-
tag heraus, um selbst wieder zur Alltdglichkeit zu werden. Der besondere
Augenblick oder Moment ist also schon deshalb nichts Besonderes
mehr, weil im Grunde genommen nichts, aber auch gar nichts daraus
und darauf folgt. Das Leben geht einfach dartiber hinweg bzw. schlicht-
oder schlechtweg weiter, wie sich schon der Romantiker E. T. A. Hoff-
mann einmal unnachahmlich ausgedriickt hat: Ewig kreiselt sich der
Kreisler in seinen Kreisen.

Anders als die »Augenblicks-Autoren«, wie Biichner-Preistriger Wil-
helm Genazino in seinen Frankfurter Poetikvorlesungen von 2006 die
Autoren der klassischen Moderne genannt hat, die seiner Meinung nach
vollig entauratisierte Alltagsaugenblicke in den Mittelpunkt der (Schreib-)
Aufmerksamkeit stellen’, riickt Boll den Alltag noch in die konkrete Hi-
storie ein und macht auf Interferenzen von Alltag und Geschichte auf-
merksam. Anders gesagt: die historischen Prigungen im Denken und
Handeln, in den ideologischen Mustern der Protagonisten sind weiterhin
Anla} und Vorwurf firs Erzihlen. Dabei ist B6ll im Unterschied zu
Thomas Mann, der — wiewohl stets ironisch gebrochen — philosophische
und wissenschaftliche Diskurse in seinen Erzdhltext hineinwebt, be-
strebt, nicht dber den Teller- resp. Bewulltseinsrand alltdglichen Den-
kens hinauszureichen. Seine Helden, jedenfalls die Minner aus der Fih-
mel-Familie, vom GrofBvater Heinrich Gber Sohn Robert bis zum Enkel
Joseph, sind materialistisch geerdet, stehen mit beiden Beinen jauf der
festen wohlgerundeten Erdec« (Karl Marx) und sind allen idealistischen
Spekulationen abhold. Ausnahme bildet einzig wohl Johanna Fihmel,
die seit 1942 in der Heilanstalt Denklingen lebende Frau Heinrichs, die
tiber so etwas wie ein verschobenes, ein ver-riicktes Zeiterleben verfiigt.

$  Virginia Woolf: Mrs. Dalloway. Herausgegeben und kommentiert von Klaus

Reichert. Frankfurt a.M. 1997. S. 38f.; vgl. dazu auch die kurze Interpretation
von Brigitte Kronauer: Leben; London; dieser Juni-Augenblick, in: Séddeutsche
Zeitung, 12./13.5.2007.

’ Vgl. Wilhlem Genazino: Die Belebung der toten Winkel. Frankfurter Poetikvotle-
sungen. Minchen-Wien 2006. S. 89ff.



6. September 1958 171

Wihrend Thomas Mann nun auf dem Hintergrund der faktischen Leere
des Zeitetlebens auf dem Zauberberg seine Zeit-Diskurse entfaltet, um
diese schlieflich mit dem Wiedereintritt der realen Zeit, dem Paukenschlag
des Ersten Weltkriegs, wieder zu destruieren, schreibt Boll von und tber
den Alltag nach dem Zweiten Weltkrieg, also einer Zeit des Post: des Post-
Dramatischen, -Ideologischen, -Totalitdren. Wenn Manns Erzdhlung sich
also unaufhoérlich auf etwas zubewegt und ihre Zuspitzung gerade aus ei-
ner geradezu paradoxen Dialektik im Stillstand gewinnt, die fiir die realen
historischen Anfechtungen des Birgertums im Wilhelminismus so offen
ist, bewegt sich Bolls Text wieder von etwas weg, um mit und in dieser
Abkehr auf die nicht minderen Gefahren und Gefidhrdungslagen hinzu-
weisen. In beiden Fillen aber sigliert die Realgeschichte das Verhiltnis und
die Einstellung zur Zeit insgesamt — zur Lebens- wie Erlebniszeit. Mann
wie B6ll schildern »Zeitvergessene, die zugleich Vergessende und daher
auch so extrem anfillig sind: Manns >Flachldnder, die im steten Bemtihen
ums Erfillen ihrer Zeitpline ohnmichtig vor der Geschichte kapitulieren
und sich auf das Abenteuer Weltkrieg einlassen, geradeso wie Bolls Biir-
ger, die nach der Katastrophe des Zweiten Weltkriegs nun naiv und ver-
meintlich reinen Herzens einfach blof3 weiterleben méchten. Von den
Extremen her, den AuBlenseitern und Parias, mégen sie nun Settembrini,
Naphta, Schrella oder Johanna Fihmel heilen und fiir »andere« Zeiten
stehen, wird allerdings die Briichigkeit und Widersprichlichkeit biirgerli-
chen Selbstverstindnisses einsehbar.

Die Komplexitit von Bolls Erzahlen besteht nicht in der Fabel, son-
dern darin, einen beliebigen Tag — also einen All-Tag — aus den verschie-
densten Perspektiven zu fokussieren und in diesem Fokus auch noch die
zurlickliegenden Zeitldufe (in etlebter Rede und inneren Monologen) zu
spiegeln. Und dies in durchaus (noch) realistischer Manier, ohne dal3 der
Autor auf verfremdende Mittel (der Karikatur, der Parodie, der Satire
etc.) zuriickgreifen mufite. (Wobei hier fir die Boll-Philologie im enge-
ren Sinne interessant wire zu diskutieren, was Dieter Wellershoff in ei-
nem Essay Uber den Erzdhler Heinrich B6ll ins Spiel gebracht hat, daf3
dessen Schreibparadigma, die Orientierung an einer franziskanischen
Utopie, »in einer zunchmend komplexer werdenden Welt« nicht mehr
aufgehe. M.a.W.: dal Boll wohl letztmalig in Billard um halb zehn seine
Zeit erzihlerisch und realistisch zugleich in Gedanken erfatc habe.")

' Dieter Wellershoff: Das richtige und das falsche Leben. Zum Werk Heinrich
Bolls, in: Ders.: Der lange Weg zum Anfang. Zeitgeschichte — Lebensgeschichte
— Literatur. Ko6ln 2007. S. 257f.



172 Werner Jung

Es ist die Kirchturmuhr von Sankt Severin, deren Glockenschlag die
Zeit und Zeitwahrnehmung aller Personen im Roman bestimmt. Ob sich
nun Fihmels Sekretirin Leonore in ihren Dienststunden danach richtet,
oder aber die Hotelangestellten, etwa der Portier oder Liftboy aus dem
unweit gelegenen Hotel »Prinz Heinrich« auf das Geldute achten. »Der
Schatten von Sankt Severin war niher gertickt, fiillte schon das linke Fen-
ster des Billardzimmers, streifte das rechte; die Zeit, von der Sonne vor
sich hergeschoben, kam wie eine Drohung niher, fillte die gro3e Uhr auf,
die sich bald erbrechen und die schrecklichen Schlige von sich geben
wirde; [...J« (KA 11, S. 65). Wenige Seiten spiter ist es dann soweit:
»Dumpf erbrachen die Glocken von Sankt Severin die Zeit, |[...]J« (ebd.,
S. 70). Bemerkenswert ist dieser Sachverhalt schon deshalb, weil Boll ei-
gentlich eine anachronistische Situation beschreibt, nimlich einerseits
den grofBstidtischen Raum abzirkelt, ihn andererseits aber wieder in eine
Zeitwahrnehmung einbindet, die fiir feudalistische und vor-biirgerliche
Epochen gegolten hat. Hier mag wohl der Katholik Boll sich geduB3ert
haben, aber zugleich damit noch einen Fingerzeig losgeworden sein;
denn es ist nicht mehr so, daf3 die Kirche fest im Dorf und in der Stadt
fiir alle giiltig steht, sondern vielmehr als Symbol und Chiffre zu sehen
ist. Die Kirchturmuhr figuriert als »6ffentliche Uhr, worunter man, wie
Gerhard Dohrn-van Rossum gezeigt hat, seit dem 14. Jahrhundert (seit
Petrarca) solche Uhren verstanden hat, »die die Sequenz der Stunden des
Volltags akustisch oder optisch angezeigt haben«''; sie zeigt die objektive
und auch sozial eingeregelte Zeit an, der gegeniiber dann die anderen
subjektiven Zeiten mit ihren Verschiebungen und Verwerfungen, ihren
Gegensitzen und Abweichungen umso stirker konstrastiert werden kon-
nen. Die Kirchturmuhr und — vor allem — der Glockenschlag der Uhr
mogen auf ein Doppeltes hinweisen: einerseits auf das pure Weiter-
schreiten der Zeit mit der Unerbittlichketi von Zyklik und Telos, ande-
rerseits dann wieder auf die beruhigend-beunruhigende Unterbrechung
durch das Lautwerk.

Ein Interpret von Bélls Roman, Dieter Lohr, hat mit geradezu positi-
vistischer Akribie zusammengezihlt, wie oft konkrete Zeitangaben gege-
ben werden. Sein Ergebnis: »Das Wort »Jahrc als Zeitintervall [...] er-
scheint im Text insgesamt 127mal. Das scheint sehr viel zu sein in
Relation zu den 15 explizit erwihnten >Monatens, den 30 »Wochen, 56

" Gerhard Dohrn-van Rossum: Die Geschichte der Stunde. Uhren und moderne
Zeitordnungen. Miinchen-Wien 1992. S. 124.



6. September 1958 173

»Stundeng, 48 >Minuten< und 15 »Sekunden«.«'? Dabei verweist Lohr an an-
derer Stelle zu Recht darauf, »dal3 die mechanisch gemessene Tageszeit
relativ ist zur inneren Erlebnissituation des Menschen, zur inneren Zeit,
die fur die Romanfiguren die eigentlich giltige ist.«"> Diese innere Uhr
kann seht unterschiedlich aussehen und ausfallen, wie Lohr dann in aus-
fithrlichen, eng entlang der Romanhandlung orientierten Analysen ver-
deutlichen kann. Die Figuren haben verschiedene Zeiten, d.h. ihr Ver-
hiltnis zur sozialen Zeit, zur aktuellen Gegenwart, ist geprigt durch —
insbesondere auch generationstypische — Vergangenheitserfahrungen.
Bezugspunkt ist fir Bélls Erzihlung zwar der 6. September 1958, und
zwar ungefihr die Zeit von 9.30 bis 20.00 Uhr, doch unterstreichen gera-
de die wechselnden Perspektiven der verschiedenen Romanfiguren mit
ihren je unterschiedlichen Erinnerungen und Geschichtsdeutungen, daf3,
wie sich Lohr ausdriickt, »ein umfassendes Bild der Vergangenheit« nur
durch »eine Vielzahl von optischen Brechungsebenen, die von verschie-
denen Seiten her das Licht immer wieder auf dieselben zentralen Ereig-
nisse versammeln«, moglich ist."* Der 6. September 1958 ist und bleibt
zwar fir immer dieser konkrete 6. September, doch welche Bedeutung
dieser Tag tatsdchlich hat, ob es ein ganz gewohnlicher und alltdglicher
oder ein bedeutungsvoller und ganz besonderer Tag ist, hingt einzig von
der Perspektive ab, von der Sichtweise — davon, wie das konkrete histo-
rische Datum positioniert wird, ob es also in die Historie eingestellt oder
diesseits von ihr — sozusagen geschichtsvergessen — wahrgenommen
wird. Beide Méglichkeiten scheinen im Text auf.

Im ersten expositorischen Kapitel des Romans, das auf die Hauptpro-
tagonisten, Ort und Zeit und dhnliche basale Informationen hinweist, je-
doch eine Randfigur wie die Sekretirin von Robert Fihmel in den Vor-
dergrund stellt, kommen Erzihlzeit und erzihlte Zeit noch zur Deckung.
Am Ende ist nur eine halbe Stunde vergangen (vgl. KA 11, S. 24), und es
ist jetzt zwolf Uhr mittags. Auftakt des Textes ist der Anruf ihres Chefs;
davor hat zeitlich noch der Besuch eines ihr unbekannten Herrn gelegen,
der sich nach dem Aufenthaltsort ihres Chefs erkundigt hat. Dann er-
scheint der Senior des Hauses, Heinrich Fihmel, der sich mit der Sekre-
tarin Leonore unterhilt, und beide verlassen schlieBlich das Buro. Auf

> Dieter Lohr: Die Frlebnisgeschichte der >Zeitc in literarischen Texten. Bad Iburg
1999. S. 211.

" Ebd., S. 186.

" Ebd.



174 Werner Jung

gelungene Weise vollzieht dabei Boll Perspektivenwechsel, indem er
ibergangslos von einer Innenschau Heinrichs zur Beschreibung von Le-
onores Titigkeiten im Biiro kommt: »Und plStzlich der Schimmer in sei-
nen Augen, als wenn eine Klappe gefallen wire: der Alte sank zurtick ins
erste, dritte oder sechste Jahrzehnt seines Lebens, begrub eines seiner
Kinder. Welches? Johanna oder Heinrich? Uber welchen weien Sarg
watf er Erdkrumen, streute er Blumen? Waren die Trinen, die in seinen
Augen standen, die Trinen des Jahres 1909, in dem er Johanna begrub,
des Jahres 1917, in dem er an Heinrichs Grab stand, oder waren sie aus
dem Jahre 1942, in dem er die Nachricht von Ottos Tod erhielt? Weinte
er an der Pforte des Irrenhauses, in dem seine Frau verschwunden war?
Trinen, wihrend die Zigarre in sanftem Kriuseln verrauchte, sie waren
aus dem Jahr 1894; er begrub seine Schwester Charlotte, fiir die er Gold-
stick um Goldstick sparen wollte, auf das es ihr besser gehe; [...] nur
dieser Oktobermorgen des Jahres 1894 war wirklich: Dunst iiber dem
Niederrhein, Nebelschwaden zogen tanzende Schleifen tber Ribendk-
ker, in Weidenbdumen schnarrten die Krihen wie Fastnachtsklappern,
wihrend Leonore einen roten Heuss tbers nasse Schwimmchen zog«
(ebd., S. 20). Alltdglich-banale Situationen werden zum Anlal3, um »plotz-
liche« Erinnerungsschitbe bei den Protagonisten freizusetzen: ganz im
Sinne von Bergson-Prousts »memoire involontaire«. Im Unterschied frei-
lich zum Proustschen Roman, der aus einem einzigen Initial-Erlebnis
heraus (die berithmte Madeleine-Episode) den ganzen Text konstruiert,
tariert der Bollsche Realismus noch die Ebenen von Handlung und Vor-
gang in der Erzihlgegenwart einerseits, von Erinnerung und Eingeden-
ken im Blick auf die (Nazi-)Vergangenheit andererseits aus. Wobei sich
allerdings im Text der Erzihlung die Erinnerungsschiibe immer wuchti-
ger vordringen und verschiedene Erinnerungskonstrukte bzw. -kon-
struktionen vorgefithrt werden, durch die dann die diffuse ideologische
Gemengelage im Nachkriegsdeutschland Ende der 1950er Jahre erkenn-
bar wird.

Insgesamt, hat wiederum Lohr bemerkt, kénne man in B6lls Roman
cine deutliche Zweiteilung von Erinnerungs- und Handlungskapiteln er-
kennen. Die ersten sechs Kapitel — insbesondere die Kapitel 3, 4 und 5 —
sind vornehmlich der Erinnerung an die verwickelte Familiengeschichte
der Fihmels samt Beschiftigung mit der Abtei Sankt Anton (Aufbau,
Zerstérung und Neuaufbau) gewidmet, die der alte Fihmel gebaut, sein
Sohn Robert dann in den letzten Kriegstagen unnétig gesprengt hat und
die nun der Enkel Joseph im Rahmen seiner eigenen Architektenausbil-



6. September 1958 175

dung wieder neu aufbauen soll. Die letzten sieben (z.T. auch deutlich
kiirzeren) Kapitel sind dagegen hauptsichlich handlungsbestimmt, d.h.
das Verhiltnis von Erinnerung und Handlung kehrt sich wieder um, und
die konkrete Gegenwart schiebt sich als politisch-aktuelle Realitdt erneut
in den Vordergrund. Wenn man es quantifizieren méchte, dann nehmen
Erinnerungen und Riickblicke in die Vergangenheit mehr als 70% des
gesamten Erzihlvorgangs ein'’, was gewil nicht zuletzt auch wieder auf
Bolls Asthetik und Poetik zuriickfiihrbar ist. »Das Gedichtnis hat fiir
Bollg, wie sich Michael Kretschmer am Endes seines Aufsatzes tiber Bi/-
lard um halb zebn ausdrickt, »die Funktion, in einer als geschichtslos un-
terstellten Gegenwart Vergangenheit wiederzuholen.«'®

Damit ist allerdings eine Wieder-Holung gemeint, die kritisch sensibi-
lisieren soll, um die Wiederholung derselben Fehler méoglicherweise zu
vermeiden. In der Tat zeichnet Boll in den der zeitgendssischen Gegen-
wart zugewandten Passagen das distere Bild einer tatsdchlich zeitverges-
senen, der Logik des Wirtschaftswachstums auf den Leim gehenden Ge-
sellschaft nach. Aufschlulireich hierfiir das letzte Kapitel mit einer
Gesprichspassage zwischen Robert Fahmel und dem wiedergetroffenen
Jugendfreund und ehemaligen Widerstandskdmpfer Schrella, worin sich
die beiden tber alte Schulkollegen unterhalten. Einer, Grewe, sei »Partei-
mensch« geworden, glaubt Robert und fiigt hinzu, daf3 er allerdings nicht
wisse in welcher Partei, was aber auch vollig »unwichtig« sei. Ein ande-
rer, Drischka, stelle die sogenannten Autoléwen her, »einen Markenarti-
kel. Der ihm sehr viel Geld einbringt.« Wenn er, Schrella, noch nicht
wisse, was ein Autolowe sei, dann werde er es schnell erfahren: »wer et-
was auf sich halt, hat einen von Drischkas Lowen hinten im Auto auf
der Fensterbank liegen — und du wirst in diesem Lande kaum jemand
finden, der nichts auf sich hilt... Das wird ihnen schon eingebliut, was
auf sich zu halten; sie haben aus dem Krieg manches mitgebracht, die
Erinnerung an Schmerz und Opfer, aber heute halten sie was auf sich —
hast du nicht die Leute da unten in der Halle gesehen? Sie gingen zu drei
verschiedenen Banketten: zu einem Bankett der linken Opposition, zu
cinem Bankett der >Gemeinnttzigsten aller Gemeinniitzigenc und zu ei-
nem Bankett der rechten Opposition — aber du mii3itest schon ein Genie

¥ Kiigler (wie Anm. 6), S. 419.

¢ Michael Kretschmer: Literarische Praxis der memoire collective in Heinrich
Bolls Roman »Billard um halbzehne, in: Zeitschrift fiir Literaturwissenschaft und
Linguistif. 1977. Beiheft 6. S. 214.



176 Werner Jung

sein, wenn du herausfinden wolltest, wer von ihnen zu welchem Bankett
geht« (ebd., S. 271).

Ja, die Deutschen halten wieder auf sich, sie sind schlief3lich auch wie-
der wer, haben die FuBlballweltmeisterschaft 1954 gewonnen, verfiigen
seit 1956 uber eine eigene Armee und haben im selben Jahr gleich noch
die kritische Opposition der Kommunisten verboten,; sie fiigen sich jetzt
nahtlos in die Phalanx der guten Westeuropier ein. Wachsende Konten,
ein steigendes Bruttosozialprodukt und die annihernde Vollbeschifti-
gung inthronisieren den Fetisch Konsum. Kiihlschrinke und Fernsehge-
rite werden zu selbstverstindlichen Alltagsgegenstinden; im Blick aufs
Ende der 1950er Jahre sprechen Kulturhistoriker angesichts rasanter
Verkaufszahlen insbesondere privat zugelassener PKWs (1959 insge-
samt: 3.374.000) von Massenmotorisierung'’, die es zudem erlaubt, nun
Ferien im Siuden Europas zu machen. Fiirs Trauern hat man dagegen
keine Zeit mehr — starr richtet sich der Blick auf jenes andere Mehr:
mehr Lohn und Gehalt bedeuten ein Mehr an Lebensqualitit, hier und
jetzt. So reist man glicklich in eine Zukunft, die lingst nicht mehr auf
gefahrvollen »Pfaden nach Utopia« (Ralf Dahrendorf) fithrt, sondern die
vielmehr auf breiten Stralen gen Stiden er-fahren wird.

Hierzu palit dann Schrellas Antwort, der davon berichtet, an einem
Bankett teilgenommen und dabei Menschen zugehért zu haben, die
»tiber Automarken und Wochenendhiuser« sprachen und einander mit-
teilten, »dal3 die franzdsische Riviera anfange, modern zu werden, gerade
weil sie iberlaufen sei« und dafl sogar die Intellektuellen nun anfingen,
»mit Reisegesellschaften zu fahren« (ebd., S.271f). In diesem Zusam-
menhang erwihnt Schrella noch den linken Oppositionellen Kretz, »eine
Art Berithmtheit, das, was man eine Hoffnung nennt« (ebd., S. 272), der
freilich, aller Klugheit und Gebildetheit zum Trotz (»zitiert dir den Hero-
dot im Original«, ebd.), »vor Snobismus« gar nicht mehr wisse, »welches
Geschlecht er hat« (ebd.). Schrella restimiert dann gewissermallen: »Die
spielen Untergang, [...]J« (ebd.). Méglicherweise und gar nicht so weit
hergeholt ist dies ein Fingerzeig auf jene leerlaufende Gesellschaftskritik
von links, deren Vertreter sich behaglich im Status Quo der restaurierten
kapitalistischen Bundesrepublik eingerichtet haben, um nun als Bewoh-
ner des Grand Hotel Abgrund, wie sich Georg Lukacs einmal durchaus

' Wolfgang Ruppert: Das Auto. Herrschaft tiber Raum und Zeit, in: Fahrrad,
Auto, Fernsebschrank. Zur Kulturgeschichte der Alltagsdinge. (Hg.) Wolfgang
Ruppert. Frankfurt a.M. 1993. S. 128.



6. September 1958 177

zynisch gegeniiber der Kritischen Theotrie vom Schlage Adornos und
Horkheimers ausgedrickt hat'®, komfortabel die Rolle der Kritiker und
Nestbeschmutzer spielen zu kénnen.

Gegentiber diesem ZeitbewuBtsein Schrellas und — mindestens an die-
ser Stelle — auch noch Robert Fihmels, das man als Zeit-Wachheit und
als ein zeitkritisches bezeichnen kann, muf3 dann das zeitvergessene und
in der Zyklik aufgehende Bewul3tsein als ein gefdhrlich-unkritisches ver-
standen werden. Im letzten Kapitel macht Boll diesen Sachverhalt noch
einmal an der Figur des Hotelboys Hugo deutlich, dem der Part zufillt,
diese beiden Zeit-Ebenen bzw. Zeit-Verstindnisse miteinander zu kon-
trastieren. Wihrend er dem Billard-Spiel Robert Fihmels zusieht, gehen
ihm diese Gedanken durch den Kopf: »die Figuren erschienen ihm weni-
ger prizis, der Rhythmus der Kugeln gestort; waren es nicht dieselben
Kugeln, derselbe Tisch, bestes Fabrikat, stindig aufs beste gepflegt? Und
war Fahmels Hand nicht noch leichter geworden, seine Stéf3e nicht noch
genauer, wenn er eine Figur aus dem griinen Nichts schlug? Und doch
erschien es Hugo, als wire der Rhythmus der Kugeln gestért, die Prizisi-
on der Figuren geringer; war es Schrella, der die stindige Gegenwirtig-
keit der Zeit mitgebracht, den Zauber gelSst hatte: das war hier, das war
heut, war achtzehnuhrvierundvierzig, am Samstag, den sechsten Septem-
ber 1958; [...]« (ebd., S. 265). Auf der einen Seite haben wir die stindige
Wiederkehr, Routine und VerldBlichkeit des Alltiglichen und Gewdhnli-
chen, also dasjenige, das mit groB3ter Wahrscheinlichkeit immer wieder
so geschieht; auf der anderen Seite dann die Forderungen und Anforde-
rungen konkreter »Gegenwirtigkeit der Zeit«, mithin die Notwendigkeit,
das Jetzt als stets neue Herausforderung anzunehmen. Auch hier wieder
beides: das Allgemeine der Zeit und Uhren und zugleich das Besondere
der konkreten Gegenwart. »Uhren schlugen nicht vergebens, Zeiger be-
wegten sich nicht vergebens«, so kommt es Robert wihrend des gemein-
samen Billard-Spiels mit Schrella vor, »sie hduften Minute auf Minute,
addierten sie zu viertel und halben Stunden und wiirden auf Jahr und
Stunde genau abrechnen, [...]J« (ebd.). Endlich etleben alle drei noch,
Schrella, Robert und Hugo, die Zeit auf gleiche Weise: »verflogen der
Zauber, geringer die Prizision, gestort der Rhythmus, wihrend die Uhr
so genau das Wann? beantwortete: achtzehnuhreinundfiinfzig am 6. Sep-
tember 1958« (ebd., S. 266).

" Vgl. Georg Lukacs: Vorwort (1962), in: Der.: Die Theorie des Romans. Sonder-
ausgabe der Sammlung Luchterhand. Darmstadt und Neuwied 1971. S. 16.



178 Werner Jung

Die Ankunft in der Gegenwart bedeutet, dal3 der Zauber verflogen ist,
jener Gedankenspuk Hans Castorps aus Thomas Manns Zauberberg, an
den Boll vielleicht gedacht haben mag: nimlich die Gefahr der Zeitver-
gessenheit. Ob nun in der Exzellenz einer Bergwelt, der Exzentrik eines
ekstatischen Erlebnisses oder der Exklusivitit purer Alltiglichkeit. Die
Forderungen des Jetzt sind Anforderungen, die die Geschichte den re-
flektierenden Subjekten, den nachdenkenden Zeitgenossen stellt. Wie
man sie 16st und damit dann auch Anspriiche aus der Geschichte einl6st,
steht auf einem ganz anderen Blatt — auf einem, das nicht (mehr) Litera-
tur ist, sondern in praxic erfahren werden muf3. Boll sensibilisiert, zeigt
Probleme aus der groBen Geschichte auf und offeriert unterschiedliche
Haltungen und Deutungen. Ganz im Sinne einer negativen Dialektik weist
er zugleich seine Leser daraufhin, was alles nicht mehr moglich ist, welche
Optionen verspielt sind. Fur Utopien bleibt kein Raum mehrt, und auch
die dystopische Variante — der dezisionistische Akt des Attentats auf einen
General — ist die Tat einer Verriickten, von Johanna Fihmel.

Dabei ist die Figur Johannas méglicherweise Bolls interessanteste Kon-
struktion im Roman. Denn sie hat sich — ob nun tatsdchlich krank oder
auch nur schutzsuchend — am 31. Mai 1942 in die Heilanstalt Denklin-
gen zuriickgezogen. Zuriickgezogen, um die Last der Zeit, d.i. die Uber-
macht der Erinnerungen in der verflieBenden Zeit, aushalten zu kénnen
— anders ausgedriickt: um tatsdchlich mit sich und den eigenen Erinne-
rungen fertig zu werden. Bl reserviert ihr die zweite Hilfte des fiinften
Kapitels, in dem Johanna in ihrem Sanatoriumsleben gezeigt wird. Zu
Recht bemerkt der Boll-Interpret Lohr Giber Johanna Fihmels Zeit-Etle-
ben: »Unauthétlich erlebt sie das Vergangene, beziehungsweise aus ihrer
Perspektive Gegenwirtige, nach. In der Welt der Erinnerungen ist also
an die Stelle des Nacheinander das Nebeneinander getreten, das durch
ecinen inneren Zusammenhang, nicht durch die kontinuierliche Abfolge
duBerer Ereignisse miteinander verbunden ist.«’” Es gilt also nur »die
subjektive Zeit der Erinnerung.«”’ Und immer ist alles gleichzeitig da. In
ihrem inneren Monolog spricht sie davon, dal3 sie, obwohl sie es konnte,
»nicht ausgehn, [...] die Zeit nicht sehen [will], und nicht tiglich sptiren
miissen, dafl das heimliche Lachen getotet worden ist, die verborgene
Feder im verborgenen Uhrwerk zerbrochen« (KA 11, S. 141). An die
Stelle der chronologischen Zeit und eines ihr zugehérigen Betrachters,

" Lohr (wie Anm. 12), S. 197f.
* Ebd.



6. September 1958 179

wie sich Maurice Metleau-Ponty einmal ausgedriickt hat, um darauf hin-
zuweisen, dal} das System Zeit nur fiir den greifbar sei, »der darin ist, ei-
ner Gegenwart zugewandt«”', riicken bei Johanna Fihmel Erinnerungen
und Reflexionen, die »Arbeit« an der Vergangenheit. Ausgefallen ist jene
von Paul Ricoeur einmal so bezeichnete »monumentale Zeit«, die von
Figuren der Autoritit und der Macht konstituiert wird und ihren sicht-
wie hérbaren Ausdruck in der jeweiligen Chronologie der Zeit findet,
wobei Ricoeur hier Virginia Woolfs Mrs. Dalloway interpretiert.” Fir Jo-
hanna Fihmel ist diese aktuelle und monumentale Zeitordnung aufgeho-
ben, ihr schligt keine Stunde mehr, sondern sie ist tief in die Kavernen
der Erinnerung eingetaucht. Anders als bei Virginia Woolf, deren Narra-
tion, folgt man Ricoeur, darin besteht, dal3 es um die Beschreibung der
Beziehungen bzw. Konstellationen von monumentaler Zeit und eigener,
innerer Zeit geht, 1iB3t BOll Johanna Fihmel sich ganz auf sich selbst be-
ziechen und in sich kreisen. Da heil3t es dann z.B. im Blick auf die Archi-
tektenfamilie Fahmel: »du glaubst gar nicht, was so ein Architekt in vier-
zig Jahren alles zusammenbaut — ich biirstete ihm die Mértelspuren vom
Hosenrand, die Gipsflecken vom Hut, er rauchte seine Zigarre, den
Kopf in meinem SchoB, und wir beteten die Litanei des Weif#-du-noch ab:
weilit du noch 1907, 1914, 1921, 1928, 1935 — und die Antwort wat im-
mer ein Bauwerk — oder ein Todesfall; weillt du noch, wie Mutter starb,
weilit du noch, wie Vater starb, Johanna und Heinrich? Weil3t du noch,
wie ich Sankt Anton baute, Sankt Servatius und Bonifatius und Modestus,
den Damm zwischen Heiligenfeld und Blessenfeld, das Kloster fir die
WeiBlen Viter und fiir die Braunen, Erholungsheime fiir die barmherzigen
Schwestern, und jede Antwort klang mir im Ohr wie: Erbarme dich nnsen
Bauwerk auf Bauwerk gehiduft, Todesfall auf Todesfall; [...J« (KA 11,
S. 141£). Ins Grundsitzliche zusammengefal3t noch einmal im 12. Kapi-
tel, unmittelbar bevor sie den Schul auf den General abgibt: »Zeit wird
nicht als Ganzes, nur im Detail verstanden, sie darf hier nie zu Ge-
schichte werden, verstehst Du? Ich will dir ja gern glauben, daf3 du mei-
ne Augen schon gesehen hast, bei jemand, der eine rote Narbe tiberm
Nasenbein trug, ich will dir glauben, aber solche Angaben und solche
Zusammenhinge sind unerlaubt; hier ist immer Jeute, heute ist Verdun.

' Maurice Metleau-Ponty: Das Sichtbare und das Unsichtbare gefolgt von Arbeitsnoti-
gen. Miinchen 1986. S. 238 u. 246.

2 Paul Ricoeur: Zeit und Erziblung. Bd. 11: Zeit und literarische Erzihlung. Miin-
chen 1989. S. 180.



180 Werner Jung

Heute ist Heinrich gestorben, Otto gefallen, heute ist der 31. Mai 1942,
heute flisterte Heinrich mir ins Oht: Vorwdrts mit Hurra und Hindenburg,
[...J« (ebd., S. 237). Zeit ist also nicht, d.h. sie existiert nicht in ihren drei
Ebenen bzw. Dimensionen Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft;
vielmehr schiebt sich in einer perennierenden Gegenwart die Unheils-
linie der Vergangenheit vor die aktuelle Wahrnehmung. Darin dhnelt Jo-
hanna Fihmel schliefllich Walter Benjamins Engel der Geschichte, der
auch stets zuriickblicken muf3 und die Historie als gigantisches Trim-
merfeld vor sich aufragen sieht. Fatal die Konsequenzen — und zwar in
beiden Fillen: ob nun der Sturm, der vom Paradies herweht und den
Engel in eine unbekannte Zukunft, genannt Fortschritt, treibt, fiir den
letztendlichen Quietismus verantwortlich ist und die (vermeintlich) ge-
schichtsmichtigen Subjekte deaktiviert, oder ob die unabschlieSbare
Dauerreflexion Johannas zum Dezisionismus fihrtt.

Das Resultat ist dasselbe, und von ithm aus wird deutlich, daf3 sich
Bolls Zeit- wie zeitkritischer Gegenwartsroman in die von Georg Lukécs
als Desillusionsromantik bezeichnete Entwicklung des modernen Ro-
mans seit Mitte des 19. Jahrhunderts einschreibt und sie fortsetzt.
Nachdem alle Lécher verstopft und Optionen passé sind, nachdem das
Subjekt der Geschichte — egal in welcher gesellschaftlichen Position —
seine Handlungsmacht eingebiilit hat und zum ohnmichtigen Beob-
achter unsichtbarer Hinde und Michte degradiert worden ist, bleiben
lediglich Schwundformen von Spielméglichkeiten zuriick: neben dem
Fatalismus und Quietismus dezisionistische Positionen oder moralisch
orientierte Verweigerungsgesten, wie sie insbesondere von den west-
deutschen intellektuellen Nonkonformisten der 50er und frithen 60er
Jahre (Ohne-Mich) eingenommen worden sind. Dennoch bleibt Bélls
Roman offen — offen fir verschiedene Lesarten; d.h., dal3 er es dem Re-
zipienten selbst tberld3t, sich zur dargestellten und zur wirklichen Ge-
schichte zu verhalten.

Auf jeden Fall sind die narrativen Spielriume enger geworden, die das
Verhiltnis zwischen monumentaler Zeit (Ricoeur) und subjektiver (Ei-
gen-)Zeit ausloten bzw. die Bezichung von Welt- und Lebenszeit (mit
Hans Blumenberg zu sprechen) behandeln. Anders gesagt: das Gewicht
verschiebt sich auf die Seite einer immer kiirzer geratenden Eigenzeit,
bei der es lingst nicht mehr um den »Kairos< geht oder aber — von der
anderen Seite her betrachtet — um die verpal3ten Gelegenheiten, sondern
vielmehr um die Erinnerung, ja: den Erinnerungsstau (und eben nicht
mehr Erinnerungsstrom) im BewuBtsein.



6. September 1958 181

Wenn es zutrifft, was jingst erst wieder der Literaturwissenschaftler
Mark Currie festgestellt hat, dal3 alle Romane Geschichten iiber die Zeit
sind und, weiter noch, dal3 in Texten seit dem frithen 20. Jahrhundert
neue Erfahrungen mit der Zeit erprobt, entwickelt und ausgedriickt wer-
den”, dann stellt uns Heinrich Boll in Billard um halb zehn vor die Frage
herauszufinden, wie wir uns zur »Erinnerung« als »Aufgabe« — um eine
Formulierung aus Bolls Frankfurter Poetikvorlesung aufzugreifen — po-
sitionieren konnen: was also Erinnerung in unserer Zeit bedeutet und
welche perspektivischen Méglichkeiten in ihr liegen.

» Mark Currie: About Time. Narrative, Fiction and the Philosophy of Time.
Edinburgh 2007. S. 4 u. 6.



Inhalt

Vorbemerkung ...

J. H. Reid
Nur »Gesellenstucke«? — Zum Fruhwerk Heinrich Bolls ..............

Gerhard Sauder
Heinrich Bolls Léon-Bloy-Lektiire:
Usspriinge eines radikalen Katholizismus ...,

Philipp Alten
Heinrich Boll: Der lesende Soldat — eine Teilrekonstruktion
auf Grundlage der veréffentlichten Feldpostbriefe ..o,

Michael Vollmer
Die Ausdruckskraft der Dinge:
Heinrich B6lls Prosaskizze Besichtignng ..........covvvevnevnicenecenenns

Walter Delabar
Konstruktive Idylle — Thesen zu Heinrich Bolls
Gesellschaftskonzept in den frithen Erzidhlungen und Romanen

Thotsten Piplow
Zur Funktion von Klischees und Stereotypen
in drei Kurzprosatexten Heinrich BOIS ..o

Jost Keller
Bolls Saftelehre — oder: Humor und Wirklichkeit .....ccccovcvvviiennnns

Gisela Holfter
»... und es ist nicht gut fiir einen Autor, iber einen Gegenstand
zu schreiben, den er zu sehr mag« — Heinrich B6ll und Irland ...

Werner Jung
0. September 1958 ...

93

153



Jochen Vogt
Lebst Du noch? Und wohnst Du schon?
Luftkrieg, Wiederaufbau und Architekturkritik bei Heinrich Boll 183

Ralf Schnell

Asthetik der Moderne: Gruppenbild mit Damte ............ecueucueecnennne 197
Jochen Schubert

»Aufklirung in allen Stinden.. .«

Marginalien zu Asthetik und Sprache Heinrich Bolls .....cccccn, 235

Heinrich Boll: Briefe an Jenny Aloni
Ediert, eingeleitet und kommentiert von Markus Schifer ............. 249

AULOLENNINWELS  wovvviviieiiiiiteeete ettt ettt st e et e saeesreesteessesaeesreeseesanes 269



