
17

Devotio Moderna und Humanismus. Anfänge in Deventer, Spuren 

in Kalkar 

von Karl Helmer

Die Pfarrkirche St. Nicolai zu Kalkar ist ein Schatzhaus spätgotischer Schnitzkunst 
und Tafelmalerei. Die großen Arbeiten von Meister Arnt, Henrik Douverman und Jan 
Joest sind vom Geist der devotio moderna bestimmt, und die Reliquiengärten der 
Besloten Hoefjes zeugen vom religiös meditativen Leben der Devoten.
Guido de Werd und Alois van Doornick haben jetzt einen Kirchenführer vorgelegt, 
der Beachtung verdient.

Guido de Werd: St. Nicolaikirche Kalkar. Mit einem Beitrag von Alois van Doornick 
zu den Fenstern von Karl Martin Hartmann. Berlin und München: Deutscher Kunst-

verlag² 2016, 168 Seiten. Euro 15,-.

Diese Arbeit ist Anlass, auf die devotio und Zeugnisse ihrer Wirkung in Kalkar hin-
zuweisen. 
Mit dem 14. Jahrhundert beginnt eine fünfhundert Jahre währende kleine Eiszeit. 
Schlechtwetterperioden haben Missernten zur Folge und Mangelernährung schwächt 
die Menschen. Der Ergotismus, die Mutterkornvergiftung, folgt dem schlechten Wet-
ter.1 Ab 1350 fordert die Pest mehr als ein Drittel der Bewohner des Reichs. Menschen 
leben in Angst und Schrecken, sie fürchten den Zorn und die Strafe Gottes und erwar-
ten den Weltuntergang. Das Fresko des Jüngsten Gerichts in St. Nicolai illustriert die 
Gedanken und Ängste der Gläubigen.
Das geistige Leben ist von dramatischen Änderungen und Neuerungen bestimmt. Ne-
ben Weltklerus und Orden entstehen vielfältig religiöse Bewegungen, die bewusst auf 
Ordensregeln und hierarchische Ordnungen verzichten. Hospital- und Büßergemein-
schaften, Bruderschaften und Gebetszirkel führen ein eigenes Leben. In Sack und 
Asche ziehen selbsternannte Bußprediger durchs Land, verkünden das Strafgericht 
Gottes, predigen Umkehr und bringen die verunsicherten Gläubigen mit dem Verspre-
chen der Erlösung von allen Übeln um ihr Erspartes. 
Das ist die Welt, in der eine Gruppe frommer Christen in den Niederlanden neue Wege 
geht, eine neue Frömmigkeit, die devotio moderna, wird geboren. Sie richtet sich 

1 Vgl. Jankrift, Kay Peter: Brände, Stürme, Hungersnöte. Katastrophen in der mittelalterlichen 
Lebenswelt. Darmstadt 2003, S. 117ff; Helmer, Karl/Keller, Susanne: Antoniusfeuer. Traditio-
nen der Verehrung des Hl. Antonius Abbas in Kalkar, in: Kalender für das Klever Land auf das 
Jahr 2014 (2013), S. 48-64.



18

nicht gegen die Kirche, doch deutlich gegen ihre Verweltlichung, ihr Ziel ist nicht die 
Revolution, sondern eine Erneuerung nach frühchristlichen Vorbildern.
Ihr Initiator ist Geert Groote (1340-1384). Nach dem Besuch der Stiftsschule St. Le-
buinus in Deventer studierte er in Paris Philosophie, Theologie und Recht, wohl auch 
Medizin. Seine Aufenthalte an der Universität zu Prag, in Köln und Aachen sind be-
zeugt. Im Auftrag des Magistrats seiner Heimatstadt reiste er an den Hof des Papstes 
in Avignon. Kanonikate an der St. Martinskirche in Utrecht und der St. Marienkirche 
in Aachen erlaubten ihm ein aufwendiges Leben. Er liebte Vergnügungen und schöne 
Kleider, so berichtet sein Biograph Thomas Hemerken, den wir unter dem Namen 
Thomas von Kempen (1380-1471) kennen.2

Nach schwerer Krankheit bewog ihn sein Freund aus Pariser Tagen, der Karthäuser 
Heinrich Egher aus Kalkar, sein Leben zu ändern.3 Er wandte sich ab von Magie und 
Geheimwissenschaften, verbrannte seine Zauberbücher und stellte sein Elternhaus 
Armen zur Verfügung. Für drei Jahre zog er sich in das Karthäuserkloster Munnik-
huizen bei Arnheim zurück. Doch die Abgeschiedenheit von der Welt und die harte 
Askese entsprachen nicht seinem Charakter und Heinrich Egher riet ihm, sich auf die 
Arbeit in der Öffentlichkeit vorzubereiten. Die Priesterweihe hatte er nicht empfan-
gen, doch als Diakon erhielt er die Erlaubnis seines Bischofs, in der Diözese Utrecht 
zu predigen. Geert Groote war, traut man der Überlieferung, eine ungewöhnliche Er-
scheinung, glänzenden Geistes und von großer körperlicher Schönheit, bei aller Ein-
fachheit das ganze Gegenbild der zerzausten ungewaschenen Wanderpropheten. Und 
er war offenbar ein gewaltiger Redner, der die Menschen in seinen Bann schlug. Er 
erreichte sie in ihrer Sprache, lateinisch die Kleriker, niederdeutsch die Laien.
Wenn auch nur wenige Predigttexte überliefert sind,4 so ist doch der Inhalt seiner 
Verkündigung gut zu erschließen. Die Schrift De imitatione Christi libri IV - Von der 
Nachfolge Christi in vier Büchern, die Thomas von Kempen zugeschrieben wird,5 ist 
ein Zeugnis des Denkens und Lebens Geert Grootes und der frühen Devoten. Sie be-
schreibt Wege der Befreiung von sich und der Welt, gibt Hinweise zur inneren Samm-
lung, reflektiert die Geheimnisse göttlicher Liebe und der Vereinigung mit Christus 
im Abendmahl. Das Buch von der Nachfolge Christi ist ein Loblied frommer Beschei-
denheit und Demut. Der Weg zu Gott führt über die Absage an Prunk und Äußerlich-
keiten zur Meditation des Lebens und Leidens Christi. 

2 Vgl. Thomas von Kempen: Das Leben Meister Gerhards, übers. und eingel. von Herbert Rüs-
sel, Kulmbach² 2016, 44f.
3 Vgl. Kwiatkowski, Iris: Heinrich Egher von Kalkar (1328-1408), Universitätslehrer, Kartäu-
ser und Ordensschriftsteller, in: http://rheinische–geschichte.lvr.de/persoenlichkeiten/E/Seiten/
Heinrich EghervonKalkar.aspx; 5.10.2016.
4 Vgl. van Slee, Jacob Cornelis: Groote, Gerhaard, in: ADB 9 (1898), S. 730-733.
5 Zur Diskussion um die Autorschaft vgl. Alberts, W. Jappe: Zur Historiographie der Devotio 
Moderna und ihrer Erforschung, in: Westfälische Forschungen 11 (1958), S. 51-67, hier S. 51-
57.



19

Das Gedankengut der devotio moderna prägt das religiöse Leben des 15. und 16. Jahr-
hunderts in Mitteleuropa unterhalb der Auseinandersetzungen von römischer Kirche 
und Reformation. Die großen Werke in St. Nicolai von Meister Arnt, Jan Joest und 
Henrik Douverman sind Ausdruck dieser Frömmigkeit. Sie stellen den Gläubigen das 
Leiden Christi und das Mitleiden seiner Mutter6 eindrucksvoll vor Augen und drängen 
zu innerer Ruhe und Demut. Auch die Besloten Hofjes erschließen sich vor diesem 
Hintergrund. Sie laden dazu ein, in blühenden Gärten mit den Heiligen stille Zwie-
sprache zu halten.
In der Nachbarschaft von Deventer entstand in Windesheim ein Kloster, in dem die 
Mönche nach Maßgaben der neuen Frömmigkeit in kontemplativer Abgeschiedenheit 
lebten. Dieses Kloster wurde der Vorort des nach ihm benannten Zusammenschlusses 
von Reformklöstern nach der Augustinerregel. Thomas von Kempen, der so entschie-
den auf die devotio wirkte, lebte in der Niederlassung auf dem Agnetenberg bei Zwol-
le, die zu den früh reformierten Klöstern gehörte. In unmittelbarer Nachbarschaft von 
Kalkar schlossen sich auch die Augustinerkonvente in Gaesdonck und Uedem der 
Kongregation an. 
Breitenwirkung in den Städten erreichte die neue Frömmigkeit über die Bruderschaft 
vom gemeinsamen Leben. Kleriker und Laien, auch fromme Frauen, schlossen sich 
zusammen und lebten in eigenen Häusern. Sie verdienten ihren Lebensunterhalt durch 
Handarbeit, die Schwestern vornehmlich durch Tuch- und Leinenweberei, die Brü-
der durch das Abschreiben, Drucken und Illustrieren von Büchern. Das Stundengebet 
strukturierte den Tag. Met een boekje in een hoekje widmeten sich die Brüder und 
Schwestern stiller Lektüre. Geert Groote hatte einen Kanon frommer Bücher verfasst, 
der sich in den Häusern durchsetzte. Genannt ist darin auch die Legenda Aurea, die 
Goldene Legende des Jacobus de Voragine aus dem 13. Jahrhundert, die in zahlrei-
chen Übertragungen ins Niederdeutsche von der Ijssel bis nach Ostwestfalen und Köln 
überliefert ist. Die Meister von St. Nicolai fanden darin den Stoff für ihre Werke.7 
Die Schwestern und Brüder folgten keiner Ordensregel und sie verzichteten auf eine 
einheitliche Kleidung. Sie wählten einen Status zwischen Klerus und Orden einerseits 
und Laien andererseits. Dieser mittlere Weg entsprach ihren Zielen.8 Als Gemein-
schaft und auch als einzelne wollten sie frei sein für ein Leben nach dem Vorbild der 
frühen Christen. 

6 Das Fest Gedächtnis der Sieben Schmerzen wird erstmals im Jahre 1423 in Köln erwähnt.
7 Siehe: Schlusemann, Rita: Von der Ijssel bis Ostwestfalen: ein Kulturgebiet?, in: Die Devotio 
Moderna. Sozialer und kultureller Transfer (1350-1580), Bd. 1, Dick E. H. de Boer und Iris 
Kwiatkowski  (Hrsg.): Frömmigkeit, Unterricht und Moral. Einheit und Vielfalt der Devotio 
Moderna an den Schnittstellen von Kirche und Gesellschaft, vor allem in der deutsch-nieder-
ländischen Grenzregion, Münster 2013, S. 57-84, hier S. 65 und S. 68f. 
8 Vgl. Elm, Kaspar: Die Bruderschaft vom gemeinsamen Leben. Eine geistliche Lebensform 
zwischen Kloster und Welt, Mittelalter und Neuzeit, in: Ons geestelijk erf 59 (1985), S. 470-
496.



20

Die Bewegung breitete sich vor allem im nordwestlichen Reichsgebiet aus. Zentren 
waren Münster, Köln, Hildesheim und für den Niederrhein Wesel und Emmerich.9 In 
Kalkar wurde im Jahre 1413 der Caecilienkonvent gestiftet, ein Haus der Schwes-
tern vom gemeinsamen Leben. Eine zweite Niederlassung unter dem Patrozinium der 
Hl. Ursula, die möglicherweise schon um 1400 entstand, wurde 1578 aufgelöst, das 
Vermögen dem Caecilienkonvent inkorporiert.10 Wie auch anderswo war der Zulauf 
beträchtlich, so dass der Herzog von Kleve die Zahl der Schwestern beider Konven-
te auf 110 begrenzen musste. Das Haus des Ursulakonvents ging schließlich an die 
Birgittenschwestern aus Marienbaum, die ihm den Namen Maria floris - Marienblum 
gaben. 
Verwirrend sind die Bezeichnungen der beiden Niederlassungen als Kleiner und Gro-
ßer Beginenkonvent,11 Wilhelm Janssen deutet das so: „[…] die Differenzen zwischen 
den beiden semireligiösen (halbklösterlichen) Lebensformen [waren] so wenig ausge-
prägt, daß manche Beginenniederlassung sich in ein Schwesternhaus umwandelte und 
die Umwelt keinen Unterschied sah. Sie subsumierte alles unter dem Sammelbegriff 
´Beginen´. Selbst im Rückblick ist es schwer, die Zugehörigkeiten zu einzelnen Ty-
pen des Semireligiosentums zu sondern. Frömmigkeit, aber auch das Bestreben von 
Frauen, die keine Ehe eingehen konnten oder wollten, dort ein gesichertes Zuhause 
zu finden, ließ im 15. Jh. die Zahl dieser ´Beginen´-Häuser in die Höhe schnellen.“12 
Dass die Konvente ihre Unabhängigkeit nicht immer durchhalten wollten oder konn-
ten, belegt das Beispiel des Kalkarer Caecilienkonvents, der 1465 die Augustinerregel 
annahm. Die Trennlinie zwischen Augustinerklöstern und den Bruderschaftskonven-
ten war offenbar nicht scharf gezogen. 
Die Mönche der Windesheimer Kongregation und die Bruderschaften vom gemein-
samen Leben standen zu ihrer Zeit in hohem Ansehen. Der Xantener Stiftsdekan Ar-
nold Heymerick (1424-1491) ist ein wichtiger und beredter Zeuge.13 Gebürtig aus 
einer Klever Dienstmannenfamilie, besuchte er die Schulen in Deventer, Zwolle und 
Zutphen und wohnte bei den Brüdern. Zeitlebens blieb er Deventer und den Devoten 

9 Vgl. Persoons, E.: De verspreiding der Moderne Devotie, in: C. C. De Bruin/E. Persoons/A.G. 
Weiler: Geert Grote en de Moderne Devotie, Zutphen 1984, S. 57-101.
10 Vgl. Wolff, J. A.: Geschichte der Stadt Calcar während ihrer Blüthe mit Berücksichtigung der 
früheren und späteren Zeit, Frankfurt am Main 1863, S- 37.
11 Siehe: Gorissen, Friedrich: Niederrheinischer Städteatlas. Klevische Städte, 2. Heft: Kalkar. 
Kleve 1953, S. 51.
12 Janssen, Wilhelm: Die Kirche am Niederrhein im Spätmittelalter, in: Heinrich Janssen und 
Udo Grote (Hrsg.): Zwei Jahrtausende Kirche am Niederrhein, Münster² 2001, S. 103-117, hier 
S. 114.
13 Das Folgende nach: Scheler, Dieter: Die „neuen Frommen“ in der Sicht eines „alten From-
men“. Der Xantner Dekan Arnold Heymerick und sein Traktat „Persuasio de cappata religione 
non ineunda ante puberes annos“, n:  Die Devotio Moderna. Sozialer und kultureller Transfer 
(1350-1580), Bd. 1, Dick E. H. de Boer und Iris Kwiatkowski (Hrsg.): Münster 2013, S. 117-
130. 



21

verbunden. An der päpstlichen Kurie war er Tischgenosse des Piccolominipapstes 
Pius II. und lernte aus erster Hand den italienischen Humanismus kennen. Er erhielt 
Pfründen in Utrecht und Deventer und das Stiftsdekanat in Xanten, für Pius II. und 
seinen Nachfolger verwaltete er die Xantener Propstei. 
In einem umfangreichen Brief an seinen Neffen aus dem Jahre 1476, den Kölner 
Studenten Johannes Sluter, entwarf er ein Tableau der geistlichen Gemeinschaften, 
das dem jungen Theologen eine Wahl ermöglichen sollte. Arnold warnt vor den Ka-
puzenträgern, besonders den Bettelmönchen. Müßiggang verführe zum Lotterleben. 
Über den grünen Klee lobt er die Kanoniker der Windesheimer Kongregation. Sie 
verdienten ihren Unterhalt durch das Schreiben von Büchern und sie seien sich nicht 
zu schade, mit eigenen Händen ihre Klöster zu bauen, wie das Beispiel der Gründung 
in der Gaesdonck zeige. Den Menschen begegneten sie heiter und zuvorkommend 
und sie führten ein engelgleiches Leben in tiefer Religiosität, ohne Übertreibungen 
und in abgewogenem Maß.14 
Die Brüder vom gemeinsamen Leben verdienten ihren Unterhalt, so Arnold, durch das 
Abschreiben von Büchern. Tausende Schüler hätten sie aus eigenen Mitteln leiblich 
und geistig versorgt. Ihr Umgang sei bescheiden und freundlich, in Freude und Leid 
moderat, ihre Rede offen und ruhig, ihre geistige Einstellung integer und abgewogen 
und ihre Lebensführung untadelig. Sie unterstützten Arme, seien gastfreundlich und 
ihr Rat und ihre Hilfe seien schnell und effizient.15 
Mit Geert Groote, den Mönchen der Windesheimer Kongregation und den Brüdern 
vom gemeinsamen Leben fasste der Humanismus im Deutschen Reich Fuß. „Der Vor-
rang der Gelehrsamkeit und der pädagogischen Reform vor der Poesie und der ästhe-
tischen Erneuerung des Lebens“16 unterscheidet den Humanismus diesseits der Alpen 
von der italienischen Bewegung. Auch findet sich hier „ein stärkeres Betonen des 
christlichen Elements gegenüber dem literarischen Paganismus der Italiener.“17 Die 
Erneuerung aus dem Geiste der Bibel und der Kirchenväter war das Ziel. Mit den ita-
lienischen Humanisten verband ihn eine starke Antipathie gegen den durch die Scho-

14 Vgl. Arnold Heymerinck: Persuasio de cappata Religione non ineunda ante puberes annos. 
Hrsg. von Dieter Scheler,  in: Die Devotio Moderna. Sozialer und kultureller Transfer (1350-
1580), Bd. 1, Dick E. H. de Boer und Iris Kwiatkowski (Hrsg.): Münster 2013, S. 131-169, 
hier S. 162. F.76ra: viri certe ut habitu. sic conscientiaquoque candissimi. non pendula quidem 
fronte aut dextrorsum. vel sinistrorsum. deflexo collo. sed erectis penitus cervicibus palam ac 
modeste incedunt. comes. benigni. hilaresque. apud omnes tum parvos. tum maiores. Nulla 
quidem vivendi extremitate. sed temperate quadam ac mediocri disciplina religiosissimam. ac 
angelicam vivunt vitam.
15 Vgl. Arnold: Persuasio, S. 165. F.76vb: Ad eos si te convertas. hos sane expertutus es in  ca-
ritate non fictos. incessu simplices. paciencia modestos. moribus graves. verbis facetos. ingenio 
integerrimos. vita mundissimos. Erga paupers misericordes. In hospites dapsiles. et omnem 
hominem consilio auxilioque promptissimos et efficacies.
16 Rüssel, Herbert: Einleitung zu: Thomas von Kempen: Das Leben Meister Gerhards, Kulm-
bach² 2016, S. 26.
17 Ebd.



22

lastik bestimmten Universitätsbetrieb. Man suchte stattdessen eine lebenspraktische 
Philosophie. Meister Geert und auch Thomas von Kempen schätzten Sokrates, Platon 
und Seneca. Frömmigkeit verband sich mit der Liebe zu Büchern und zum Studium. 
Die reiche Bibliothek Geert Grootes stand im Florenshuis, dem Brüderhaus seiner 
Heimatstadt, den Schülern zur Verfügung. Auch Thomas von Kempen benutzte sie. 
Viele Große der Zeit besuchten die Stiftsschule St. Lebuinus in Deventer und wohnten 
bei den Brüdern vom gemeinsamen Leben. Nikolaus von Kues (um 1401-1469) soll 
hier seine wissenschaftliche und religiöse Grundausbildung erhalten haben. „Bis zum 
Jahre 1500 setzten fast alle Humanisten ihren Stolz darein, Schüler von Deventer 
gewesen zu sein oder zum Mindesten mit dieser Schule und ihrem Leiter Alexander 
Hegius in freundschaftlich wissenschaftlichem Austausch zu stehen.“18 Alexander 
Hegius (1440-1498)19 war der wegweisende Lehrer. Er stammte aus Heek bei Ahaus, 
besuchte die Lateinschule der Johanniter in Steinfurt und studierte in Rostock. Der 
Humanist Rudolf Agricola (1442-1485) führte ihn in die griechische und lateinische 
Literatur ein. Alexander war Leiter der Großen Schule in Wesel und Rektor der Stifts-
schule St. Martin in Emmerich gewesen, bevor er im Jahre 1475 an die Stiftsschule in 
Deventer berufen wurde, der er bis zu seinem Tode im Jahre 1498 vorstand. Dort führ-
te er Griechisch als neues Unterrichtsfach ein. Ehemalige Deventer Schüler gründe-
ten berühmte Schulen und verbreiteten den Humanismus im Reich, Wessel Gansfort 
(1419-1484) in Groningen, Rudolf von Langen (1438-1519) in Münster und Ludwig 
Dringenberg (1410-1477) in Schlettstadt im Elsass. 
Der bekannteste Schüler Alexanders an der Stiftsschule St. Lebuinus war Erasmus 
von Rotterdam (1464/1469-1536). Von 1478 bis 1485 wohnte er bei den Brüdern in 
Deventer. Zwei Jahre später meldete er sich als Novize im Augustinerkloster Steyn 
bei Gouda. Seine wissenschaftlichen und literarischen Werke spiegeln den Geist der 
devotio moderna und des eng mit ihm verbundenen christlichen Humanismus. Auch 
Martin Luther (1483-1546) lebte kurze Zeit bei den Brüdern vom gemeinsamen Le-
ben in Magdeburg, den „Nullbrüdern“, wie er sie in einem Brief nennt,20 und er wurde 
Mönch im Kloster der Augustiner-Eremiten zu Erfurt. Luther war von der Frömmig-
keit und dem Ernst der Devoten beeindruckt. Er schätzte die Arbeit der Humanisten 
und nutzte sie, doch gestand er ihnen lediglich propädeutische Aufgaben für die Theo-
logie zu. 
Noch im Jahr 2016 lässt Heinz Schilling in seiner Lutherbiographie einen Topos an-
klingen, der die Geschichtsschreibung der devotio moderna und der Bruderschaft 
vom gemeinsamen Leben nachhaltig bestimmt hat. Er versteht sie als „Zwischenglied 

18 Ebd., S. 29. 
19 Vgl. den grundlegenden Beitrag: Schauerte, Norbert: Alexander Hegius. Ein Pädagoge an 
der Schwelle zum Humanismus. In: Westfälische Zeitschrift – Zeitschrift für vaterländische 
Geschichte und Altertumskunde 151/152 (2001/2002), S. 48-68, hier S. 48f.
20 Luther an Claus Storm, Bürgermeister von Magdeburg, am 15. Juni 1522. WA B 2, 563, 7. 



23

zwischen der religiösen Welt mittelalterlicher Orden und reformatorischem Gemein-
dechristentum“21. Schilling bezieht sich auf Kaspar Elm, der allerdings das Rezepti-
onsregister differenzierter anlegt.22 Bis ins 19. Jahrhundert wurden die Devoten vor 
allem aus protestantischer Sicht als Reformatoren vor der Reformation verstanden, als 
Vorbereiter des Täufertums, des Pietismus und des Puritanismus.23 
Ab der Mitte des 19. Jahrhunderts widersprach die katholische Bewegung in den Nie-
derlanden der „Protestantisierung“ der devotio und reklamierte sie als eine zutiefst 
katholische Tradition.24 Nicht Aufbruch noch Revolution seien ihre Ziele gewesen, 
sondern die Fortsetzung und Wiederaufnahme asketischer Traditionen des Mittelal-
ters. Bis in die fünfziger Jahre des 20. Jahrhunderts wurde die Auseinandersetzung 
zwischen den Vertretern der konfessionellen Geschichtsschreibung mit Leidenschaft 
und Engagement geführt. Seither geht es distanzierter zu, das gilt auch für die Deu-
tung der anderen mit dem Reformationsjubiläum erneut in den Blick gerückten religi-
ösen Bewegungen vor 1517. Die neuere Historiographie richtet sich auf traditionsbil-
dende Strukturen und Lebensformen. So gelten die Devoten seither als Wegbereiter 
humanistischer Bildung und Erziehung. Die religiöse Rezeption entdeckt abseits his-
torischer Perspektiven das geistig geistliche Erbe. 

21 Schilling, Heinz: Martin Luther. Rebell in einer Zeit des Umbruchs, München³ 2016, S. 32.
22 Vgl. Elm 1985, S. 470-473.
23 Vgl. Alberts 1958, S. 55f.
24 Vgl. ebd., S. 57-62.


