Devotio Moderna und Humanismus. Anfange in Deventer, Spuren
in Kalkar

von Karl Helmer

Die Pfarrkirche St. Nicolai zu Kalkar ist ein Schatzhaus spatgotischer Schnitzkunst
und Tafelmalerei. Die groBen Arbeiten von Meister Arnt, Henrik Douverman und Jan
Joest sind vom Geist der devotio moderna bestimmt, und die Reliquiengérten der
Besloten Hoefjes zeugen vom religios meditativen Leben der Devoten.

Guido de Werd und Alois van Doornick haben jetzt einen Kirchenfiihrer vorgelegt,
der Beachtung verdient.

Guido de Werd: St. Nicolaikirche Kalkar. Mit einem Beitrag von Alois van Doornick
zu den Fenstern von Karl Martin Hartmann. Berlin und Miinchen: Deutscher Kunst-

verlag? 2016, 168 Seiten. Euro 15,-.

Diese Arbeit ist Anlass, auf die devotio und Zeugnisse ihrer Wirkung in Kalkar hin-
zuweisen.

Mit dem 14. Jahrhundert beginnt eine fiinfhundert Jahre wiahrende kleine Eiszeit.
Schlechtwetterperioden haben Missernten zur Folge und Mangelerndhrung schwicht
die Menschen. Der Ergotismus, die Mutterkornvergiftung, folgt dem schlechten Wet-
ter.! Ab 1350 fordert die Pest mehr als ein Drittel der Bewohner des Reichs. Menschen
leben in Angst und Schrecken, sie fiirchten den Zorn und die Strafe Gottes und erwar-
ten den Weltuntergang. Das Fresko des Jiingsten Gerichts in St. Nicolai illustriert die
Gedanken und Angste der Glaubigen.

Das geistige Leben ist von dramatischen Anderungen und Neuerungen bestimmt. Ne-
ben Weltklerus und Orden entstehen vielfaltig religiose Bewegungen, die bewusst auf
Ordensregeln und hierarchische Ordnungen verzichten. Hospital- und Biiflergemein-
schaften, Bruderschaften und Gebetszirkel fiihren ein eigenes Leben. In Sack und
Asche ziehen selbsternannte BuBlprediger durchs Land, verkiinden das Strafgericht
Gottes, predigen Umkehr und bringen die verunsicherten Glaubigen mit dem Verspre-
chen der Erlésung von allen Ubeln um ihr Erspartes.

Das ist die Welt, in der eine Gruppe frommer Christen in den Niederlanden neue Wege
geht, eine neue Frommigkeit, die devotio moderna, wird geboren. Sie richtet sich

''Vgl. Jankrift, Kay Peter: Briande, Stiirme, Hungersnéte. Katastrophen in der mittelalterlichen
Lebenswelt. Darmstadt 2003, S. 117ff; Helmer, Karl/Keller, Susanne: Antoniusfeuer. Traditio-
nen der Verehrung des HI. Antonius Abbas in Kalkar, in: Kalender fiir das Klever Land auf das
Jahr 2014 (2013), S. 48-64.

17



nicht gegen die Kirche, doch deutlich gegen ihre Verweltlichung, ihr Ziel ist nicht die
Revolution, sondern eine Erneuerung nach frithchristlichen Vorbildern.

Ihr Initiator ist Geert Groote (1340-1384). Nach dem Besuch der Stiftsschule St. Le-
buinus in Deventer studierte er in Paris Philosophie, Theologie und Recht, wohl auch
Medizin. Seine Aufenthalte an der Universitit zu Prag, in K6ln und Aachen sind be-
zeugt. Im Auftrag des Magistrats seiner Heimatstadt reiste er an den Hof des Papstes
in Avignon. Kanonikate an der St. Martinskirche in Utrecht und der St. Marienkirche
in Aachen erlaubten ihm ein aufwendiges Leben. Er liebte Vergniigungen und schone
Kleider, so berichtet sein Biograph Thomas Hemerken, den wir unter dem Namen
Thomas von Kempen (1380-1471) kennen.?

Nach schwerer Krankheit bewog ihn sein Freund aus Pariser Tagen, der Karthduser
Heinrich Egher aus Kalkar, sein Leben zu dndern.’ Er wandte sich ab von Magie und
Geheimwissenschaften, verbrannte seine Zauberbiicher und stellte sein Elternhaus
Armen zur Verfiigung. Fiir drei Jahre zog er sich in das Karthduserkloster Munnik-
huizen bei Arnheim zuriick. Doch die Abgeschiedenheit von der Welt und die harte
Askese entsprachen nicht seinem Charakter und Heinrich Egher riet ihm, sich auf die
Arbeit in der Offentlichkeit vorzubereiten. Die Priesterweihe hatte er nicht empfan-
gen, doch als Diakon erhielt er die Erlaubnis seines Bischofs, in der Didzese Utrecht
zu predigen. Geert Groote war, traut man der Uberlieferung, eine ungewdhnliche Er-
scheinung, glinzenden Geistes und von grof3er korperlicher Schonheit, bei aller Ein-
fachheit das ganze Gegenbild der zerzausten ungewaschenen Wanderpropheten. Und
er war offenbar ein gewaltiger Redner, der die Menschen in seinen Bann schlug. Er
erreichte sie in ihrer Sprache, lateinisch die Kleriker, niederdeutsch die Laien.

Wenn auch nur wenige Predigttexte iiberliefert sind,* so ist doch der Inhalt seiner
Verkiindigung gut zu erschlieen. Die Schrift De imitatione Christi libri IV - Von der
Nachfolge Christi in vier Biichern, die Thomas von Kempen zugeschrieben wird,’ ist
ein Zeugnis des Denkens und Lebens Geert Grootes und der frithen Devoten. Sie be-
schreibt Wege der Befreiung von sich und der Welt, gibt Hinweise zur inneren Samm-
lung, reflektiert die Geheimnisse gottlicher Liebe und der Vereinigung mit Christus
im Abendmahl. Das Buch von der Nachfolge Christi ist ein Loblied frommer Beschei-
denheit und Demut. Der Weg zu Gott fiihrt {iber die Absage an Prunk und AuBerlich-
keiten zur Meditation des Lebens und Leidens Christi.

2Vgl. Thomas von Kempen: Das Leben Meister Gerhards, iibers. und eingel. von Herbert Riis-
sel, Kulmbach? 2016, 44f.

3 Vgl. Kwiatkowski, Iris: Heinrich Egher von Kalkar (1328-1408), Universititslehrer, Kartdu-
ser und Ordensschriftsteller, in: http://rheinische—geschichte.lvr.de/persoenlichkeiten/E/Seiten/
Heinrich EghervonKalkar.aspx; 5.10.2016.

4Vgl. van Slee, Jacob Cornelis: Groote, Gerhaard, in: ADB 9 (1898), S. 730-733.

5 Zur Diskussion um die Autorschaft vgl. Alberts, W. Jappe: Zur Historiographie der Devotio
Moderna und ihrer Erforschung, in: Westfilische Forschungen 11 (1958), S. 51-67, hier S. 51-
57.

18



Das Gedankengut der devotio moderna pragt das religiose Leben des 15. und 16. Jahr-
hunderts in Mitteleuropa unterhalb der Auseinandersetzungen von romischer Kirche
und Reformation. Die groBen Werke in St. Nicolai von Meister Arnt, Jan Joest und
Henrik Douverman sind Ausdruck dieser Frommigkeit. Sie stellen den Glaubigen das
Leiden Christi und das Mitleiden seiner Mutter® eindrucksvoll vor Augen und drangen
zu innerer Ruhe und Demut. Auch die Besloten Hofjes erschlieen sich vor diesem
Hintergrund. Sie laden dazu ein, in blithenden Gérten mit den Heiligen stille Zwie-
sprache zu halten.

In der Nachbarschaft von Deventer entstand in Windesheim ein Kloster, in dem die
Modnche nach Maligaben der neuen Frommigkeit in kontemplativer Abgeschiedenheit
lebten. Dieses Kloster wurde der Vorort des nach ithm benannten Zusammenschlusses
von Reformkldstern nach der Augustinerregel. Thomas von Kempen, der so entschie-
den auf die devotio wirkte, lebte in der Niederlassung auf dem Agnetenberg bei Zwol-
le, die zu den friih reformierten Kldstern gehorte. In unmittelbarer Nachbarschaft von
Kalkar schlossen sich auch die Augustinerkonvente in Gaesdonck und Uedem der
Kongregation an.

Breitenwirkung in den Stédten erreichte die neue Frommigkeit {iber die Bruderschaft
vom gemeinsamen Leben. Kleriker und Laien, auch fromme Frauen, schlossen sich
zusammen und lebten in eigenen Hausern. Sie verdienten ihren Lebensunterhalt durch
Handarbeit, die Schwestern vornehmlich durch Tuch- und Leinenweberei, die Brii-
der durch das Abschreiben, Drucken und Illustrieren von Biichern. Das Stundengebet
strukturierte den Tag. Met een boekje in een hoekje widmeten sich die Briider und
Schwestern stiller Lektiire. Geert Groote hatte einen Kanon frommer Biicher verfasst,
der sich in den Hausern durchsetzte. Genannt ist darin auch die Legenda Aurea, die
Goldene Legende des Jacobus de Voragine aus dem 13. Jahrhundert, die in zahlrei-
chen Ubertragungen ins Niederdeutsche von der Ijssel bis nach Ostwestfalen und KoIn
iiberliefert ist. Die Meister von St. Nicolai fanden darin den Stoff fiir ihre Werke.”
Die Schwestern und Briider folgten keiner Ordensregel und sie verzichteten auf eine
einheitliche Kleidung. Sie wéhlten einen Status zwischen Klerus und Orden einerseits
und Laien andererseits. Dieser mittlere Weg entsprach ihren Zielen.? Als Gemein-
schaft und auch als einzelne wollten sie frei sein fiir ein Leben nach dem Vorbild der
frithen Christen.

®Das Fest Gedéchtnis der Sieben Schmerzen wird erstmals im Jahre 1423 in Ko6ln erwéhnt.

" Siehe: Schlusemann, Rita: Von der Ijssel bis Ostwestfalen: ein Kulturgebiet?, in: Die Devotio
Moderna. Sozialer und kultureller Transfer (1350-1580), Bd. 1, Dick E. H. de Boer und Iris
Kwiatkowski (Hrsg.): Frommigkeit, Unterricht und Moral. Einheit und Vielfalt der Devotio
Moderna an den Schnittstellen von Kirche und Gesellschaft, vor allem in der deutsch-nieder-
landischen Grenzregion, Miinster 2013, S. 57-84, hier S. 65 und S. 68f.

8 Vgl. Elm, Kaspar: Die Bruderschaft vom gemeinsamen Leben. Eine geistliche Lebensform
zwischen Kloster und Welt, Mittelalter und Neuzeit, in: Ons geestelijk erf 59 (1985), S. 470-
496.

19



Die Bewegung breitete sich vor allem im nordwestlichen Reichsgebiet aus. Zentren
waren Miinster, Koln, Hildesheim und fiir den Niederrhein Wesel und Emmerich.’ In
Kalkar wurde im Jahre 1413 der Caecilienkonvent gestiftet, ein Haus der Schwes-
tern vom gemeinsamen Leben. Eine zweite Niederlassung unter dem Patrozinium der
HI. Ursula, die moglicherweise schon um 1400 entstand, wurde 1578 aufgeldst, das
Vermdgen dem Caecilienkonvent inkorporiert.'® Wie auch anderswo war der Zulauf
betrichtlich, so dass der Herzog von Kleve die Zahl der Schwestern beider Konven-
te auf 110 begrenzen musste. Das Haus des Ursulakonvents ging schliefSlich an die
Birgittenschwestern aus Marienbaum, die ihm den Namen Maria floris - Marienblum
gaben.

Verwirrend sind die Bezeichnungen der beiden Niederlassungen als Kleiner und Gro-
Ber Beginenkonvent,' Wilhelm Janssen deutet das so: ,,[...] die Differenzen zwischen
den beiden semireligidsen (halbklsterlichen) Lebensformen [waren] so wenig ausge-
prégt, dall manche Beginenniederlassung sich in ein Schwesternhaus umwandelte und
die Umwelt keinen Unterschied sah. Sie subsumierte alles unter dem Sammelbegriff
"Beginen’. Selbst im Riickblick ist es schwer, die Zugehdrigkeiten zu einzelnen Ty-
pen des Semireligiosentums zu sondern. Frommigkeit, aber auch das Bestreben von
Frauen, die keine Ehe eingehen konnten oder wollten, dort ein gesichertes Zuhause
zu finden, lieB im 15. Jh. die Zahl dieser ‘Beginen’-Héuser in die Hohe schnellen. !
Dass die Konvente ihre Unabhdngigkeit nicht immer durchhalten wollten oder konn-
ten, belegt das Beispiel des Kalkarer Caecilienkonvents, der 1465 die Augustinerregel
annahm. Die Trennlinie zwischen Augustinerkldstern und den Bruderschaftskonven-
ten war offenbar nicht scharf gezogen.

Die Monche der Windesheimer Kongregation und die Bruderschaften vom gemein-
samen Leben standen zu ihrer Zeit in hohem Ansehen. Der Xantener Stiftsdekan Ar-
nold Heymerick (1424-1491) ist ein wichtiger und beredter Zeuge."® Gebiirtig aus
einer Klever Dienstmannenfamilie, besuchte er die Schulen in Deventer, Zwolle und
Zutphen und wohnte bei den Briidern. Zeitlebens blieb er Deventer und den Devoten

9 Vgl. Persoons, E.: De verspreiding der Moderne Devotie, in: C. C. De Bruin/E. Persoons/A.G.
Weiler: Geert Grote en de Moderne Devotie, Zutphen 1984, S. 57-101.

10Vgl. Wolff, J. A.: Geschichte der Stadt Calcar wihrend ihrer Bliithe mit Berticksichtigung der
fritheren und spiteren Zeit, Frankfurt am Main 1863, S- 37.

! Siehe: Gorissen, Friedrich: Niederrheinischer Stidteatlas. Klevische Stidte, 2. Heft: Kalkar.
Kleve 1953, S. 51.

12 Janssen, Wilhelm: Die Kirche am Niederrhein im Spétmittelalter, in: Heinrich Janssen und
Udo Grote (Hrsg.): Zwei Jahrtausende Kirche am Niederrhein, Miinster? 2001, S. 103-117, hier
S. 114.

13 Das Folgende nach: Scheler, Dieter: Die ,,neuen Frommen® in der Sicht eines ,,alten From-
men®. Der Xantner Dekan Arnold Heymerick und sein Traktat ,,Persuasio de cappata religione
non ineunda ante puberes annos“, n: Die Devotio Moderna. Sozialer und kultureller Transfer
(1350-1580), Bd. 1, Dick E. H. de Boer und Iris Kwiatkowski (Hrsg.): Miinster 2013, S. 117-
130.

20



verbunden. An der pépstlichen Kurie war er Tischgenosse des Piccolominipapstes
Pius II. und lernte aus erster Hand den italienischen Humanismus kennen. Er erhielt
Pfriinden in Utrecht und Deventer und das Stiftsdekanat in Xanten, fiir Pius II. und
seinen Nachfolger verwaltete er die Xantener Propstei.

In einem umfangreichen Brief an seinen Neffen aus dem Jahre 1476, den Kélner
Studenten Johannes Sluter, entwarf er ein Tableau der geistlichen Gemeinschaften,
das dem jungen Theologen eine Wahl ermdglichen sollte. Arnold warnt vor den Ka-
puzentragern, besonders den Bettelmdnchen. MiiBBiggang verfithre zum Lotterleben.
Uber den griinen Klee lobt er die Kanoniker der Windesheimer Kongregation. Sie
verdienten ihren Unterhalt durch das Schreiben von Biichern und sie seien sich nicht
zu schade, mit eigenen Hénden ihre Kloster zu bauen, wie das Beispiel der Griindung
in der Gaesdonck zeige. Den Menschen begegneten sie heiter und zuvorkommend
und sie fiihrten ein engelgleiches Leben in tiefer Religiositit, ohne Ubertreibungen
und in abgewogenem MaQ. '

Die Briider vom gemeinsamen Leben verdienten ihren Unterhalt, so Arnold, durch das
Abschreiben von Biichern. Tausende Schiiler hétten sie aus eigenen Mitteln leiblich
und geistig versorgt. [hr Umgang sei bescheiden und freundlich, in Freude und Leid
moderat, ihre Rede offen und ruhig, ihre geistige Einstellung integer und abgewogen
und ihre Lebensfithrung untadelig. Sie unterstiitzten Arme, seien gastfreundlich und
ihr Rat und ihre Hilfe seien schnell und effizient.'

Mit Geert Groote, den Mdnchen der Windesheimer Kongregation und den Briidern
vom gemeinsamen Leben fasste der Humanismus im Deutschen Reich FuB3. ,,Der Vor-
rang der Gelehrsamkeit und der padagogischen Reform vor der Poesie und der dsthe-
tischen Erneuerung des Lebens !¢ unterscheidet den Humanismus diesseits der Alpen
von der italienischen Bewegung. Auch findet sich hier ,.ein stirkeres Betonen des
christlichen Elements gegeniiber dem literarischen Paganismus der Italiener.“!” Die
Erneuerung aus dem Geiste der Bibel und der Kirchenviter war das Ziel. Mit den ita-
lienischen Humanisten verband ihn eine starke Antipathie gegen den durch die Scho-

4 Vgl. Arnold Heymerinck: Persuasio de cappata Religione non ineunda ante puberes annos.
Hrsg. von Dieter Scheler, in: Die Devotio Moderna. Sozialer und kultureller Transfer (1350-
1580), Bd. 1, Dick E. H. de Boer und Iris Kwiatkowski (Hrsg.): Miinster 2013, S. 131-169,
hier S. 162. F.76ra: viri certe ut habitu. sic conscientiaquoque candissimi. non pendula quidem
fronte aut dextrorsum. vel sinistrorsum. deflexo collo. sed erectis penitus cervicibus palam ac
modeste incedunt. comes. benigni. hilaresque. apud omnes tum parvos. tum maiores. Nulla
quidem vivendi extremitate. sed temperate quadam ac mediocri disciplina religiosissimam. ac
angelicam vivunt vitam.

15 Vgl. Arnold: Persuasio, S. 165. F.76vb: Ad eos si te convertas. hos sane expertutus es in ca-
ritate non fictos. incessu simplices. paciencia modestos. moribus graves. verbis facetos. ingenio
integerrimos. vita mundissimos. Erga paupers misericordes. In hospites dapsiles. et omnem
hominem consilio auxilioque promptissimos et efficacies.

16 Riissel, Herbert: Einleitung zu: Thomas von Kempen: Das Leben Meister Gerhards, Kulm-
bach? 2016, S. 26.

17 Ebd.

21



lastik bestimmten Universitdtsbetrieb. Man suchte stattdessen eine lebenspraktische
Philosophie. Meister Geert und auch Thomas von Kempen schétzten Sokrates, Platon
und Seneca. Frommigkeit verband sich mit der Liebe zu Biichern und zum Studium.
Die reiche Bibliothek Geert Grootes stand im Florenshuis, dem Briiderhaus seiner
Heimatstadt, den Schiilern zur Verfligung. Auch Thomas von Kempen benutzte sie.
Viele Grofe der Zeit besuchten die Stiftsschule St. Lebuinus in Deventer und wohnten
bei den Briidern vom gemeinsamen Leben. Nikolaus von Kues (um 1401-1469) soll
hier seine wissenschaftliche und religiose Grundausbildung erhalten haben. ,,Bis zum
Jahre 1500 setzten fast alle Humanisten ihren Stolz darein, Schiiler von Deventer
gewesen zu sein oder zum Mindesten mit dieser Schule und ihrem Leiter Alexander
Hegius in freundschaftlich wissenschaftlichem Austausch zu stehen.'® Alexander
Hegius (1440-1498)" war der wegweisende Lehrer. Er stammte aus Heek bei Ahaus,
besuchte die Lateinschule der Johanniter in Steinfurt und studierte in Rostock. Der
Humanist Rudolf Agricola (1442-1485) fiihrte ihn in die griechische und lateinische
Literatur ein. Alexander war Leiter der GroB3en Schule in Wesel und Rektor der Stifts-
schule St. Martin in Emmerich gewesen, bevor er im Jahre 1475 an die Stiftsschule in
Deventer berufen wurde, der er bis zu seinem Tode im Jahre 1498 vorstand. Dort fiihr-
te er Griechisch als neues Unterrichtsfach ein. Ehemalige Deventer Schiiler griinde-
ten beriihmte Schulen und verbreiteten den Humanismus im Reich, Wessel Gansfort
(1419-1484) in Groningen, Rudolf von Langen (1438-1519) in Miinster und Ludwig
Dringenberg (1410-1477) in Schlettstadt im Elsass.

Der bekannteste Schiiler Alexanders an der Stiftsschule St. Lebuinus war Erasmus
von Rotterdam (1464/1469-1536). Von 1478 bis 1485 wohnte er bei den Briidern in
Deventer. Zwei Jahre spéter meldete er sich als Novize im Augustinerkloster Steyn
bei Gouda. Seine wissenschaftlichen und literarischen Werke spiegeln den Geist der
devotio moderna und des eng mit ihm verbundenen christlichen Humanismus. Auch
Martin Luther (1483-1546) lebte kurze Zeit bei den Briidern vom gemeinsamen Le-
ben in Magdeburg, den ,,Nullbriidern, wie er sie in einem Brief nennt,* und er wurde
Monch im Kloster der Augustiner-Eremiten zu Erfurt. Luther war von der Frommig-
keit und dem Ernst der Devoten beeindruckt. Er schitzte die Arbeit der Humanisten
und nutzte sie, doch gestand er ihnen lediglich propadeutische Aufgaben fiir die Theo-
logie zu.

Noch im Jahr 2016 ldsst Heinz Schilling in seiner Lutherbiographie einen Topos an-
klingen, der die Geschichtsschreibung der devotio moderna und der Bruderschaft
vom gemeinsamen Leben nachhaltig bestimmt hat. Er versteht sie als ,,Zwischenglied

¥ Ebd., S. 29.

1 Vgl. den grundlegenden Beitrag: Schauerte, Norbert: Alexander Hegius. Ein Pddagoge an
der Schwelle zum Humanismus. In: Westfélische Zeitschrift — Zeitschrift fiir vaterldndische
Geschichte und Altertumskunde 151/152 (2001/2002), S. 48-68, hier S. 48f.

20 Luther an Claus Storm, Biirgermeister von Magdeburg, am 15. Juni 1522. WA B 2, 563, 7.

22



zwischen der religiosen Welt mittelalterlicher Orden und reformatorischem Gemein-
dechristentum®?!. Schilling bezieht sich auf Kaspar Elm, der allerdings das Rezepti-
onsregister differenzierter anlegt.”> Bis ins 19. Jahrhundert wurden die Devoten vor
allem aus protestantischer Sicht als Reformatoren vor der Reformation verstanden, als
Vorbereiter des Taufertums, des Pietismus und des Puritanismus.?

Ab der Mitte des 19. Jahrhunderts widersprach die katholische Bewegung in den Nie-
derlanden der ,,Protestantisierung® der devotio und reklamierte sie als eine zutiefst
katholische Tradition.?* Nicht Aufbruch noch Revolution seien ihre Ziele gewesen,
sondern die Fortsetzung und Wiederaufnahme asketischer Traditionen des Mittelal-
ters. Bis in die fiinfziger Jahre des 20. Jahrhunderts wurde die Auseinandersetzung
zwischen den Vertretern der konfessionellen Geschichtsschreibung mit Leidenschaft
und Engagement gefiihrt. Seither geht es distanzierter zu, das gilt auch fiir die Deu-
tung der anderen mit dem Reformationsjubildum erneut in den Blick geriickten religi-
0sen Bewegungen vor 1517. Die neuere Historiographie richtet sich auf traditionsbil-
dende Strukturen und Lebensformen. So gelten die Devoten seither als Wegbereiter
humanistischer Bildung und Erziehung. Die religiése Rezeption entdeckt abseits his-
torischer Perspektiven das geistig geistliche Erbe.

21 Schilling, Heinz: Martin Luther. Rebell in einer Zeit des Umbruchs, Miinchen?® 2016, S. 32.
2 Vgl. Elm 1985, S. 470-473.

B Vgl. Alberts 1958, S. 55f.

2% Vgl. ebd., S. 57-62.

23



