Christian Kravagna

REINHEIT DER KUNST IN ZEITEN DER
TRANSKULTURALITAT: MODERNISTISCHE KUNST-
THEORIE UND DIE KULTUR DER MIGRATION

Dieser Aufsatz handelt von einigen (unméglichen) Begegnungen zwischen dem Den-
ken der Transkulturalitit als der Kultur der Migration und der modernistischen
Kunsttheorie in der Mitte des 20. Jahrhunderts. Der regionale Kontext ist Amerika
mit dem Schwerpunkt USA. Modernistische Kunsttheorie und Transcultural Studies
stehen einander zu dieser Zeit als diametral entgegengesetzte Konzepte kultureller
Produktion gegeniiber und wurden bisher nur selten in eine Beziehung zueinander
gebracht. Meine Frage nach den Kontakten zwischen einer bestimmten und zu ihrer
Zeit méchtigen Theorie der modernen Kunst und einem kultur- und gesellschafts-
theoretischen Ansatz, der erst Jahrzehnte spater im Zusammenhang von Kulturthe-
orien der Migrationsgesellschaft und postkolonialer Modernekritik breite Anerken-
nung erfahren sollte, ist das Produkt eines Zusammentreffens duflerer Umsténde,
deshalb jedoch nicht zufillig. Wie dieser Aufsatz zu zeigen versucht, markieren diese
beiden intellektuellen Stromungen einen Kampf um Kultur, der nicht nur als theore-
tischer, sondern auch als politischer Kampf um gesellschaftliche Privilegien bezie-
hungsweise Rechte und Anerkennung zu verstehen ist.

Die Frithgeschichte des (theoretischen) Denkens und bewussten (auch kiinstleri-
schen) Praktizierens von Transkulturalitit war eines meiner Forschungsinteressen
zum Zeitpunkt der von Burcu Dogramaci ausgesprochenen Vortragseinladung an die
Ludwig-Maximilians-Universitit Miinchen. Einige Wochen vor meinem eigenen
Vortrag hatte Sabine Eckmann in derselben Reihe zum Zusammenhang von Exil und
Modernismus in den USA gesprochen (siehe Eckmanns Beitrag in diesem Buch) und
dabei die spannende Frage nach einer ,modernistischen Exilasthetik“ aufgeworfen.
Damit war bereits ein regionaler und historischer Raum der Debatte um Migration
und kiinstlerische Produktion geéffnet, in den von einer anderen Seite einzutreten

mir sinnvoll erschien. Als konkrete Route der Intervention in diesen Raum dringten

Christian Kravagna | MODERNISTISCHE KUNSTTHEORIE UND MIGRATION 43



Abb. 1: Maja Vukoje, Billboard, 2011, Acryl auf Leinwand, 200 x 250 cm, Tiroler Landesmuseum
Ferdinandeum

sich mir dabei einige Bilder einer zeitgenossischen Malerin aus Wien auf, mit denen
ich mich kurz davor anlisslich eines Katalogbeitrags beschaftigt hatte.! Diese Bilder
der serbisch-06sterreichischen Kiinstlerin Maja Vukoje sind nicht nur in ihren bildne-
rischen Verfahren eminent hybrid im Sinne einer ausgeprigten Transmedialitit, son-
dern auch durch eine motivische und symbolische Bildwelt gekennzeichnet, die sich
immer wieder auf den Raum der transkulturellen Amerikas, vor allem der karibi-
schen Inseln, bezieht, aber die dort aufgefundenen Motive der Verwandlung und der
Maskerade auch in andere politisch-historische Rdume, insbesondere den zersplit-
terten Raum des ehemaligen Jugoslawien, transponiert. In erster Linie interessierte
mich an dieser Malerei die Frage, wie und aus welchen Griinden eine ,,migrantische®
Kiinstlerin Probleme von Identitit und Verortung, Verlust und Identifikation gewis-
sermaflen indirekt, also tiber geografische und kulturelle Umwege, ins Bild setzt.
»Billboard® (2011) geht in der Reflexion der Malerei als Medium einen Schritt
weiter (Abb. 1). Hier nimmt die unbearbeitete rohe Leinwand den gréfiten Teil der

44



Bildflache ein. Der materielle Trager steht buchstdblich im Zentrum des Bildes.
Zugleich représentiert die unbearbeitete Leinwand die Fliche einer Plakatwand,
die auf einer gegenstindlichen Ebene leer erscheint, auf der Bildebene stellt sie eine
Plakatwand dar. Dariiber hinaus ist nicht viel zu sehen, nur ein Teil der Konstruktion
der Wand und ein Stiick nicht weiter differenzierter Landschaft, ebenso in Grauténen
gehalten wie der Himmel, aus dem ein fahles Sonnenlicht von hinten auf die Plakat-
wand fillt. An einigen Stellen scheint das Licht durch Locher in der Plakatwand
hindurch. ,Locher® die auf der Ebene der malerischen Wirklichkeit nicht durch
Fehlstellen, sondern durch Auftragen weniger Farbflecken entstehen.

,»Billboard“ ist von besonderem Interesse, wenn man das Bild im Zusammenhang
von Vukojes ,hybriden® Bildern zu Transkulturalitt, Grenziiberschreitung und Iden-
titaitswechsel sieht. Wie ,,Billboard® tiber die Materialitdt der Malerei in Beziehung
zur ihren illusionistischen Qualititen reflektiert, erinnert es an eine zentrale Debatte
in der Kunst und Kunsttheorie Mitte des 20. Jahrhunderts. Die modernistische
Kunsttheorie, vertreten vor allem durch Clement Greenberg, sah das ,Wesen® jeder
kiinstlerischen Gattung in der Besinnung darauf, was ,,in jeder einzelnen Kunst ein-
zigartig und irreduzibel ist“? Als zentrale Aufgabe der einzelnen Kiinste wurde ihre
Selbstdefinition, also die Bestimmung des Eigenen und die méglichst vollstindige
Ausgrenzung alles Uneigentlichen, proklamiert. Fiir die Malerei als Leitmedium der
modernistischen Kunsttheorie bedeutete dies die Reduktion auf ihre ,essenziellen”
Eigenschaften, die Flachigkeit und die rein optische Erfahrung, und den Ausschluss

des Figurativen, des Plastischen und des Narrativen.

1. Reinheit, Identitit und Moderne

Die Locher in Vukojes ,,Billboard® - ein illusionistisches Bild zum Problem der
Malerei als Medium der Reprasentation und Ausldser von nicht gegenstandsgebun-
denen visuellen Sensationen - erinnern an das Paradigma der Flatness in der moder-
nistischen Theorie und an Greenbergs berithmtes Diktum, dass die essenzielle
Flachigkeit des Mediums nicht im Sinne einer perspektivischen Illusion von Raum
»durchlochert (,hole through*) werden diirfe.> Greenberg geht von intrinsischen
Gesetzmafligkeiten der verschiedenen Kiinste aus. Die Leistung der modernen Kunst
bestiinde zuerst und vor allem in dem Erkennen und Anerkennen der jeweiligen We-
senseigenschaften von Skulptur oder Malerei. Aus dem zunehmenden Bewusstsein

und der Akzeptanz der ,urspriingliche[n] Flichigkeit der aufgespannten Leinwand“4

Christian Kravagna | MODERNISTISCHE KUNSTTHEORIE UND MIGRATION 45



und der reinen Visualitdt der Malerei resultiert die Notwendigkeit, alles Uneigent-
liche auszuschlieflen, alles dem Medium ,,Fremde® zu verwerfen. ,Die Avantgarde-
Kunst®, schreibt Greenberg 1940 in seinem Text ,,Zu einem neueren Laokoon®, ,,hat
in den letzten fiinfzig Jahren [...] eine in der Geschichte unserer Kultur beispiellose
Reinheit und radikale Begrenzung ihres Tatigkeitsbereichs erreicht. Die Kiinste be-
finden sich nun gesichert innerhalb ihrer jeweiligen ,legitimen® Grenzen, und der
freie Handel zwischen ihnen hat der Autarkie Platz gemacht.“>

Alles Nicht-Eigentliche, alles nicht dem innersten Wesen der Gattung Entspre-
chende, musste ausgeschlossen und unterworfen werden, um die vollstindige Iden-
titdt der Kiinste mit sich selbst zu erreichen. ,Der Purismus®, schreibt Greenberg
gleich zu Beginn des Laokoon-Aufsatzes, ist ,,die Ubersetzung einer duf8ersten Beun-
ruhigung tiber das Schicksal der Kunst, einer Sorge um ihre Identitit“® Die Bedro-
hung der Kunst tritt in Gestalt der Vermischung mit anderen Kiinsten auf. Fiir die als
»reine Form“ gedachte Musik und Malerei vor allem durch den verderblichen Ein-
fluss der Literatur. Vermischung bedeutet in dieser Konzeption von Identitat als ab-
soluter Reinheit Verfall, Verfalschung und Entstellung. Fiir Greenberg verkorpert die
ihr Territorium immer deutlicher abgrenzende Avantgarde den ,Selbsterhaltungs-
trieb der Kunst“’ Bei Michael Fried spitzt sich die Rhetorik der Abgrenzung in
seinem kritischen Text zur Minimal Art aus dem Jahr 1967 martialisch zu. Angesichts
der ,theatralischen Qualitaten und des versteckten Anthropomorphismus, die er
den minimalistischen Objekten zuschreibt, konstatiert Fried den ,,Uberlebenskampf
der Kunst® in einem ,,Krieg zwischen dem Theater und der modernen Malerei,
zwischen dem Theatralischen und dem Malerischen“® Wie Fried in der ersten seiner
drei Thesen zur ,,theatricality” hervorhebt, geht es in diesem Kampf um nichts weni-
ger als das Uberleben der Kunst (,,the survival of the arts*), wihrend die zweite These
gar ihre Entartung (,,art degenerates®) durch die Illusion, die Schranken zwischen

den Kunsten auflosen zu konnten, heraufbeschwort.

Diese von Greenberg und Fried exemplarisch vertretene Interpretation der moder-
nen Kunst ist seit den spdten 1970er-Jahren vielfach kritisch betrachtet worden. Doch
ist die modernistische Asthetik der Reinheit, die auch eine der Exklusion und der
Segregation ist, bisher nicht geniigend mit den zeitgendssischen Diskursen der Race
Politics in den USA in Verbindung gebracht worden. Offensichtlich befinden sich

aber die Argumentationen der Kunsttheorie in struktureller Ubereinstimmung mit

46



den in den rassenpolitischen Diskursen ausgearbeiteten Denkmustern und Begriffen.
Der Kult der Reinheit steht dem Horror der Vermischung gegeniiber, Identitit defi-
niert sich aus einer scheinbar natiirlichen Wesenhaftigkeit der Gattung, die es zu be-
wahren und vor Degeneration durch fremde Elemente zu schiitzen gelte. Dazu wer-
den als natiirlich oder wesenhaft verstandene Grenzen befestigt und Territorien
verteidigt. Dieser Diskurs unterscheidet sich vom alten Paragone, dem an Hierarchie
orientierten Wettstreit der Kiinste in Renaissance und Barock. Das Bestreben der ge-
nannten Autoren geht weniger dahin, die Uberlegenheit der einen iiber die andere
Gattung zu demonstrieren als die Uberlegenheit der modernistischen Kunst aus ihrer
radikalen Trennung der Kiinste und Akzeptanz ihrer Wesenseigenschaften zu be-
grinden. Nicht Unterordnung, sondern Segregation ist der Kern des Projekts. Zu-
mindest rhetorisch steht dieses Programm dem Konzept von ,separate but equal®
nahe, das die Race Relations in den USA bis in die 1960er-Jahre hinein ideologisch

organisiert.

Man kann nun der Ansicht sein, dass es sich dabei um zufillige sprachliche Uberein-
stimmungen handelt, deren Verwendung in , kunstimmanenten® beziehungsweise
gesellschaftspolitischen Problemzusammenhéngen nicht vergleichbar wire. Diese
Position scheint mir jedoch schwach begriindet, auch wenn eine systematische ver-
gleichende Betrachtung von Diskursen der Rassentrennung mit dem Diskurs der
Trennung der Kiinste noch aussteht. Auch bevor man diese notwendige Analyse vor-
nimmt, stellt die eminente Hybridit4tsphobie dieser Theorie ein geradezu klassisches
Beispiel fiir die von Bruno Latour beschriebene charakteristische ,,Reinigungsarbeit®
der westlichen Moderne dar. Die kategoriale Trennung von Natur und Gesellschaft,
von der Welt der Dinge und der Welt der Menschen, von ,modern sein® als einer
Kultur der Trennung dieser Sphiren und ,vormodernen® Anschauungen als einer
Vermengung dieser Welten. ,Wer am meisten iiber Hybriden nachdenkt, verbietet sie
soweit wie moglich', schreibt Latour.’”

Man muss davon ausgehen, dass der Diskurs der Reinheit, gepaart mit der exis-
tenziellen Angst vor Verunreinigung, Kontamination und Vermischung, seine histo-
rischen Grundlagen in den kolonialen Praktiken der politischen und moralischen
Grenzziehungen zwischen weiflen und nichtweiflen Identitdtskonstruktionen hat.
Die normative Beschworung der Reinheit und die diskursive Bekraftigung ihrer Vor-

herrschaft tiber das Unreine kann ohne diese Geschichte nicht gedacht werden.

Christian Kravagna | MODERNISTISCHE KUNSTTHEORIE UND MIGRATION 47



Weifle Identitat konstituiert sich im kolonialen Diskurs und seit der Aufkldrung im
Diskurs der ,,Rasse“ ganz wesentlich tiber das Motiv der Reinheit. Die gesellschaftli-
che Ordnung in den USA ist wahrend der Entstehungszeit der zitierten kunstkriti-
schen Texte durch eine ganze Reihe von politischen Mafinahmen und gesetzlichen
Regelungen zur Segregation und Vermeidung von Mischehen zwischen den ,,Rassen®
(,miscegenation®) organisiert. Die nach der Abschaffung der Sklaverei eingefiithrten
Jim Crow Laws waren bis 1965 in Kraft. Bis 1952 galt in den USA das ,white only*“-
Prinzip bei Einbiirgerungsverfahren. ,By 1940, thirty-one states had laws against in-
terracial marriage, but only six had laws prohibiting interracial sex. But both laws and
social sanctions against interracial sex and marriage were racist social constructions,
formulated largely by white men to protect the ,purity* of the white race and prevent
racial mixture.“!° 1958 sprachen sich in einer Gallup-Umfrage 96 % der weiflen
Amerikaner/-innen gegen Mischehen aus.!! Um eindeutige Unterscheidungen zwi-
schen Weif3 und Schwarz in rechtlichen Fragen vornehmen zu kénnen, wurde an der
Wende zum 20. Jahrhundert die ,,one-drop rule® eingefiihrt, wonach als Weif§ nur
jemand gelten konnte, dessen Abstammung auf keinen Tropfen Schwarzen Blutes
schliefSen liefi. Erst 1967 wurden in einer Entscheidung des Obersten Gerichtshofs
Gesetze zum Verbot von Mischehen als verfassungswidrig erklart.!?

Was die urbane Segregation betriftt, stellen Douglas S. Massey und Nancy A. Den-
ton in dem Kapitel ,,The Construction of the Ghetto“ ihres Buches ,, American Apart-
heid. Segregation and the Making of the Underclass® eine dramatische Zunahme der
Segregation weifler und Schwarzer Bevolkerungsgruppen in den Stadten des Nordens
zwischen 1910 und 1940 dar. ,, At the block level [Wohnblocks], the degree of black-
white segregation in northern cities reached an average value of 89 by 1940.“ Auf der
Ebene von Stadtteilen hatten im Jahr 1940 mindestens 70 % der Schwarzen Stadtbe-
wohner im Norden iibersiedeln miissen, um ein ausgewogenes Verhiltnis herzustel-
len. In Chicago stieg der Isolationsindex zwischen 1900 und 1940 von 10 % auf 70 %,
in New York von 5% auf 42 %.13

Dies sind nur wenige Hinweise auf die politische und soziale Reinigungsarbeit der
rassistisch verfassten amerikanischen Gesellschaft um die Mitte des 20. Jahrhunderts.
Sie miissen an dieser Stelle geniigen, um mit den Worten der US-amerikanischen
Philosophin Dana Berthold klarzumachen, ,to invoke purity ideals in the US is to

mobilize this genealogy of racialized associations“!* Berthold macht in ihrem Auf-

48



satz zur Genealogie von ,Rasse®, Reinheit und Hygiene sehr deutlich, wie physische
Reinheit mit moralischer Reinheit und beide mit weif3er Identitét in zunéchst expli-
ziter, spéter impliziter Abgrenzung zur ,,Unreinheit nichtweifler Gruppen verkniipft
sind und der Ausschluss des ,,Unreinen“ immer auch mit dem Ausschluss von ,,,im-
pure’ others beziehungsweise ihrer Unterwerfung unter die Gewalt der sich als rein

(und weif3) imaginierenden Gruppe einhergehen.

2. ,Ungerechtfertigte Hybride“

So untrennbar der Reinheitsdiskurs in westlichen Gesellschaften historisch mit
kolonialer Machtausiibung und Vernichtung sowie dem Rassismus als ihrer Legiti-
mationstrategie verbunden ist, muss dennoch gefragt werden, auf welche Weise sich
die kunsttheoretische Grenzpolitik und das modernistische Reinheitsgebot in diesem
politischen und diskursiven Kontext verorten lassen. Es kann nicht darum gehen,
etwa Greenbergs Kunsttheorie als rassistisch zu diffamieren, auch wenn einige ihrer
zentralen Beschreibungskategorien offensichtlich aus einer Tradition rassistischer
Diskurse entlehnt sind. Man kann sich allerdings auch nicht mit der Feststellung
eines bloflen rhetorischen Effekts dieser politischen Diskurse auf das vergleichsweise
harmlose Feld der Kunstkritik begniigen, sondern muss vor dem Hintergrund des
institutionalisierten Rassismus der amerikanischen Gesellschaft dieser Zeit die
(durchaus politische) Funktion dieser normativen Kritik auf Mechanismen des
Ein- und Ausschlusses im Feld der Kunst im Auge behalten. Denn Segregation ist
auch im institutionalisierten Kunstbetrieb von grof3er Bedeutung, worauf ich weiter
unten zuriickkomme.

Wie verhlt sich also der kunstkritische Kampf der 1940er- bis 1960er-Jahre gegen
Praktiken der Vermischung (unter anderem manifest in seiner Abwertung des Sur-
realismus) zu der rassistisch organisierten amerikanischen Gesellschaft, zu den Pro-
zessen der Dekolonisation, der US-amerikanischen Biirgerrechtsbewegung und den
transkulturellen Praktiken und Theorien dieser Zeit, die am Abbau von {iiber jahr-
hundertelang gewaltsam etablierten politischen und sozialen Grenzen entlang der
Kategorie von ,Rasse” und den darauf gegriindeten ethnisch-national definierten
Kulturbegriffen arbeiten?

In Greenbergs ,,Avantgarde und Kitsch“!® (1939) hat der Gegner der Kunst noch
einen Namen: die kapitalistische Kulturindustrie, der Kitsch als Erfahrung aus zwei-

ter Hand und die faschistische Tendenz dieser Form von Massenkultur. Mit Green-

Christian Kravagna | MODERNISTISCHE KUNSTTHEORIE UND MIGRATION 49



bergs zunehmend formalistischer Einstellung, die die Avantgarde weitgehend entpo-
litisiert, wird auch der Gegner abstrakter.!¢ Einen Namen fiir diese Bedrohung durch
Mischung hatte Irving Babbitt, dessen Buch ,,The New Laokoon: An Essay on the
Confusion of the Arts“ einen der zentralen Einfliisse auf Greenbergs Kunsttheorie
darstellt, bereits 1910 gefunden: die Konfusion der Kiinste in Gestalt ,,ungerechtfer-

«]17

tigter Hybride®

Bereits in der Zwischenkriegszeit kommen im Raum des ,,Black Atlantic“!® neue
Beschreibungsmodelle von Kultur, kulturellen Kontakten und wechselseitigen Trans-
formationen auf, die den komplexen Zusammensetzungen von auf Kolonialismus,
Sklaverei und Migration gegriindeten Gesellschaften gerecht zu werden versuchen.
Konzepte von Synkretismus, Hybridisierung und Kreolisierung treten an die Stelle
der Vorstellung von reinen und in sich geschlossenen Kulturen. 1940, im selben Jahr,
in dem Greenbergs ,,For a Newer Laokoon® erscheint, veroffentlicht Fernando Ortiz
in Kuba das Buch ,,Cuban Counterpoint. Tobacco and Sugar®, das 1947 auf Englisch
in den USA erscheint. Anhand des Wechselspiels der in allen Belangen kontrédren
Produkte Tabak und Zucker, die zu allegorischen Figuren werden, erzahlt Ortiz die
»wahre Geschichte Kubas® als die Geschichte seiner miteinander verwobenen Trans-
kulturationen. Ortiz fithrt als Erster den Begriff der ,,Transkulturation® ein, als Ersatz
tiir den Begrift der ,, Akkulturation®, dessen Verwendung sich in der Anthropologie

gerade verbreitete:

»Acculturation is used to describe the process of transition from one culture to ano-
ther, and its manifold social repercussions. But transculturation is a more fitting term.
I have chosen the word transculturation to express the highly varied phenomena that
have come about in Cuba as a result of the extremely complex transmutations of cul-
ture that have taken place here, and without a knowledge of which it is impossible to
understand the evolution of the Cuban folk, either in the economic or in the institu-
tional, legal, ethical, religious, artistic, linguistic, psychological, sexual, or other as-

pects of its life.“!

In den USA waren es vor allem die Forschungen des Anthropologen Melville J.

Herskovits seit den spéiten 1920er-Jahren, die die transkontinentalen Wanderungen

kultureller Elemente im Raum des ,,Black Atlantic“ nachzeichnen und Prozesse der

50



Aneignung, Ubersetzung und Re-Interpretation von kulturellen Ausdrucksformen
unter den spezifischen Bedingungen und Machtverhéltnissen von Sklaverei und wei-
Bem Suprematismus untersuchen. Die in seinem 1941 erschienenen Buch ,,The Myth
of the Negro Past“ zusammengefassten Forschungen wurden in den USA breit und
kontrovers diskutiert, auch weil sie in einer auf Segregation bedachten rassistischen
Gesellschaft den Zusammenhang von ,Rasse” und Kultur zuriickweisen und die
synkretistischen Verbindungen von euro-amerikanischen und afro-amerikanischen
kulturellen Elementen herausstreichen.?

Diese Arbeiten sind genau an jenen Grenziiberschreitungen, kulturellen ,,Unrein-
heiten und wechselseitigen Transformationen in den Kontaktzonen von Sprachen,
Religionen und kiinstlerischen Ausdrucksformen interessiert, die von der modernis-
tischen Kunsttheorie als Bedrohung fiir das Uberleben der (weiflen) Kultur dingfest
gemacht werden. In der Auseinandersetzung um zeitgendssische Definitionen von
Kultur und Moderne bilden diese transkulturellen Forschungen in der Mitte des 20.
Jahrhunderts den Gegenpol zu Reinheitsfundamentalismus und Hybriditatsphobie
in der modernistischen Kunsttheorie. Man konnte an dieser Stelle einwenden, dass
die beiden Diskursfelder zu weit voneinander entfernt sind, um tiberhaupt als Stim-
men in einer Auseinandersetzung betrachtet zu werden. Diesem Einwand stehen
zumindest zwei Argumente entgegen. Zum einen lassen sich einige personelle Ver-
bindungen zwischen diesen differenten Feldern und ihren Akteuren benennen, wie
ich weiter unten zeigen werde. Zum anderen beziehen die Positionen von Kritikern
wie Clement Greenberg und Harold Rosenberg im Rahmen von Debatten zu Natio-
nalismus, Partikularismus und Universalismus von Kunst und Kultur unter den
historischen Bedingungen politisch-ideologischer Fronten zwischen Faschismus,
Stalinismus und liberalem Kapitalismus wahrend und nach dem Zweiten Weltkrieg
Stellung. Auf Grundlage einer zunichst antinationalistischen Einstellung kommen
diese Kritiker schliefllich zu der bemerkenswerten Losung eines amerikanischen
Universalismus der von ihnen unterstiitzten Kiinstler des Abstrakten Expressionis-
mus. Wie Lisa Bloom gezeigt hat, wird dabei ein kulturelles Vakuum vorausgesetzt,
in dem diese Kiinstler isoliert und entfremdet arbeiteten.?! So schreibt Greenberg
1948: ,,Isolation is, so to speak, the natural condition of high art in America.“ Er sieht
in der Isolation ,the condition under which the true reality of our age is experi-
enced“?? Zur gleichen Zeit identifiziert auch Rosenberg die Erfahrung der Einsam-

keit und Entfremdung der in New York arbeitenden Kiinstler dieser Gruppe, die aus

Christian Kravagna | MODERNISTISCHE KUNSTTHEORIE UND MIGRATION 51



allen moglichen Ecken in diese Stadt gekommen waren, als entscheidend fiir die
Herausbildung eines neuen Anti-Provinzialismus von globaler Geltung: ,, Attached
neither to a community nor to one another, these painters experience a unique
loneliness of a depth that is reached perhaps nowhere in the world.“?* Der neue
Kosmopolitismus der amerikanischen Kunst griindet auf dieser als Vorteil begriffe-
nen Isolation und Entfremdung. Die freiwillige und von der Kritik heroisierte
Selbstisolation dieser Malergruppe erscheint im Kontrast zu den oben angefiihrten

urbanen Ghettobildungen entlang des Faktors ,,Rasse” in einem besonderen Licht.

3. Blackstream or Mainstream

Die Frage nach der Situierung der Reinheits- und Grenzpolitik von Greenbergs
Kunsttheorie im politisch-sozialen Kontext der von rassistischen Color Lines durch-
trennten amerikanischen Gesellschaft sowie gegeniiber den gleichzeitigen Transkul-
turalitatsforschungen muss differenziert werden: Stimmt der Essentialismus der
Greenberg’schen Theorie mit der Praxis der kiinstlerischen Avantgarde {iberein oder
geht diese Theorie an der Wirklichkeit der Kunst vorbei? Serge Guibault hat 1983
darauf verwiesen, dass der Abstrakte Expressionismus, mit dem Greenbergs Theorie
in erster Linie verbunden ist, nicht allein mit der formalistischen, medienreflexiven
Perspektive zu erfassen ist, sondern dass der von Greenberg unter anderem gefeierte
freie Ausdruck des Individuums in dieser Malerei eine politisch-ideologische Bedeu-
tung im Zusammenhang der US-amerikanischen Cold-War-Politik hatte.?* David
Craven wiederum verwies in den 1990er-Jahren auf die dissidenten linken politi-
schen Einstellungen vieler Abstrakter Expressionisten in der McCarthy-Ara und die
Anfeindungen der abstrakten Kunst durch rechte Politiker.?> Craven und andere
haben dargestellt, wie der zunichst linke Clement Greenberg Ende der 1940er-Jahre
ins anti-kommunistische Lager wechselt, McCarthy als die geringere Gefahr fiir die
Freiheit als die Sowjetunion betrachtet und den Abstrakten Expressionismus nun als
apolitisch und wahrhaft amerikanisch deklariert. Fiir unseren Zusammenhang
wesentlicher ist Cravens Analyse der Auseinandersetzung vieler Abstrakter Expres-
sionisten mit der Kunst und Kultur der Native Americans. Die hohe Wertschitzung
amerikanischer Northwest Coast Art durch Barnett Newman oder die Anregungen,
die Jackson Pollocks Malprozesse von der rituellen Sandmalerei der Navajo erhielten,
interpretiert Craven als Ausdruck eines Anti-Eurozentrismus dieser Kiinstler, ein

Argument, das ich weiter unten relativieren mochte.

52



Da der Abstrakte Expressionismus als eine weifle amerikanische kiinstlerische
Bewegung in die Kunstgeschichte eingegangen ist, sind kunsthistorische Perspektiven
bedeutsam, die auf die Pridsenz von nichtweiflen Kiinstlern/-innen im Milieu der
formativen Phase des Abstrakten Expressionismus in den 1940er-Jahren, also vor
dem groflen Durchbruch dieser Bewegung um 1950, hingewiesen haben.? Die drén-
gende Frage, die sich angesichts dieses Sachverhalts ergibt, betriftt das Verhaltnis von
insbesondere afroamerikanischen Kiinstlern/-innen, die seit der Harlem Renaissance
mit der Ausarbeitung von kiinstlerischen Sprachen beschiftigt sind, die den spezifi-
schen Erfahrungen der diskriminierten Gruppe Ausdruck verleihen, zu dem univer-
salistischen Anspruch des Abstrakten Expressionismus als ,,transzendentalem Welt-

stil“ (Harold Rosenberg)?” oder ,Verkorperung des Universellen (Thomas Hess).2

Wihrend die modernistische Kunsttheorie die reine abstrakte Kunst und die reine
optische Erfahrung propagiert und sie zu universellen Werten erhebt, ist der grofite
Teil der afroamerikanischen Moderne, die seit der Harlem Renaissance in den
1920er-Jahren bedeutende Kiinstler wie Aaron Douglas, Jacob Lawrence oder Nor-
man Lewis hervorgebracht hat, in mehrfacher Weise ,,unrein. Weniger an Transzen-
denz und Zeitlosigkeit orientiert als an Geschichte, Community und sozialer Kritik,
verfolgt die afroamerikanische Malerei auch stark syndsthetische Ansitze in Bezug
auf Literatur und Musik und steht darin in grofer Nahe zur populdren Kultur (Jazz)
und den angewandten Kiinsten (Graphic Design).

Die Position des Malers Norman Lewis ist in Bezug auf die Position Schwarzer
Kiinstler/-innen gegeniiber den ,universellen Werten“ der weiflen Moderne von
besonderem Interesse. Lewis kommt aus Harlem und ist mit wichtigen Kiinstlern des
New Negro Movement, wie Aaron Douglas und Jacob Lawrence, vertraut. Er griindet
in den 1930er-Jahren Schwarze Kiinstlervereinigungen, bewegt sich jedoch zuneh-
mend zwischen den Schwarzen und weiflen Welten des institutionell segregierten
Kunstbetriebs und ist sein Leben lang ein engagierter Biirgerrechtsaktivist (Abb. 2).%
In welcher Weise kann ein politisch engagierter Schwarzer Maler mit den giiltigen
Normen einer weiflen Avantgarde operieren, deren universelle Geltung auf einer
scheinbar logischen Entwicklung der européischen Malerei seit Manet, Cézanne und
dem Kubismus beruht?

Ab Mitte der 1930er-Jahre triftt sich Lewis regelmaflig mit Malern wie Pollock,

Rothko, Newman, Still und Gottlieb in Bars und in privatem Rahmen, aber eben auch

Christian Kravagna | MODERNISTISCHE KUNSTTHEORIE UND MIGRATION 53



Abb. 2: Norman Lewis bei den Artists’ Sessions im Studio 35, New York, Foto: Max Yavno, 1950

54



Abb. 3: Norman Lewis, Metropolitan Crowd, 1946, Ol auf Leinwand, 45 x 101 cm, Delaware Art Museum

mit Schwarzen Kiinstlern wie Hale Woodruff oder Romare Bearden. Zugleich setzt
Lewis sich anldsslich der Ausstellung ,,African Negro Art“ im MoMA intensiv mit
afrikanischer Kunst auseinander, arbeitet bis Anfang der 1940er-Jahre in einem sozi-
alrealistischen Stil, in dem er Probleme der Afroamerikaner/-innen adressiert, wird
sich dann aber - auch durch die Bekanntschaft mit den erwahnten weiflen Malern
— der Beschriankungen des von Schwarzen Kiinstlern erwarteten ,,Negro Idiom“ be-
wusst. Wie andere nichtweifSe Kiinstler/-innen dieser Jahre sieht sich Lewis vor der
Alternative ,,Blackstream or Mainstream® (Abb. 3). In der Uberzeugung, dass es letzt-
lich die Exzellenz der kiinstlerischen Arbeit ware, durch die die Kunst die starkste
Wirksamkeit gegen rassistische Stereotype entfalten konnte, stellt Lewis die sozialen
Themen seiner Bilder mehr und mehr hinter die formalen Probleme der Malerei zu-
riick. Gerade weil Lewis sich offensichtlich fiir diese klare Trennung von politischem
Aktivismus und kiinstlerischer Produktion entscheidet, ist es aufschlussreich, dass
Lewis mit dem Durchbruch des Abstrakten Expressionismus aus dessen kanonischer
Geschichte ausgeschlossen wird.

Zum einen ist dafiir die politische Banalitit des kunstinstitutionellen Rassismus
als Faktor zu nennen. Interessanter ist es allerdings, die Ausblendung eines Malers
wie Lewis aus dem historischen Bild des Abstrakten Expressionismus kunstimma-
nent zu betrachten. Das Problem von Lewis’ Malerei liegt paradoxerweise in deren
einzigartiger Leistung: Lewis arbeitet auf hochstem Niveau mit den malerischen Mit-

teln von All-over-Strukturen und kraftvoll gesetzten Farbbalken, wie sie uns durch

Christian Kravagna | MODERNISTISCHE KUNSTTHEORIE UND MIGRATION 55



Bilder von Pollock oder Franz Kline vertraut sind. Doch er tragt in diesen Bildern
auch einen Konflikt aus, den man mit dem von W.E.B. Du Bois geprigten Begriff des
»Double Consciousness verstehen kann. Als zugleich Schwarzer und Amerikaner
empfinde der Afroamerikaner nach Du Bois eine stindige Spannung: ,,Stets fiihlt
man seine Zweiheit, als Amerikaner, als Neger. Zwei Seelen, zwei Gedanken, zwei
unversdhnte Streben, zwei sich bekdmpfende Vorstellungen in einem dunklen
Korper, den Ausdauer und Stirke allein vor dem Zerreiflen bewahren.“*° So sehr
die Bilder von Lewis den &sthetischen Prinzipien des Abstrakten Expressionismus
entsprechen, so uniibersehbar sind sie bei genauerem Hinsehen von kulturellen

und politischen Referenzen auf die afroamerikanische Erfahrung ,,durchléchert®

Auch einige andere Vertreter des Abstrakten Expressionismus verbanden mit ihren
Bildern Kommentare zu politischen Ereignissen. Man denke an Robert Motherwells
»Elegien zur spanischen Republik® Diese ,rein“ abstrakten Bilder konnten jedoch,
unabhingig von ihrem Titel, als Kontrastierungen von hell und dunkel, sogar in me-
taphorischer Lesart von Leben und Tod, als malerische Reflexionen allgemeiner Pro-
bleme gelesen werden, ohne eben die Materialitit von Farbe und Leinwand in irgend-
einer Form von illusionistischer Referenz auf spezifische Situationen zu ,durch-
l6chern® In dieser Hinsicht hat Norman Lewis das Reinheitsgebot des Modernismus
verletzt, indem er, trotz seiner immer wieder betonten Ausrichtung an kiinstlerischen
Problemen, die konkrete Wirklichkeit der US-amerikanischen Race Relations in
seinen Bildern prasent werden lies.

Wenn der Abstrakte Expressionismus in der Zeit nach dem Zweiten Weltkrieg als
Ausdruck von (amerikanischer) Freiheit und Liberalitit gefeiert wurde, dann produ-
zierte Lewis mit Bildern wie ,,Alabama“ oder ,,American Totem® einen Abstrakten
Expressionismus, der die rassistischen Abgriinde der amerikanischen Gesellschaft in
diesen Bildern der Freiheit als eine Art Wiederkehr des Verdringten an die Oberfla-
che treten lasst. Wahrend Totem und Ritual auch fiir den frithen Barnett Newman
Ausgangspunkte fiir Bildfindungen darstellen, so bleiben diese in seiner Malerei un-
spezifisch. Lewis dagegen bezieht sich, bei allem Wert, den er auf die abstrakte Bild-
komposition legt, auf konkrete Praktiken wie die rassistischen Rituale des Ku-Klux-
Klan (Abb. 4).

Von den groflen Namen des Abstrakten Expressionismus war es Ad Reinhardt, mit

dem Norman Lewis am engsten befreundet war. Reinhardt hatte radikale linke An-

56



Abb. 4: Norman Lewis, American Totem, 1960, Ol auf Leinwand, 188x114 cm, Sammlung Ouida B. Lewis

Christian Kravagna | MODERNISTISCHE KUNSTTHEORIE UND MIGRATION 57



Abb. 5: Ruth Benedict und Gene Weltfish, The Races of Mankind. Public Affairs Pamphlet No. 85, Public
Affairs Committee, INC. New York 1946, Illustrationen von Ad Reinhardt

schauungen und wurde deshalb vom FBI iiberwacht. Wie Lewis, mit dem er sich tiber
Fragen der (In-)Effektivitidt von engagierter politischer Kunst austauschte, optierte er
tiir eine Trennung von kiinstlerischer Arbeit und politischen Aktivititen. Reinhardt
war neben seiner malerischen Arbeit ein begnadeter Zeichner von kritischen Kari-
katuren. Dies war ein Gebiet, auf dem er seine politischen, unter anderem antirassis-
tischen und antiimperialistischen Einstellungen in die 6ffentliche Diskussion ein-
bringen konnte. Eine bemerkenswerte Verbindung dieses prominenten Vertreters
modernistischer Kunst zu den weiter oben angesprochenen anthropologischen Stu-
dien zur Transkulturalitét stellt Ad Reinhardts zeichnerischer Beitrag fiir eine popu-
lare Publikation dar, die unter der Leitung von Ruth Benedict, der ehemaligen Studi-
enkollegin von Melville Herskovits bei Franz Boas an der Columbia University, 1943
herausgegeben wurde und urspriinglich auch fiir die US-Armee im Zweiten Welt-
krieg bestimmt war (Abb. 5).3!

58



4. Unreinheit und Widerstand
An einem bestimmten Punkt meiner Uberlegungen zu Transkulturalitit und moder-
nistischem Kunstdiskurs in den USA dréingte sich mir die Frage auf, ob denn, und
wenn ja in welcher Weise, der Maler der Transkulturalitit in der Mitte des 20. Jahr-
hunderts, namlich der Kubaner Wifredo Lam, von einem Autor wie Greenberg wahr-
genommen wurde. Lam, der afrikanischer und chinesischer Herkunft ist und im
afro-kubanischen Milieu von Santeria-Gesellschaften aufwichst, geht in den 1920er-
Jahren nach Spanien zum Kunststudium, auch um sich in Europa von dieser Schwar-
zen spirituellen Sozialisation zu distanzieren. 1938 trifft er in Paris auf Matisse und
Picasso und einige der Surrealisten. Auf der Flucht vor den Nazis kehrt er 1941 auf
demselben Schiff wie André Breton und Claude Lévi-Strauss iitber Martinique, wo er
mit Aimé Césaire, dem Mitbegriinder der Négritude, zusammenarbeitet, nach Kuba
zuriick. ,,The whole colonial drama of my youth seemed to be reborn in me*,*? sagt er
spater iiber die desillusionierende Erfahrung der Riickkehr in das vorrevolutionare
Kuba. Seine Malerei dieser Jahre betreibt eine Vermittlung von Bildkonventionen der
europdischen Moderne und Elementen der von Lam wiederentdeckten afro-kubani-
schen Kultur seiner Heimat. Hybride Figurationen aus menschlichen, tierischen und
pflanzlichen Formen bevélkern dicht gedringte Bildraume voll tippiger Vegetation.
In erster Linie sind es Zucker und Tabak - jene Natur-/Kulturprodukte, die Fernando
Ortiz zur gleichen Zeit in ,,Cuban Counterpoint“ als Symbole von Sklaverei und
(Neo-)Kolonialismus beziehungsweise Freiheit und Selbstbestimmung analysiert
hatte — von denen die Santeria-Gottheiten in Lams Bildern umgeben sind. Bemer-
kenswert ist dabei eine synkretistische Verschmelzung von zum Beispiel mannlichen
Orishas und weiblichen Heiligen, sodass die Transkulturalitit der Malerei von einem
Transgendering ihrer Motive begleitet wird. Lam positioniert sich deutlich aufseiten
der Schwarzen Kulturen Kubas und gegen den Neokolonialismus sowie den touristi-
schen Blick auf das Land. Mitte der 1940er-Jahre wird Lam (abgesehen von Green-
berg) in New York zundchst relativ stark beachtet und manchmal sogar als amerika-
nischer Maler bezeichnet, weil Kritiker die Néhe zu vergleichbaren Themen (Totem,
Mythos) in den Bildern der frithen Abstrakten Expressionisten erkennen. Doch un-
terliegt Lam als Schwarzer auch einer primitivistischen Lesart. Er male ,,under a
spell“ und seine Bilder seien voll von ,,dark mysteries of Voodoo* (Abb. 6).3

In Greenbergs Schriften findet sich die kurze Kritik einer Ausstellung von Lam in

der Galerie von Pierre Matisse im Jahr 1942. Diese Kritik verdient es, ausfithrlicher

Christian Kravagna | MODERNISTISCHE KUNSTTHEORIE UND MIGRATION 59



zitiert zu werden, da sie hinsichtlich einiger notwendiger Kommunikationsprobleme

zwischen modernistischer und transkultureller Kunst sehr aussagekraftig ist:

~With gouache this Cuban painter achieves the boldness of oil. He has an idiom all
his own, when he manages to escape Picasso — an abstract treatment of floral and
animal motifs against dun and light-gray backgrounds, derived apparently from
Amerindian art. Lam draws with a great deal of flair. But all is ruined - in some pic-
tures by a straining after bravura effects, by showy motions, in others by obsessive
rhythms and the inability to be more than decorative. And in two instances the artist’s
reliance upon Picasso for ideas is so great as to be parody. Yet something may come

out of it. Lam has a gift but doesn’t seem to know what to do with it.“3*

Wihrend fiir Greenberg die ,,obsessiven Rhythmen® zur Qualititsminderung beitra-
gen und die Verwandtschaft mit Picasso zur ,,Parodie” gerinnt, besteht der Beitrag
von Lams Malerei zu einer proto-postmodernen und proto-postkolonialen Kunst
gerade in dieser Neuanreicherung des europdischen Primitivismus mit Elementen
jener Kulturen, aus deren Rezeption und Formalisierung sich dieser zu Beginn des
20. Jahrhunderts entwickelt hatte. ,Lam’s adaptations of European modernist styles
already informed by African elements engage notions of originality and authenticity®,
schreibt dazu Sims.*> Lams kultureller Partikularismus entspricht damit nicht dem
Prinzip der Universalisierung des ,,Primitiven. Die notwendige Voraussetzung fir
den ,legitimen® Primitivismus der weiflen Moderne ist die kulturelle Distanz des
Kiinstlers zu jener Kultur, die er sich fragmentarisch aneignet (Picasso zu Afrika;
Newman zu den North-West-Coast-Indianern; Pollock zu den Navajo). Die jeweilige
Kultur fungiert als Ausloser und Anreger, wihrend die weitere kiinstlerische Ent-
wicklung meist die Ablésung formaler Elemente von ihren Bedeutungsfunktionen
mit sich bringt. Nur durch weitgehende Abstraktion der partikularen Quelle kann
der westliche Kiinstler Anspruch auf universale Geltung einer Kunst erheben, in der
~nur zeitlose und tragische Bildthemen Wert besitzen“*®, wie Gottlieb, Rothko und

Newman in einem beriihmten Statement aus dem Jahr 1943 feststellten.
Vergleichen wir die zitierte Kritik Greenbergs mit den Ausfithrungen von David

Siqueiros zu Lams Kunst in seinem ,Offenen Brief an die Maler und Bildhauer
Kubas® aus dem Jahr 1943:

60



Abb. 6: Wifredo Lam, Oya, 1944, Ol auf Leinwand, 70 x 60 cm, Privatsammlung, Caracas, © Artists Rights
Society (ARS), New York/ADAGP Paris



»Man hatte mir gesagt, er sei einfach ein Schiiler Picassos und er sei mehr oder we-
niger talentiert. Ich stimme mit diesem Urteil nicht iberein. Zweifellos hat Lam von
Picasso gelernt, und daran hat er sehr gut getan. Aber seine heutigen Arbeiten zeigen
Elemente der schwarzen Rasse, die in der kubanischen bildenden Kunst der Zukunft
eine enorme Bedeutung erlangen sollten. [...] Ein solcher nicht griechisch-lateini-
scher Beitrag wird in Kuba dieselbe belebende Rolle spielen wie in Mexiko der indi-

anische Einfluss.“%”

Wihrend Greenberg die motivischen Elemente als ,,indianisch” verkennt, méglicher-
weise weil viele Abstrakte Expressionisten sich auf die Kunst der Native Americans
bezogen, sieht der mexikanische Maler das afrikanische Element in Lams Bildern als
Teil einer dsthetischen Revolution im Rahmen der dekolonialen Bewegung. Ich habe
Siqueiros hier ins Spiel gebracht, weil er in den 1930er-Jahren in den USA sehr aktiv
war und der frithe Jackson Pollock 1936 am Siqueiros Experimental Workshop in
New York teilgenommen hat. Siqueiros ist Teil jener transkulturellen und transmedi-
alen Bewegung, die dem modernistischen Reinheitskult diametral politisch und
kiinstlerisch entgegensteht. ,Meiner Meinung nach hatten alle die Leute unrecht, die
in diesem Jahrhundert behauptet haben, dass sich die verschiedenen Ausdrucksfor-
men der bildenden Kiinste mit der Wiedererlangung ihrer Autonomie definitiv befreit
haben';*® bringt Siqueiros 1948 das dezidierte Gegenargument zu Greenberg. In
einem Vortrag von 1947 fordert er ,eine systematische Kritik an der Tendenz der
reinen Kunst“?? anschliefend an eine Auﬁerung von 1934:

~Wir miissen eine polygraphische Kunst entwickeln, die Malerei, Plastik und Graphi-
sche Kunst kombiniert und die kiinstlerischen Ausdrucksmoglichkeiten erweitern
wird. Kunst darf nicht linger in isolierte Gattungen zerfallen, in reine Malerei oder reine
Bildhauerei, sondern muss eine neue, kraftvollere, modernere Sprache finden, die ihr

als kiinstlerische Ausdrucksform groflere Wirkung und Geltung verschaffen wird.“4

Ab den spdten 1940er-Jahren nahm die Reinigungsarbeit in der Kunst, parallel und
in Verbindung mit den politischen Sduberungen der McCarthy-Politik ihren Lauf. Je
starker der Antikommunismus und die Fixierung auf eine origindr amerikanische
Kunst zunahmen, umso fester etablierte sich die Beschworung des Individuums, des-

sen unmittelbarer Ausdruck in der Kunst mit dem Ausdruck des universell Mensch-

62



lichen und seiner Beziehung zum Absoluten gleichgesetzt wurde. Die ideologiekriti-
sche Neubetrachtung des Abstrakten Expressionismus und der ihn begleitenden
Kunsttheorie seit den spéten 1970er-Jahren hat aber vielleicht zu sehr auf deren Rolle
in der Cold-War-Politik der USA fokussiert. Dabei geriet eine andere Konfliktlinie
aus dem Blickfeld: die anfingliche Néahe und spéteren Frontbildungen zwischen wei-
Ber amerikanischer Moderne auf der einen Seite und dekolonialen kiinstlerischen
und kulturtheoretischen Projekten im Kontext afroamerikanischer und Third-World-
Politiken, deren Verbindung von Transkulturalitit und Transmedialitdt einen heute

aktuellen Diskurs vorbereiteten.

(Anm. d. Red.: Die Adjektive ,,schwarz® und ,weif3 werden hier teilweise grof3 geschrieben, wenn sie in rein
politischem Sinne gemeint sind.)

1 | Christian Kravagna: Das Heilige und das Profane. Malerei als Maskerade, in: Hemma Schmutz und Maja
Vukoje (Hg.): Maja Vukoje, Niirnberg 2012, S. 50-59.

2 | Clement Greenberg: Modernistische Malerei, in: ders.: Die Essenz der Moderne. Ausgewihlte Essays und
Kritiken, hg. v. Karlheinz Liideking, Berlin 1997, S. 267.

3 | Clement Greenberg: Fiir einen neueren Laokoon, in: Greenberg 1997 (wie Anm. 2), S. 75.

4| Ebd,, S.77.

5| Ebd., S. 71.

6| Ebd., S. 56.

7| Ebd., S. 64.

8 | Michael Fried: Art and Objecthood, in: Gregory Battcock (Hg.): Minimal Art. A Critical Anthology,
Berkeley/Los Angeles/London 1995, S. 116-147.

9 | Bruno Latour: Wir sind nie modern gewesen. Versuch einer symmetrischen Anthropologie, Frankfurt
am Main 2008, S. 58.

10 | Black-White Intermarriage - THE EARLY HISTORY OF MISCEGENATION IN AMERICA, DEFINING
RACIAL CATEGORIES, DEMONIZING ASIAN IMMIGRANTS. http://encyclopedia.jrank.org/articles/
pages/6011/Black-White-Intermarriage.html [Abruf: 25.2.2013].

11 | David A. Hollinger: Amalgamation and Hypodescent. The Question of Ethnoracial Mixture in the
History of the United States, in: The American Historical Review, Bd. 108, Dezember 2003, H. 5, S. 1363-1390,
hier S. 1364.

12 | Ebd,, S. 1365.

13 | Douglas S. Massey und Nancy A. Denton: American Apartheid. Segregation and the Making of the
Underclass, Cambridge, Mass./London 1993, S. 17-32.

14 | Dana Berthold: Tidy Whiteness. A Genealogy of Race, Purity, and Hygiene, in: Ethics & the Environ-
ment, Bd. 15, 2010, H. 1, S. 1-26, hier S. 1.

15 | Clement Greenberg: Avantgarde und Kitsch, in: Greenberg 1997 (wie Anm. 2), S. 29-55.

16 | Diese Entwicklung korrespondiert mit dem politischen Wandel des Autors vom Marxisten zum Anti-
kommunisten in der McCarthy-Ara.

17 | Vgl. Sheila Christofides: The Intransigent Critic. Reconsidering the reasons for Clement Greenberg’s
formalist stance from the early 1930s to the early 1970s, PhD University of New South Wales 2004, S. 119.
18 | Paul Gilroy: The Black Atlantic. Modernity and Double Consciousness, London 1993.

19 | Fernando Ortiz: Cuban Counterpoint. Tobacco and Sugar [1947], Durham/London 1995, S. 98.

20 | Melville J. Herskovits: The Myth of the Negro Past [1941], Boston 2005.

21 | Vgl. Lisa Bloom: Ghosts of Ethnicity. Rethinking Art Discourses of the 1940s and 1980s, in: dies. (Hg.):
With Other Eyes. Looking at Race and Gender in Visual Culture, Minneapolis/London 1999, S. 23.

Christian Kravagna | MODERNISTISCHE KUNSTTHEORIE UND MIGRATION 63



22 | Clement Greenberg: The Situation at the Moment, in: Partisan Review, 5, Januar 1948. Zit. nach Bloom
1999 (wie Anm. 21), S. 22.

23 | Harold Rosenberg in einem Katalog der Galerie Maeght 1947. Zit. nach Bloom 1999 (wie Anm. 21), S. 23.
24 | Serge Guilbault: How New York Stole the Idea of Modern Art. Abstract Expressionism, Freedom, and
the Cold War, Chicago 1983.

25 | David Craven: Abstract Expressionism and Third World Art. A Postcolonial Approach to ,American
Art in: Oxford Art Journal, Bd. 14, Nr. 1, 1991, S. 44-66.

26 | Ann Eden Gibson: Abstract Expressionism. Other Politics, New Haven/London 1997. David Craven:
Abstract Expressionism as Cultural Critique. Dissent During the McCarthy Period, Cambridge 1999.

27 | Harold Rosenberg: Introduction to Six American Artists, in: Possibilities 1947-1948, S. 75. Zit. nach
Gibson 1997 (wie Anm. 26), S. 44.

28 | Thomas Hess: Abstract Painting, New York 1951, S. 158, zit. nach Gibson 1997 (wie Anm. 26), S. 44.
29 | Norman Lewis. Black Paintings 1946-1977, Ausst.-Kat. The Studio Museum in Harlem, New York 1998.
30 | W.E.B. Du Bois: The Souls of Black Folk. Die Seelen der Schwarzen [1903], Freiburg 2003, S. 35.

31 | The Races of Mankind, by Ruth Benedict and Gene Weltfish, Public Affairs Pamphlet No. 85, New
York 1943.

32 | Wifredo Lam im Gespréich mit Max-Pol Fouchet, zit. nach Lowery Stokes Sims: Wifredo Lam and the
International Avant-Garde, 1923-1982, Austin, Texas 2002, S. 33.

33 | Sims 2002 (wie Anm. 32), S. 75.

34 | Clement Greenberg: Wilfredo [sic!] Lam. Gouaches. At Pierre Matisse, in: The Nation, 12. Dezember 1942.
Zit. nach Clement Greenberg: The Collected Essays and Criticism, hg. v. John O’Brian, Bd. 1, 1986, S. 131.

35 | Sims 2002 (wie Anm. 32), S. 62. Die afroamerikanische Schriftstellerin Zora Neale Hurston hat in den
frithen 1930er-Jahren eine der ersten und hellsichtigsten Kritiken der Konzepte von Originalitit und Autor-
schaft in der weiflen Moderne vorgebracht, in welcher sie das spater in der postkolonialen Theorie bedeutende
Konzept der ,,Mimikry“ ins Feld fiihrt: ,,The Negro, the world over, is famous as a mimic. But this in no way
damages his standing as an original. Mimicry is an art in itself.“ Zora Neale Hurston: Characteristics of
Negro Expression, in: Nancy Cunard (Hg.): Negro. An Anthology [1934], New York/London 2002, S. 24-31.
36 | Adolph Gottlieb und Mark Rothko mit Barnett Newman: Statement, in: Edward Alden Jewell: Globalism
Pops into View, in: The New York Times, 13.6.1943, S. X9. Zit. nach der deutschen Ubersetzung in: Charles
Harrison und Paul Wood (Hg.): Kunsttheorie im 20. Jahrhundert, Bd. 2, Ostfildern 2003, S. 689.

37 | David Alfaro Siqueiros: Offener Brief an die modernen Maler und Bildhauer Kubas, in: ders.: Der neue
mexikanische Realismus, Dresden 1975, S. 88-107, hier S. 101.

38 | David Alfaro Siqueiros: Fiir eine neue, integrale Kunst, in: Siqueiros 1975 (wie Anm. 37), S. 144-149,
hier S. 146.

39 | David Alfaro Siqueiros: Synthese des historischen Entwicklungsprozesses der modernen mexikanischen
Malerei, in: Siqueiros 1975 (wie Anm. 37), S. 131-143, hier S. 142.

40 | David Alfaro Siqueiros: Zu einer Veridnderung der bildenden Kiinste [1934], in: Harrison/Wood 2003
(wie Anm. 36), Bd. 2, S. 517.

64



