
GERTRUD KOCH 

MOTION PICTURE- BAUSTEINE ZU EINER ÄSTHETIK DES FILMS 

Vorspiel in Academia 

Wenn Philosophen über Filme sprechen oder schreiben, dann sagen sie meistens: "Das ist 
ein gutes Beispiel für x" - also z. B. Chaplins MODERN TIM ES für Bergsans Theorie des 
Lachens aufgrund der in ihm vorherrschenden Komik, die aus dem Mechanischen im 
Zusammenprall mit dem Lebendigen resultiert; oder Hitchcocks Filme für den moder­
nen Skeptizismus etc. In dieser Gleichstellung von filmischen Figuren optischer und dra­
maturgischer Art werden bestimmte ethische, kognitive und ästhetische Begriffe von fil­
mischen Szenen erläutert. An sich ist das ein unspektakulärer Vorgang, da Begriffe stän­
dig an Beispielen erklärt und plausibilisiert werden. Wenn dies an Filmen geschieht, so ist 
dies weniger Ausdruck ihrer Missachtung als Folge ihres Stellenwertes, die sie in ihrer 
Doppelstellung als Teil der Welt und als eigenständige, künstliche Welten einnehmen. 
Filmwissenschaftler regt dies allenfalls auf, weil sie eine andere Auffassung davon haben, 
was Filme sind und was die Rahmenbedingungen ihres Verslehens als autonome Welten 
sind. Als Beispiele für etwas, das in der Welt begrifflich geklärt werden soll, taugten sie, so 
gesehen, nur dann, wenn sie selbst als Teil der Welt und unserer Vorstellung von ihr gese­
hen werden. Wenn man das tut, und es spricht wenig dagegen, dann kann man Filme 
ebenso als Beispiele zur Erläuterung von Begriffen heranziehen wie andere Äußerungen 
des Alltagslebens. 
Philosophen benutzen Filme also häufig als Erläuterung von philosophischen Theorien 
- Filmtheoretiker nutzen dagegen philosophische Theorien zur Erläuterung von Filmen. 
An beiden Verfahren ist im Prinzip nichts auszusetzen, obwohl oft genau diese mit wech­

selseitigem Misstrauen betrachtet werden. 
Dabei gibt es genug Grund gegenüber den eigenen Verfahren misstrauisch zu sein, denn 
viele Filmtheorien sind auf recht formalen Analogieschlüssen aufgebaut, z. B. nach dem 
Typ: Freud verwendet eine optische Metapher, um den psychischen Apparat zu entwer­
fen; diese Metapher wird dann zum Umkehrschluss genutzt: Wenn der psychische Appa­
rat wie ein optischer ist, dann ist der optische wie der psychische; und schon gelingt die 
nahtlose Verschmelzung einer filmischen mit einer psychologischen Theorie, ohne dass 
noch die Metapher als solche berücksichtigt wird. Aus der deiktischen Funktion der 
Metapher ist nun eine Erklärung geworden, die sich auf eine Behauptung stützt. Man 
sollte also eher Vorsicht walten lassen, wenn man Erklärungen und Erläuterungen von 
einem Feld auf das andere überträgt, auch wenn große Teile der Wissenschaft ohne sol­
che subkutane Vernetzung von Metaphern und Erklärungen über Disziplingrenzen hin­
weg kaum vorstellbar sind. Im Folgenden möchte ich daher den Versuch unternehmen, 

51 



philosophische Fragen limitiert au: Film. in theoretischn Absicht zu stelle~. I~ ersten Teil 
geht es zunächst um die Autonomiebedmgungen des Films und semer \\el.tkonstruktJ~n 
aus seiner technischen und apparativen Konstruktion heraus, dann um die Semant.JsJe­
rungsprobleme in Bildern, speziell die Metaphernbildung und zum Sc~luss um .emen 
knappen Versuch, aus der Zeichentheorie von Peirce ein Argument für eme Asthellk des 

Films zu gewinnen. 

Autonome Weiten 

Sicher gibt es große Sektoren dieser Welt und große Abschnitte der Weltgeschichte, in 
denen die Vorstellung einer autonomen Kunst weder existiert noch wünschenswert 
erscheint. Die Hochschätzung der autonomen Kunst ist auch die der Autonomie insge­
samt als einer unabdingbaren Voraussetzung der Freiheit. Autonomie ist die Bedingung 
der Performanz von Freiheit, wenn diese nicht ausschließlich negativ bestimmt wird, als 
Freiheit von etwas. Wovon aber soll die autonome Kunst befreien und was soll sie frei­
setzen? Ganz sicher ist die Kunst nicht der Garant der Freiheit und Autonomie, allenfalls 
ein Indikator. Ästhetische Autonomie zu beanspruchen, bedeutet frei zu sein von mora­
lischen und ethischen Ansprüchen, ohne dass die Kunst das binäre Andere der Moral und 
Vernunft wäre. Es liegt nicht an der Kunst, gut oder glücklich zu machen oder Wissen 
oder Informationen weiterzugeben, obwohl alldies nicht ausgeschlossen ist, nur dass es 
nicht dem Ästhetischen der Kunst sich verdankt, sondern eben ihren kognitiven oder 
ethischen Aspekten. Weltvermittlung geschieht in der Ästhetik durch Welterstellung. 
Nicht die Abbildung und Beschreibung der Welt steht in ihrem Zentrum, sondern die 
Aufstellung von Welten, die implizite Stellungnahmen zur Welt enthalten können. Das 
Aufstellen von Welten wäre, verkürzt gesagt, wozu die Autonomie der Kunst sie befähigt. 
Das Aufstellen einer Welt, die sich fallibilistisch zu allen anderen Welten verhält. Eine 
Welt, die virtuell bleibt, also Wirkungen zeitigt, ohne real zu werden, keine potentielle 
Welt eben, die auf ihr Möglichwerden hin angelegt ist. Im Folgenden möchte ich diesen 
Autonomie-Begriff implizit stark machen- und zwar für eine Film- und Kinoästhetik, 
die gemeinhin unter den Verdacht gestellt wird, gerade nicht autonom zu sein, sondern 
in mimetischer Abhängigkeit zur Wirklichkeit zu stehen, von der Macht des ökonomi­
schen abhängig zu sein und schließlich auf Mechanismen der Projektion und Illusion zu 
basieren, die alle zusammen nicht gerade als Gralshüter der Autonomie in Erscheinung 
getreten sind. Im Folgenden möchte ich an Beispielen aus verschiedenen Epochen der 
Filmgeschichte zeigen, was es heißt, eine autonome filmische Welt aufzustellen und 
inwieweit der Illusionscharakter des Films Voraussetzung zu seiner ästhetischen Autono­
mie ist. 

52 



KOCH 

Was kann der Film und was macht er? 

Filme sehen wir als auf eine zweidimensionale Fläche projizierte Bewegungsbilder. Sie 
müssen aufgeführt werden, damit sie sichtbar sind. Wir sehen nicht, was Filme als tech­
nisch materielle Objekte sind: ein photochemisches Band, das eine Abfolge einzelner Bil­
der enthält, oder eine algorithmische Kette von Zahlen im digitalen Bild. Filme können 
unterschiedlich aufgeführt werden: zu laut, zu leise, zu hell, zu dunkel, zu langsam, zu 
schnell, zu grell, zu blass, scharf und unscharf. 

Aus der Tatsache, dass Filme einer apparativen Aufführung bedürfen, um gesehen zu wer­
den, muss man kein ontologisches Melodrama machen- man kann gute Filme in schlech­
ten Aufführungen sehen, wie man auch gut komponierte Musikstücke in schlechten Auf­
führungen konzertanter oder technischer Provenienz hören kann. Die jeweilige Auf­
führung ist nicht identisch mit dem Werk. Ich kann beispielsweise einen Stummfilm aus 
den !Oer Jahren auf einem modernen Projektor sehen, der 24 Bilder pro Sekunde durch­
laufen lässt, obwohl die historische Dauer auf 16 Bilder hin produziert worden ist. Ich 
sehe den Film dann etwas zu schnell. Ein leichter Zeitraffereffekt tritt ein und lässt den 
Herrn im Cut, die Dame mit der Federboa sich ruckartig bewegen und Blicke gegenein­
ander schleudern. Das materiale Objekt der Filmrolle und die Materialisierung des Films 
als Bewegungsbild in der Projektion sind zwei verschiedene Dinge, ohne die es keine Filme 
gäbe. Dass erst in der technischen Projektion der Einzelbilder das ftlmische Bewegungsbild 
entsteht, dass dieses eine im Gehirn des Betrachters verarbeitete optische Täuschung ist, ist 
mit dem Begriff der Illusion (im Französischen) und der Täuschung (im Deutschen) im 
Anschluss an die Illusionstechniken der Renaissance-Malerei belegt worden. 
In der Wirkungsästhetik des achtzehnten Jahrhunderts wird die Illusion als ein Zustand 
ästhetischer Empfindung hervorgehoben. Diderot behauptet, dass es zur Erzeugung der 
Illusion vor allem der Fülle von Details und Einzelheiten bedarf, "c'est a cette multitude 
de petites choses que tient l'illusion."l An die Fähigkeit zur Illusionserzeugung sollen 
denn auch wiederum die moralischen Postulate sich binden, die den Künstler dazu ver­
pflichten, keinen leichtfertigen Gebrauch von dieser Fähigkeit zu machen. Den Rückgriff 
auf das achtzehnte Jahrhundert hat die Ästhetik des Films und des Kinos immer wieder 
gemacht - und ich mache ihn hier lediglich, um zeigen zu können, dass die technisch 
erzeugte Illusion zwar perfekter ist als die des achtzehnten Jahrhunderts, aber als Illusi­
onsästhetik nicht vor gänzlich anderen Problemen steht. Die Illusion ist als ästhetische 
freilich nicht zu verwechseln mit der bloßen Vortäuschung oder Einbildung einer Wirk­
lichkeit, die es nicht gibt. Kurz, es mag pathologische Fälle geben, die von der filmischen 
Illusion auf eine physische Existenz der dort gesehenen Welt schließen. Aber dieser Täu­
schung erliegen sie nicht qua Medium, sondern diese Illusion erzeugen sie sich selber. 
Dass dies geschieht, ist nicht wahrscheinlicher oder unwahrscheinlicher, als dass jemand, 
der sich für Napoleon hält, auch Napoleon ist, oder einer, der von Ufos verfolgt zu wer­

den meint, dadurch deren Existenz nachgewiesen hätte. 

53 



Dennoch möchte ich natürlich gar nicht bestreiten, dass der ästhetische Witz des Films 
aus dieser Fähigkeit zur Illusion kommt - aber keineswegs darin aufgehen muss; es las­
sen sich auch alle möglichen Filme finden, die gerade versuchen, den Illusionscharakter 

selbstreflexiv vorzuführen. 
Diderots Bemerkung, dass die Erzeugung einer Illusion von der Vielzahl vorhandener 
Gegenstände unterstützt wird, verweist aber auf eine andere Komponente des Films, die 
man im Anschluss an seine Herkunft aus dem Medium der Photographie erläutern kann. 
Und zwar nicht in Hinsicht darauf, dass der Film aus aufeinander folgenden einzelnen 
photographischen Bildern besteht, sondern auf das Faktum, dass photographische Medi­
en gegenständlich sind. Die Aufnahme setzt die Existenz einer Vorfilmischen Welt voraus, 
unabhängig davon, dass diese selbst ihre Existenz ausschließlich der Erwartung ihrer Auf­
nahme verdanken mag. Es hat also eine Welt außerhalb des projizierten Bildes gegeben, 
eine Welt voller Details und Gegenständlichkeit. Eine Welt freilich, die opak bleibt, weil 
sie immer nur im Ausschnitt der filmischen Einstellungen und Montagen erscheint. Die­
se dokumentarische Seite des Films schafft eine Gegenständlichkeit, in der die Welt wie 
ein Modell fungiert, eine experimentelle Anordnung, deren Effekte apparativ vermittelt 
werden. Während die zuerst beschriebene ästhetische Illusion in der Projektion entsteht, 
stammt die dieser vorhergehende aus der photomechanischen Aufzeichnung. 
Diese ist auf ihre Weise auch als Illusion zu begreifen. Noch das unbewegtestePhoto ist 
darin Illusion, dass es eine Präsenz evoziert, die bereits vergangen ist. Was ich gezeigt 
bekomme, ist zum Zeitpunkt seiner Vorführung bereits verschwunden. Interessanterwei­
se sind es ganz andere Medien, die an einer Ästhetik reiner Präsenz und Beobachtung 
Anschluss gefunden haben: Elektronische Medien wie Fernsehen, Videoüberwachungs­
anlagen, Websites und Fernsehschirme in Schaufenstern lassen den Monitor als Beob­
achtung in Realzeit zu. 

Wie sehr sich die ersten Filmvorführer dieser beiden Modi des Films als Illusion bereits 
bewusst waren und die Vorführung selbst spielerisch einsetzten, lässt sich an der Vor­
führpraxis eines der ersten Filme belegen. Louis Lumiere drehte 1895 die DEMOUTION 

D'UN MUR auf dem Gelände seiner Fabrik in Lyon. Arbeiter reißen mit Gerätschaften die 
Ruine einer Mauer nieder, Staubwolken verhüllen teilweise den Fall selbst. Gegenständ­
lichkeit ist hier evident, aber es ist auch klar, dass es sich um eine Inszenierung handelt 
und nicht um eine Beobachtung. Manche Filmhistoriker gehen davon aus, dass Lumiere 
sich an Gustave Courbels berühmten realistischen Gemälde der Steineklopfer orientiert 
hat, das auf dem Salon 1850-51 ausgestellt worden war. Bei den öffentlichen kommerzi­
ellen Vorführungen des Films wurde der Film, nachdem er einmal durchgelaufen war, 
noch einmal rückwärts laufend projiziert, so dass am Ende die Mauer wieder steht. An 
dieser Praxis kann man erkennen, dass die Vorführung des Apparates und seiner Mög­
lichkeit~n neben dem gegenständlichen Realismus der Genreszene eine eigene Kompo­
nente bildete. Während die erste Projektion die Illusion befördert, an einer Szene teilzu· 
haben, die nicht nur einer möglichen Welt, sondern einer gegebenen angehört, fördert 

54 



KOCH 

die zweite Projektion die Illusion eines phantastischen Spiels, ohne dass die erste Welt 
davon auch nur im Geringsten berührt würde. 
Gegenstand ist nun der Film selbst, dessen materiale Eigenschaften spielerisch ausgete­
stet werden. Es ist kein Spiel vor der Kamera, auch kein Spiel im Film, sondern ein expe­
rimentelles Spiel mit dem Film. Die Experimentalfilmer der 70er Jahre, die im Rahmen 
der Fluxus-Bewegung standen, nannten das später "Expanded Cinema". 
Da es noch keine besonders ausgefeilten Dramaturgien gibt, haben die frühen Filme 
meist recht abrupte Schlüsse- und es ist nicht unwahrscheinlich, dass die Idee, den Film 
einfach noch einmal rückwärts laufen zu lassen, eine erste Bewältigung des Problems ist, 
aus einer Illusion auszusteigen. Auch heute ist es so, dass wir am erstaunlichsten, am 
unlogischsten oft das Ende eines Films empfinden. Wenn es ein Happy End ist, finden wir 
es aufgesetzt, wenn es tragisch endet, finden wir es unerträglich, wenn es ironisch auf­
hört, bleibt es unbefriedigend. Warum ist das Ende so wichtig, und warum ist es meist 
der schwächste Teil des Films? Auf diese Frage, wie der Film es schafft, sich vor unseren 
Augen auszuschalten und - musikalisch untermalt - in eine lange Liste aller beteiligten 
Mitarbeiter überzuleiten, haben sich viele Psychologen und Filmtheoretiker abgearbeitet. 
Am Ende eines Films geht es nicht einfach um die dramaturgische Schließung, sondern 
in einem umfassenderen Sinne um die Möglichkeit, eine ganze Welt abzuschalten. 
Dass dem so ist, liegt, so meine These, an der Gegenständlichkeit, die in filmischen Wel­
ten eine besonders starke ästhetische Illusion erzeugen. Es ist hier nicht der Ort und die 
Zeit, den begriffsgeschichtlichen Mäandern des ästhetischen Illusionsbegriffs nachzuge­
hen; es überrascht aber nicht, dass am Ende des neunzehnten Jahrhunderts diese Idee 
wieder aufgegriffen wird, diesmal aber nicht im moralisch verpflichtenden Sinne des 
achtzehnten Jahrhunderts, sondern ganz als Bedürfnis nach Irrealisierung und Lustemp­
findung. Insofern ist die doppelte Projektion der DEMOUTION D"UN MUR äußerst inter­
essant. Beginnt sie doch mit dem Verweis auf das Gemälde Courbets, das dem morali­
schen Impetus des Realismus der Bildenden Kunst verpflichtet ist, mit dem die Renais­
sance des ästhetischen Illusionsbegriffs wieder einsetzt, um sich dann ganz an die Lust 
der Irrealisierung zu verlieren, die nun eine völlig surreale Welt der Objekte zeigt, die als 

rein apparativ erzeugte Illusion kenntlich gemacht wurde. 
Die interne Gegenständlichkeit des Films hat verschiedentlich Filmtheoretiker dazu 
gebracht, den Film als Ganzes ontologisch in seiner photographischen Herkunft zu ver­
ankern und ihm einen ontologischen Realismus zuzuschreiben. Vor allem die linguisti­
sche Semiotik hat sich strikt gegen diese Annahmen gewandt und auf die prinzipielle Zei­
chenhaftigkeit aller bildliehen Darstellungen verwiesen. Nicht immer mit guten Grün­
den. Im Anschluss an den Semiotiker Peirce lässt sich durchaus eine Verteidigung des 
indexikalischen Moments im filmisch/photographischen Bild führen. Vielleicht sollte 
man mit Garnbrich sagen, dass der Film ästhetisch ein Spiel mit Gegenständen und 
Gegenständlichkeit zulässt, das stärker auf die physische Seite der Welt verweist, auf ihre 

Dinghaftigkeit. 

55 



Keiner glaubt mehr, dass es sich bei den Beaulies der Leinwand um Naturereignisse han­
delt _ aber dass sie als filmische Projektionen so aussehen, wie wir sie uns vorstellen, 
hängt auch an dem, was man "Photogenie" nennt, eine Eigenschaft. von Körpern _sich 
besonders zur Projektion auf zweidimensionale Fläche zu eignen. Meme These 1st mcht, 
dass der Film ein Fenster zur Welt ist, sondern dass er eine bestimmte Gegenständlich­
keit aufweist, die etwas mit der Darstellung von Objekten zu tun hat. Diese Darstellung 
muss nicht nach Ähnlichkeitskriterien verfahren, wie es Abbildungen tun, sondern sie 
handelt von Gegenständen. Oder so könnte man sagen, sie verwendet Gegenstände in 
einer bestimmten Weise. Ernst H. Gombrich hat in diesem Zusammenhang ein pragma­
tisches Kriterium für Phantasie eingeführt, das er dem Psychologen ). ). Gibson entnom­
men hat. Es ist das Kriterium der affordance, also der Tauglichkeit, der Leistungsfähigkeit 
von Objekten, um etwas Bestimmtes zu tun: "Gibson hat mir gezeigt, wie sehr unsere 
Wahrnehmung auch zweckbestimmt ist, wir sehen die Dinge in unserer Umgebung dar­
auf an, wozu sie taugen oder was sie zu leisten imstande sind. Er nennt das ihre affor­
dance. ( ... ) Schon das Tier könnte nicht überleben, ohne diese Tauglichkeit wahrzuneh­
men; auf dem Wasser kann man nicht gehen, sondern nur schwimmen, der Ast kann 
einen tragen, aber ein Grashalm nicht. ( ... )Viele Dinge taugen zu vielerlei, und es ist ein 
Zeugnis einer lebendigen Phantasie, neue Tauglichkeilen zu entdecken.( ... ) Ich erinnere 
hier an Charlie Chaplins unsterblichen Film GOLD RUSH. ( ... ) Ich denke an die Szene, in 
der Chaplin seinen Schuh kocht und ißt, wobei er die Schuhnägel ausspuckt, als wären 
sie die Knochen eines köstlichen Huhns und die Schuhriemen auf seine Gabel wickelt, als 
wären sie Spagetti. ( ... ) Ich hoffe, Sie werden mir zugeben, daß es nicht nur pedantisch, 
sondern falsch wäre zu sagen, die Schuhriemen( ... ) wären nur Zeichen. Wir können auch 
Zeichen auf ihre Tauglichkeit hin prüfen, aber wir lassen sie nicht von unserer Phantasie 
umspielen, sondern fragen sie nach ihrer Bedeutung. ( ... ) 

Es scheint mir, daß gewisse Missverständnisse zwischen mir und meinen Kritikern dar­
auf beruhen, daß sie die Rolle der Phantasie nicht in Rechnung gezogen haben und dar­
um leugnen wollen, daß Gemälde oder andere Bildwerke eine Illusion erzeugen können. 
Gewiß handelt es sich nicht um eine Halluzination. Wir glauben nicht wirklich, daß die 
Brötchen nun Füße geworden sind oder die Schuhsenkel Spagetti. Aber wenn wir unfähig 
wären, auf den Spaß einzugehen, könnten wir den Film eben nicht verstehen."2 Das ein­
f~che Beispiel, das Garnbrich gewählt hat, ist in der Tat verblüffend. Denn weder werden 
die Schnürsenkel von Chaplin für Spagetti gehalten, noch sind die Stiefelteile, an denen 
der Gefährte knabbert, vor dessen Augen zu Hühnerteilen geworden- wie in der folgen­
den Sequenz, in der er Chaplin als gigantisches Huhn halluziniert, das er zu schlachten 
versucht. Es ist aber auch nicht so, als würde hier Essen nur gestisch angedeutet oder vor­
getäuscht werden wie in einer Pantomime. Nein, wir sehen, wie Chaplin sich der Illusion 
hingibt, dass die Schuhriemen wie Spagetti, die Schuhnägel wie Hühnerknöchelchen 
es~bar seien, w~il sie eine bestimmte Form haben, z. B. könnte ja die lederne Beschaffen­
heit an knuspnge Haut erinnern etc. 

56 



KOCH 

Während die Illusion beispielsweise in der Freudschen Religionskritik als Irrtum aufge­
fasst wird, der gefährlich ist, weil er zu falschem Handeln führt, hält die ästhetische Illu­
sion hier nicht nur den Film am Leben, sondern auch die Charaktere im Film. Illusion als 
lebensrettendes Spiel ist eines der filmischen Sujets der Komödie, von Lubitschs TO BE 

OR NOTTO BE, Beycrs JAKOB, DER LÜGNER bis zu Benignis LA VITA E BELLA. Die filmische 
Illusion lässt uns beim Betrachten des Films glauben oder sehen zu meinen, dass Chaplin 
und sein Gefährte diese Dinge essen, während wir natürlich das genau nicht sehen und 
auch nicht wissen können, was die Requisite serviert hat. Wenn uns beim Betrachten der 
Gedanke beherrschen würde, dass die beiden etwas ganz anderes essen, als was man uns 
glauben machen möchte, oder nur essen simulieren, dann hätten wir den Film in der Tat 
nicht verstanden, sondern hätten uns in einer Bewegung technischen Skeptizismus um 
die Irrealisierungslust in der ästhetischen Illusion gebracht. 
Es ist von Wahrnehmungspsychologen und Kunsthistorikern immer wieder darauf hin­
gewiesen worden, dass es keineswegs einfach ist, Filme in der Bewegung zu analysieren. 
Um auch nur sicher die Kameraposition und Schnitte wahrzunehmen, muss man, so 
merkwürdig das klingen mag, vom Film selbst abstrahieren. Das heißt, man wird den 
Film anhalten und an einem einzelnen Kader die formalen Bestimmungen durchführen 
und den genauen Schnitt bzw. die Montagen analysieren. 

Gegenständlichkeit und Projektion 

Die merkwürdige Durchwobenheil des Films von Gegenständlichkeit und Phantasie, 
Stofflichkeit und Projektion hat den amerikanischen Philosophen Stanley Cavell zur 
Definition von Film als einer "automatischen Weltprojektion" gebracht: "Was die Mate­
rialität des Films von jeder anderen unterscheidet, liegt in der Abwesenheit dessen 
begründet, was die Bedingung seines Erscheinens vor uns ist; das heißt: in der Modalität 
unserer Abwesenheit von ihm, in seiner Bestimmung, Realität und Phantasie (nicht 
durch Realität als solche, sondern) durch Projektionen von Realität zu offenbaren -
durch Projektionen, in denen nach meiner Formulierung Realität davon befreit ist, sich 
selbst darzustellen. ( ... ) unter der ,stofflichen Basis von Filmmedien' verstehe [ich] ,eine 
Abfolge automatischer Weltprojektionen'."3 In seinen Erläuterungen zu dieser Formel 
kann man das auch übersetzen als "in Bewegung gebrachte photographische Weltvor­
führungen". Denn unter "automatisch" versteht Cavell die photographische Apparatur 
und den Vorführapparat Unter "Abfolge" die erzeugten Bewegungsbilder in unsrer 
Wahrnehmung und unter "Weltprojektion" die Gegenständlichkeit photographischer 
Bilder. Die Kamera ist ein Apparat, der mechanisch aufnimmt, dennoch muss sie einge­
stellt und gerichtet werden, auf einer anderen Ebene ist sie eben auch Instrument, das 
gespielt werden muss- aber ganz offensichtlich ist ein Vorführapparat kein Klavier, und 
die Kamera alleine bringt nicht die Bewegungsbilder, die den Film ausmachen. 

57 



Aber die bestechende Formel vom Film als "Abfolge automatischer Weltprojektion" hat 
eine über die technische Seite hinausgehende phänomenologische Bedeutung. In ihr 
wird nämlich das Moment der Projektion bedeutsam. Projektionen sind Vorstellungen, 
deren Auslöser nicht mehr in ihnen enthalten sind. Der Zuschauer bleibt im Film und im 
Kino wie die Kamera, die den Film aufgenommen hat, immer draußen vor. Die Kamera, 
die den Film aufgenommen hat, wird nie im Bild sein, das ich auf der Leinwand sehe. 
Wenn ein Regisseur zeigen will, dass sein Film von einer Kamera aufgenommen ist, dann 
muss er das immer von einer anderen unsichtbar bleibenden Kamera aus tun. Natürlich 
kann ein komplexes System von Spiegeln etc. dem Problem abhelfen, aber auch dann 
wäre die Kamera immer nur als Bild eines anderen Mediums, eben des Spiegels präsent, 
als stofflicher Gegenstand, aber wieder nicht als Bilderzeuger. Die experimentelle Auflö­
sung des Problems ist ein selbstreflexiver Kommentar zur Filmästhetik, die auf einer 
Kamera beruht, die nicht sichtbar ist. 

"One can feel that there is always a camera left out of the picture: the one working now."4 

Die Kamera, sagt Cavell, ist außerhalb ihres Gegenstandes, wie ich außerhalb meiner 
Sprache bin. Sie erzeugt Feststellungen über die Welt, so ich wie Feststellungen treffe, 
ohne jedes Mal dabei zu sagen: "Ich stelle fest, dass ... ". Äußerungen fordern zu Stellung­
nahmen auf, die Sprache ist niemals privat, sondern öffentlich, und dennoch ist jeder 
selbst verantwortlich für das, was er sagt. Die Kamera zeigt eine Welt, die ihr ebenso 
äußerlich wie dem Betrachter des Films ist, und dennoch ist es eine Welt, die etwas meint 
und uns etwas mitteilt und deren Mitteilung ihre Anerkennung voraussetzt. Wenn wir bei 
jeder Einstellung uns sagen würden, es ist ja nur die Perspektive der Kamera, dann hät­
ten wir den Film nicht ernst genommen, den Weltentwurf zurückgewiesen, der uns ent­
gegengehalten wird. Allerdings ist auch die Feststellung über die Welt, die darin liegt, wie 
sie uns gezeigt wird, nicht, weil sie automatisch projiziert wird, ohne Verantwortung. Die 
Einstellung auf die Welt ist immer auch eine Einstellung zur Welt, auch wenn diese uns 
völlig äußerlich bleibt, sind wir doch ihr gegenüber ebenso anwesend wie in ihr abwe­
send. 

Filme, so möchte ich aus den zwei vorhergehenden Beispielen schließen, sind in ihrer 
Gegenständlichkeit welthaltig. Sie stellen in ihrer projizierten ästhetischen Illusion aber 
je eigene Welten vor, die zwar in einer mimetischen Beziehung zur vorfilmischen Welt 
stehen,_aber in keinem Abbildungsansinnen. Die Benjaminsehe Formel von der ,unähn­
lichen Ahnliehkeif trifft das Verfahren der Filmästhetik 

58 



KOCH 

Wie eine visuelle Metapher entsteht 

An einem dritten Filmbeispiel möchte ich nun den Prozess nachzeichnen, wie aus der 
gegenständlichen Welt durch Unähnlichmachung eine neue mimetische Welt aufgerich­
tet wird, die nicht weniger gegenständlich ist, aber dennoch eine fiktive. Als Beispiel neh­
me ich die erste Sequenz aus Hitchcocks Film MARNIE. 

Im Treatment vom November 1961 beschreibt Hitchcock den Anfang: "We don't seeher 
face, this girl in a plaid coat who carries a worn, inexpensive suitcase to the ticket counter 
of the New Haven railroad Station, pays for a ticket and then loses herself in the crowd. 
We do notice her hair- long and black, almost too black; and her handbag whose con­
tents she took pains to conceal when she extracted her fare. It's her handbag that would 
give a thief pause. Full and fat, that handbag. Unnaturally so ... ( ... )."5 

1963, also fast zwei Jahre später, das ergeben die Aufzeichnungen der Diskussion für die 
Ausstattung, spielt sich folgendes Gespräch ab: "Mr. Hitchcock: The film is going to open 
with a girl, back view, going into a railroad Station at Hartford, Connecticut. At present, 
I don't know what time of the day we can shoot it, because we don't want it full of crowds 
because it may cover her up. The essential part is that we follow her back view into the 
station as she goes to the deskor booking office. 
Evan Hunter: The ticket-window. But Hitch, it should be on a Friday evening, because 

she goes directly there from robbing the safe. 
Mr. Hitchcock: Well, we needn't say it's Friday evening as long as we don't people it with 
too many people, we're going to have put our extras in it anyway however we shoot it the­
re. And she goes to the ticket-window and buys a ticket. We still follow her into the stati­
on as she Iooks up and we go up to New York, you see. We go close enough to her to see 
the color of her hair and finally she goes on to the platform down toward the train. Or it 
can be empty waiting for the train to come in. I don't know, we've got to Iook into that, 
you see, or you can probably go east to find out all this information for us. And we end 
up with a CLOSE SHOT on a rather bulky handbag under her arm. So that would consti­
tute the first scene. We'll have to investigate whether we shoot it all in the station, whether 
we make a travelling plate of it or what the best way to handle that is, you see. I feel that 
we ought to cheat like they do in the ltalian films and have nobody around if we can. 
Because otherwise we don't draw enough attention to the girl."6 

Zuerst wird eine realistische Alltagsszene entwickelt. Ein Freitagabend auf einem Bahn­
hof: viele Leute, die entweder nach New York fahren oder von dort aus den Büros 
zurückkommen. Eine Frau in der Menge, die durch ihre merkwürdige Handtasche auf­
fällt. Die ganzen kausalistischen Erwägungen des Drehbuchautors, der die lineare Ent­
wicklung seiner Erzählung im Kopf hat, werden immer weiter reduziert. Gleichzeitig 
werden die realistischen Details immer weniger und der soziale Ort der wirklichen Welt 
verschwindet immer weiter aus dem Blickfeld. Am Ende bleibt eine fast minimalistische 
Einstellung von äußerster Stilisierung: Beine und Handtasche. In diesem Kondensat 

59 



steckt der Obergang von einer vorgefundenen zu einer aufgestellten Welt, in der die Din-
ge Fetischcharakter angenommen haben. Der Film haut eine Fetischwelt auf. . 
Der betont realistische Anfang hat sich gründlich geändert. Und er führt jetzt auf Jenen 
Anfang zurück, den Hitchcock sich als ,richtigen' Anfang vorgestellt hatte. In seinem 
berühmten Interview mit Fran~ois Truffaut sagt er: "Vor allem hat mir die Vorstellung 
Spaß gemacht, eine fetischistische Liebe zu zeigen. Ein Mann will mit einer Diebin schla­
fen, weil sie eine Diebin ist, wie andere mit einer Chinesin oder einer Negerin schlafen 
wollen. Leider kam diese fetischistische Liebe auf der Leinwand nicht so gut heraus, wie 
die von )ames Stewart zu Kim Novakin VERTIGO. Um es ganz eindeutig zu sagen: Man 
hätte Sean Connery zeigen müssen, wie er die Diebin vor dem Safe überrascht, wie ihn 
die Lust überkommt, und er sie sofort vergewaltigt."7 

Hitchcock wollte den Film also aus der Perspektive eines Mannes aufbauen, der einen 
fetischistischen Blick auf die Frau hat. In gewisser Weise ist ihm das in der Eingangsse­
quenz gelungen. Die Depersonalisierung durch die Rückenansicht, die das Gesicht nicht 
preisgibt, die Fixierung auf die Beine und die Großaufnahme der Handtasche bauen die­
sen Blick auf, ohne ihn narrativ aufzurüsten. Die Vergewaltigung oder die unentschiede­
ne Andeutung, die am Ende davon übriggeblieben ist, wird in die Mitte des Films ver­
schoben, als die beiden schon verheiratet sind, Marnie aber die Ehe nicht vollziehen will. 
Dennoch ist der fetischistische Blick, das Sujet der fetischistischen Liebe von Anfang an 
in MARNIE präsent. Um die Welt eines Fetischisten aufzubauen, musste die ,normale' Welt 
so weit wie möglich abgebaut werden, denn in der überfüllten Bahnhofshalle würde die 
Frau "verloren gehen" für den reifizierenden Blick des Fetischisten. MARNIE lässt uns also 
die Welt eines Mannes sehen, dessen Liebe an einem Fetisch entflammt, der diese Frau 
nicht liebt, obwohl sie eine Räuberin ist, sondern weil sie eine Räuberin ist, die auf schö­
nen, eleganten Beinen in hohen Schuhen ihre Beute in Form einer klobigen Handtasche 
wegträgt. Im Blick des Fetischisten wird diese Frau zu einem isolierten Objekt voller 
Merkwürdigkeiten: Die Haare sind zu monochrom und sehen aus wie eine Perücke, die 
Handtasche ist ebenso leuchtend wie unförmig. Aber auch die Kameraeinstellung ist 
ungewöhnlich. Der Beginn mit dem Close Up auf die Handtasche im abgewinkelten 
Arm, der menschenleere Bahnsteig, die in die Bildmitte hinein enger werdenden grafi­
schen Linien von Bahnsteig und Überdachung, in die hinein die Frauengestalt geht wie 
in einen Tunnel, lassen von der Alltagsatmosphäre der ursprünglich gedachten Hahn­
hofsszene nichts mehr spüren. Die Nahaufnahme von Rutlands/Connerys Gesicht und 
seinem lüsternen Blick wird gegengeschnitten mit der zweiten Einstellung von der gelben 
Handtasche, die wieder im angewinkelten Arm über einen Hotelflur getragen wird. Eine 
Sequenz, die ihr Ende findet in der Einstellung, in der sich der Kopf der Frau aus dem 
Waschbecken hebt, das blonde Haar zurückgeworfen wird, und das volle Gesicht in einer 
Großaufnahme zu sehen ist, mit einem ähnlich glückhaften, aufleuchtenden Ausdruck, 
wie ~as des ~ann~s in der Großaufnahme zuvor. So wird die Symmetrie eines Paares 
evoziert, das sich emander zuwendet in einer merkwürdigen Gleichheit. Beide berauben 

60 



KOCH 

sich gegenseitig und damit sich selbst: sie räubert seinen Safe aus, und er räubert ihren 
Körper aus. 
Das Bild der gelben, monströsen Handtasche ist das Bild einer gelben, monströsen Hand­
lasehe und lässt uns diese Frau als merkwürdig sehen. Später wird sie als elegante Blon­
dine eine elegante, kleine, dezent beige Handtasche tragen. Die gelbe Handtasche gehört 
also zur anderen Seite dieser Frau; im Close Up unter dem Arm geklemmt, könnte man 
auch der affordance dieses Gegenstandes geschuldet sehen, gleichzeitig Damenhandta­
sche zu sein und ein unförmiges Behältnis, das geeignet ist, Beute und Arbeitsmateriali­
en einer professionellen Räuberin und Betrügerin in sich aufzunehmen, sie ist die Verge­
genständlichung eines kleptomanischen Impulses, etwas an sich bringen zu wollen, das 
man sich unter den Arm klemmen und abschleppen kann. 
Sollen wir deswegen sagen, dass die gelbe Handtasche hier die Metapher einer entglei­
sten, aus der Form geratenen frigiden Gier ist, die am Körper der Frau haftet, obwohl sie 
gerade zu diesem in einem völligen Fremdheilsverhältnis steht? Ja, man könnte sagen, 
dass es sich hier um eine visuelle Metapher handelt. Allerdings mit der Einschränkung, 
dass diese Metapher nicht aussagt, dass die Weiblichkeit der Frauen wie ihre Handtaschen 
ist, dass diese sie bedeuten. Alles, was in der Metapher gezeigt wird, ist in diesem Bild 
eines Gegenstandes und seiner Handhabung enthalten und gewinnt seine Bedeutung 
nicht erst über die Vermittlung eines sprachlichen Begriffs. Das beklemmende Gefühl, 
das von dieser Einstellung ausgeht, ist ja nicht dadurch beschrieben, dass man sagt, es ist 
der angstbesetzte Umgang mit der Weiblichkeit, die den Fetischisten und die Diebin 
kennzeichnen und die hier metaphorisch bedeutet wird. Entweder ich sehe die visuelle 
Metapher, dann überträgt sie auf mich das klamme Gefühl, oder ich sage, es ist Symptom 
einer fetischistischen Weitsicht, die ich kritisch analysiere. Der zweite Schritt wäre aber 
eben keine Paraphrase der Metapher mehr, sondern deren kognitive Auflösung in ein 
Schema des psychologischen Wissens, das nicht aus der Metapher kommt, sondern aus 

meinem Vorwissen. 
Insofern könnte man von der filmischen Metapher sagen, was Davidson von der Metapher 
in Bezug auf ihre Bedeutung sagt und auf die Möglichkeit ihrer Paraphrase: "Witz, Traum 
oder Metapher können uns zwar- ebenso wie ein Bild oder eine Beule am Kopf- dazu 
veranlassen, eine bestimmte Tatsache zu erkennen, aber nicht, indem sie diese Tatsache 
bezeichnen oder sie zum Ausdruck bringen.( ... ) Worte sind nicht die richtige Münze, die 
man für ein Bild eintauscht."8 Die kritische Aufnahme einer Metapher sollte die "Auf­
merksamkeit auf die Schönheit oder das Treffende- die verborgene Kraft- der Metapher 
selbst" lenken.9 Die Buchstäblichkeit der Metapher oder die Gegenständlichkeit der fil­
mischen Metapher lässt sich paraphrasieren, aber nicht in wissenschaftliche Prosa über­
setzen. Marnie und ihre Handtaschen sind Fiktionen, ästhetische Illusionen einer sexuel­
len Beklemmung, die sich nicht therapeutisch auflösen und in Prosa übersetzen lassen. 
Allenfalls kann ich sagen, dass ich in diesen Metaphern eine Welt erfahre, die mich an 
andere Erfahrungen erinnert oder an die mich andere Erfahrungen erinnern werden. 

61 



In der knappen und sehr einfachen Kommentierung der drei Filmbeispiele wollte ich auf 
die Möglichkeit hinweisen, einige der Begrenzungen, die der Film in seinen theoretischen 
Konzepten aus Semiotik, Psychoanalyse und Kognitionspsychologie in. den letzte~ )a~ren 
erfahren hat, zu überschreiten; und zwar im Hinblick auf seine ästhellsehe Konstitution, 
die eine andere Auffassung von Gegenständlichkeit, Projektion und Illusion zugrunde 
legt; eine, die diese als ästhetische Kategorien sieht und nicht unter den normativen 
Bezügen pathologisch verzerrter Täuschungen über sich und die Welt; aber auch mcht 
von den elektronischen Medien aus, die die eigentümliche Stellung zur Welt der photo­
graphischen Medien unterlaufen haben- wobei sie sie merkwürdigerweise gerne simu­
lieren. Dass neuere Filme wie zum Beispiel die der DOGMA 95-Gruppe die stofflichen 
Eigenschaften des filmischen Mediums wieder entdeckt haben und gezielt gegen die 
Hightechwelt des elektronischen Apparates und seiner Post-Production ausspielen, deu­
tet darauf hin, dass gerade zum Zeitpunkt des Veraltens des traditionellen filmischen 
Mediums als technischem Apparat dessen ästhetische Eigenschaften klarer hervortreten. 

Postscriptum: Erstheit nach Peirce und nach dem Film 

Ich möchte an dieser Stelle auf einen anderen Philosophen zurückkommen, dessen 
Arbeiten sich um das Problem der Semiotisierung der visuellen Erfahrung drehen. Dabei 
rücken weniger die Lektüren durch Gilles Deleuze ins Zentrum, sondern einige Eigen­
heiten der Feireeschen Zeichentheorie selbst. Im Groben kann man die hier interessie­
rende These von Peirce so zusammen fassen: Alle Phänomene, die von uns erfahren und 
wahrgenommen werden, enthalten, voneinander schwer trennbar, Elemente der Erstheit, 
der Zweitheil und der Drittheit. Trotz der Warnung von Peirce, dass die Elemente analy­
tisch getrennt und nicht empirische Tatsachen sind, möchte ich den Versuch machen, 
Erstheil hier zu isolieren. Peirce definiert Erstheil folgendermaßen: "( ... ) im Phänomen 
[erkennen wir] positive Qualitäten, wie z. B. rot; und ihre Positivität besteht darin, daß 
jedes so ist, wie es ist, unabhängig von irgendeinem Vergleich oder irgendeiner Relation. 
Dies nenne ich Erstheit. Eine Qualität wie rot kann man ein Gefühl nennen." 10 

Erstheil ist also gebunden an ein ,Gefühl' in einer Wahrnehmung. Aber es sind nicht nur 
Eigenschaften wie Farben, an denen Peirce seine These exemplifiziert. An einer anderen 
Stelle schreibt er: "Eine Erstheil wird durch jede Qualität eines totalen Gefühls exempli­
fiziert. Es ist vollkommen einfach und ohne Teile; und alles hat seine Qualität. So hat die 
Tragödie King Lear ihre Erstheit, ihre Stimmung sui generis. Worin alle diese Qualitäten 
übereinstimmen, ist die universelle Erstheit, der wahre Sinn der Erstheit." II 

Erstheil ist also eine alle Phänomene auszeichnende Qualität, die auf deren Singularität 
bezogen ist, auf die Erfahrung ihrer Präsenz als ungeteilte: "Insoweit man von Qualia 

sagen kann, daß sie etwas gemeinsam haben, so kommt ihnen allen Einheit zu; und die 
verschiedenen synthetischen Einheiten, die Kant den unterschiedlichen Verstandeshand-

62 



KOCH 

Iungen zuschreibt, ebenso wie die Einheit der logischen Konsistenz oder besondere Ein­
heit und auch die Einheit des individuellen Objekts, alle diese Einheiten entstehen nicht 
aus den Verstandeshandlungen, sondern aus dem Quale-Bewußtsein, auf das der Ver­
stand einwirkt." 12 

Diese Widerständigkeil des individuellen Objektes zieht freilich noch einen anderen 
Gedanken auf sich, den nämlich von der vorgängigen Zeichenhaftigkeit der Objekte 
selbst. Peirce entfaltet dies in einer der endlosen Spiralen, in denen er Erstheit, Zweitheil 
und Drittheil jeweils als aufeinander bezogene funktionale Differenzen beschreibt, mit 
denen Denken, Erfahrung und Erkenntnis einhergehen. In diesem Kontext kommt er 
zurück auf die operativen Züge im Denken, ,.nun gibt es in aller Vorstellung und Wahr­
nehmung einen derartigen Vorgang (operation), durch den Denken entsteht",I3 heißt es, 
und davor konstatiert Peirce: "Jedes Zeichen steht für ein Objekt, das von ihm selbst 
unabhängig ist; doch es kann nur insofern ein Zeichen jenes Objekts sein, als dieses 
Objekt selbst von der Natur eines Zeichens oder Denkens ist. Denn das Zeichen beein­
flußt nicht das Objekt, sandem wird durch es beeinjlußt; so dass das Objekt fähig sein muss, 
Denken zu vermitteln, das heißt, es muß von der Natur des Denkensodereines Zeichens 
sein."14 

Diesen Gedanken verschärft Peirce noch in seiner Analyse der Photographie. Dass Zei­
chen in einer aktiven, performativen Beziehung zum Objekt stehen, tritt hier aufgrund 
der genetischen Beziehung besonders deutlich hervor, dass also das Objekt hier das Zei­
chen veranlasst: ,.Hier ist ein Bild von Haus des Autors: Was macht das Haus zum Objekt 
dieses Bildes? Sicherlich nicht die Ähnlichkeit der Erscheinung. Nein, der Photograph hat 
den Film auf eine solche Weise aufgebaut, daß der Film gemäß den Gesetzen der Optik 
gezwungen wurde, ein Bild dieses Hauses aufzunehmen. Was das Zeichen tatsächlich zu 
tun hat, um sein Objekt zu indizieren- und es zu dem seinen zu machen- und alles, was 
es zu tun hat, besteht nur darin, sich der Augen seiner Interpreten zu bemächtigen und 
sie zwangsweise auf das gemeinte Objekt zu richten: dies ist es, was ein Klopfen an der 
Tür bewirkt oder ein Klingeln oder eine andere Glocke, ein Pfeifen, ein Kanonenschuß 
usw. Es handelt sich um einen rein physiologischen Zwang, nichts sonst. 
So muss also ein Zeichen, damit es seine Aufgabe erfüllen kann, damit es seine Fähigkeit 
(potency) verwirklichen kann, durch sein Objekt gezwungen werden." 15 

Damit bin ich wieder zu einer vorhin im Anschluss an Gombrich/Gibson freilich anders 
grundierten und formulierten These zurückgekehrt: Filme (sofern sie im klassischen Dis­
positiv des photographischen Bildes verbleiben) betreiben eine eigenwillige Form der 
Semiotisierung, in der ihr Gegenstandsbezug einer doppelten Strategie unterliegt. Seine 
Gegenstände müssen aktiv sein (,.durch sein Objekt gezwungen") wie auch eine Taug­
lichkeit (,.affordance") aufbringen, um im Film als Zeichen und Gedanke auftreten zu 
können. In dieser Strukturierung unterscheiden sich Filme aber nicht vom generellen 
Bewusstseinsstrom unserer Wahrnehmungen und Gedanken (,.stream of conscious-

63 



ness"), dessen prozessualer Charakter - Peirce spricht von "Überblendungen" und 
"Mischphotographien" - nicht aus einzelnen mentalen Bildern besteht, sondern aus 
einer endlosen Verknüpfung von Phänomen und ihren Zeichen, die sie sind und die sie 
hervorbringen, so dass Denken, Wahrnehmung und Gefühle, Erinnertes und Ereignis 
unauflösbar ineinander schwimmen. In einer Formulierung Helmut Papes, der die 
Anwendung des Peirceschen Modells der Graphenlogik auf den Film einmal durchge­
spielt hat, könnte man am Ende also sagen: "In der Folge der Bilder des Films entsteht der 
Gedanke als die Erfahrung möglicher Interpretierbarkeit der durch ihn visuell erschlos­
senen Welt." 16 

Allerdings, so möchte ich ergänzend hinzufügen, verkennt die nahtlose Überblendung 
der Epistemologie von Peirce in den Film die ästhetische Seite seines Gegenstandes. i\lit 
Peirce lässt sich ja gerade die Erstheit, auf die sich der Verstand zwar bezieht, die aber dem 
Gedanken immer wieder entgleitet und am Ende selbst Gedanke bleiben muss, als Angel 
des Films denken. Im Spiel von materialer Gegenständlichkeit und unaufhörlicher 
Semiotisierung, das er mit uns treibt, stellt uns der Film das Verhältnis selbst vor Augen, 
das wir als denkende und sehende Wesen zur Welt einnehmen. 

Die ästhetische Beunruhigung des Films liegt genau in seiner Autonomie, den ,Strom des 
Bewusstseins', der uns mit der Welt verbindet, zu unterbrechen und zu negieren. Seine 
stärkste Wirkung zieht er aus dem Schwarzfilm- nicht nur bei Marguerite Durasoder 
bei David Lynch, der in MULHOLLAND DRIVE das Bild ins Schwarze umschlagen lässt, 
sondern auch in einem B-Picture von großer poetischer Dichte wie )acques Tourneurs 
CAT PEOPLE. Dort schlägt die fantastische Erzählung von einer Frau/Panther-Metamor­
phose am Ende um in ein Bild, das die primäre Eigenschaft von Materie, Anziehungs­
punkt von allen möglichen Semiotisierungen und Narrativierungen zu sein, privilegiert. 
Die identitäre Binarität von Frau und Panther wird am Ende verweigert. Im nervös wan­
dernden Lichtkegel aus einer Taschenlampe lässt sich nur mehr ein schwarzer Flecken 
ohne festen Umriss erkennen: Materia vor den Zeichen- oder eben eines der Ästhetik des 
Films, die mit aller deiktischen und metaphorischen Macht den Betrachter auf jenen 
Punkt zieht, von wo er sich seine eigene Welt aufbaut. 

2 

3 

4 

64 

Dcnis Didrrot (EncyclopCdie), zitiert nach: Joachim Ritter (Hg.): Historisches H'örtcrbuch der Philosophie. 
Band 4. Basel 1976, S. 211, Anmerkung 10 und 11. 

Ernst H. Gomhrich: "Zeichen, nild und \Virklichkeit. Ein Beitrag zum modernen Bildcrstreit". In: Dcrs.: 
Das forschende Auge. Kunstbetrachtung und Naturwahrnchnnmg. Frankfurt/Ncw York 1994, S.l 07 f. (Her· 
Vorhebung durch die Herausgeber). 

Stanlcy ~avell: "Welt. durch di~ Kamera gesehen. Weiterführende Überlegungen zu meinem Buch Tl!e 
~Vorld VJCwe,f · In: DJetcr Hcnnch I Wolfgang Iser (Hg.): Theorien der Kunst. Frankfurt 19R2, S. 448 f. 

Stanley Cavcll: The ~Vorld Viewcd. Rejlections on the Ontology of Film. Cambrigde 1979 (erste Auflage 
1971). s. 126 f. 



KOCH 

5 Dan Auiler: llitchcock's Sccrct Notebooks. New York 1999, S. 219. 

6 Eben da, S. 415. 

Fran\ois Truffaut: AJr. Hitchcock, wie haben Sie das gemacht? München 1973, S. 291. 

8 Donald Davidson: "\Vas Metaphern bedeuten" (1978). In: Ders.: Wahrheit ur1d Interpretation. Frankfurt 
am Main 1986, S. 368 f. 

9 Ebcnda, S. 370. 

10 Charles Sanders Peircc: Semiotische Schriften. Rand 2, 1903-1906, hg. von Helmut Pape. Frankfurt am 
Main 1990, S. II I. 

II Ebcnda, S. 159. 

12 Zitiert nach Helmut Pape: Die Unsichtbarkeit der \Velt. Eine visuelle Kritik neuzeitlicher Ontologie. Frank­
furt am Main 1997, S. 438 (Original in: Collectcd Papers ofCharles Sanders Pcirce. Harvard University 

Press, Cambridge Massachusetts, 1931-1935). 

13 Charles Sanders Pcirce, Semiotische Schriften, a. a. 0., S. 163. 

14 Ebenda, S. 162 ( Hervorhebung von G. K.). 

15 Ebcnda, S. 322. 

16 Helmut Pape: "Der Gedanke als Überblendung in der Folge der ßilder. Pcirccs visuelles Modell geistiger 
Prozesse". In: Deutsche Zeitschrift für Philosophie, Nr. 43 (1995), S. 496 (Schwerpunkt: Film und Philoso­

phie, hg. von Gertrud Koch). 

65 


	Seite 1 
	Seite 2 
	Seite 3 
	Seite 4 
	Seite 5 
	Seite 6 
	Seite 7 
	Seite 8 
	Seite 9 
	Seite 10 
	Seite 11 
	Seite 12 
	Seite 13 
	Seite 14 
	Seite 15 

