GERTRUD KOCH

MOTION PICTURE — BAUSTEINE ZU EINER ASTHETIK DES FILMS

Vorspiel in Academia

Wenn Philosophen tiber Filme sprechen oder schreiben, dann sagen sie meistens: ,Das ist
ein gutes Beispiel fiir x* — also z. B. Chaplins MODERN TIMES fiir Bergsons Theorie des
Lachens aufgrund der in ihm vorherrschenden Komik, die aus dem Mechanischen im
Zusammenprall mit dem Lebendigen resultiert; oder Hitchcocks Filme fiir den moder-
nen Skeptizismus etc. In dieser Gleichstellung von filmischen Figuren optischer und dra-
maturgischer Art werden bestimmte ethische, kognitive und isthetische Begriffe von fil-
mischen Szenen erldutert. An sich ist das ein unspektakulirer Vorgang, da Begriffe stin-
dig an Beispielen erklirt und plausibilisiert werden. Wenn dies an Filmen geschieht, so ist
dies weniger Ausdruck ihrer Missachtung als Folge ihres Stellenwertes, die sie in ihrer
Doppelstellung als Teil der Welt und als eigenstindige, kiinstliche Welten einnehmen.
Filmwissenschaftler regt dies allenfalls auf, weil sie eine andere Auffassung davon haben,
was Filme sind und was die Rahmenbedingungen ihres Verstehens als autonome Welten
sind, Als Beispiele fiir etwas, das in der Welt begrifflich geklirt werden soll, taugten sie, so
gesehen, nur dann, wenn sie selbst als Teil der Welt und unserer Vorstellung von ihr gese-
hen werden. Wenn man das tut, und es spricht wenig dagegen, dann kann man Filme
ebenso als Beispiele zur Erliuterung von Begriffen heranzichen wie andere Auflerungen
des Alltagslebens.

Philosophen benutzen Filme also hiufig als Erliuterung von philosophischen Theorien
— Filmtheoretiker nutzen dagegen philosophische Theorien zur Erlduterung von Filmen.
An beiden Verfahren ist im Prinzip nichts auszusetzen, obwohl oft genau diese mit wech-
selseitigem Misstrauen betrachtet werden.

Dabei gibt es genug Grund gegeniiber den eigenen Verfahren misstrauisch zu sein, denn
viele Filmtheorien sind auf recht formalen Analogieschliissen aufgebaut, z. B. nach dem
Typ: Freud verwendet eine optische Metapher, um den psychischen Apparat zu entwer-
fen; diese Metapher wird dann zum Umkehrschluss genutzt: Wenn der psychische Appa-
rat wie ein optischer ist, dann ist der optische wie der psychische; und schon gelingt die
nahtlose Verschmelzung einer filmischen mit einer psychologischen Theorie, ohne dass
noch die Metapher als solche beriicksichtigt wird. Aus der deiktischen Funktion der
Metapher ist nun eine Erklirung geworden, die sich auf eine Behauptung stiitzt. Man
sollte also eher Vorsicht walten lassen, wenn man Erklirungen und Erlduterungen von
einem Feld auf das andere iibertragt, auch wenn grofie Teile der Wissenschaft ohne sol-
che subkutane Vernetzung von Metaphern und Erklirungen tiber Disziplingrenzen hin-
weg kaum vorstellbar sind. Im Eolgenden mdochte ich daher den Versuch unternehmen,

31



philosophische Fragen limitiert auf Filmin theoretischer Absicht zu stellen. Im ersten Teﬂ
geht es zuniichst um die Autonomiebedingungen des Films und seiner Wel'tkonstruk.n.on
aus seiner technischen und apparativen Konstruktion heraus, dann um die Semant351e-
rungsprobleme in Bildern, speziell die Metaphernbildung und zurr.l. Schlus§ um .e'men
knappen Versuch, aus der Zeichentheoric von Peirce ein Argument fur eine Asthetik des

Films zu gewinnen.

Autonome Welten

Sicher gibt es groRe Sektoren dieser Welt und groBe Abschnitte der Weltgeschichte, in
denen die Vorstellung einer autonomen Kunst weder existiert noch wiinschenswert
erscheint. Die Hochschitzung der autonomen Kunst ist auch die der Autonomie insge-
samt als einer unabdingbaren Voraussetzung der Freiheit. Autonomie ist die Bedingung
der Performanz von Freiheit, wenn diese nicht ausschliefllich negativ bestimmt wird, als
Freiheit von etwas. Wovon aber soll die autonome Kunst befreien und was soll sie frei-
setzen? Ganz sicher ist die Kunst nicht der Garant der Freiheit und Autonomie, allenfalls
ein Indikator. Asthetische Autonomie zu beanspruchen, bedeutet fret zu sein von mora-
lischen und ethischen Anspriichen, ohne dass die Kunst das biniire Andere der Moral und
Vernunft wire. Es liegt nicht an der Kunst, gut oder gliicklich zu machen oder Wissen
oder Informationen weiterzugeben, obwohl all dies nicht ausgeschlossen ist, nur dass es
nicht dem Asthetischen der Kunst sich verdankt, sondern eben ihren kognitiven oder
ethischen Aspekten. Weltvermittlung geschieht in der Asthetik durch Welterstellung.
Nicht die Abbildung und Beschreibung der Welt steht in ihrem Zentrum, sondern die
Aufstellung von Welten, die implizite Stellungnahmen zur Welt enthalten kénnen. Das
Aufstellen von Welten wiire, verkiirzt gesagt, wozu die Autonomie der Kunst sie befihigt.
Das Aufstellen einer Welt, die sich fallibilistisch zu allen anderen Welten verhilt. Eine
Welt, die virtuell bleibt, also Wirkungen zeitigt, ohne real zu werden, keine potentielle
Welt eben, die auf ihr Moglichwerden hin angelegt ist. Im Folgenden méchte ich diesen
Autonomie-Begriff implizit stark machen — und zwar fiir eine Film- und Kinodsthetik,
die gemeinhin unter den Verdacht gestellt wird, gerade nicht autonom zu sein, sondern
in mimetischer Abhangigkeit zur Wirklichkeit zu stehen, von der Macht des Okonomi-
schen abhingig zu sein und schliefllich auf Mechanismen der Projektion und Illusion zu
basieren, die alle zusammen nicht gerade als Gralshiiter der Autonomie in Erscheinung
getreten sind. Im Folgenden méchte ich an Betspielen aus verschiedenen Epochen der
Filmgeschichte zeigen, was es heiflt, eine autonome filmische Welt aufzustellen und

inwieweit der Illusionscharakter des Films Voraussetzung zu seiner #sthetischen Autono-
mie ist.

52



KOCH

Was kann der Film und was macht er?

Filme sehen wir als auf eine zweidimensionale Fliche projizierte Bewegungsbilder. Sie
miissen aufgefithrt werden, damit sie sichtbar sind. Wir sehen nicht, was Filme als tech-
nisch materielle Objekte sind: ein photochemisches Band, das eine Abfolge einzelner Bil-
der enthalt, oder eine algorithmische Kette von Zahlen im digitalen Bild. Filme kénnen
unterschiedlich aufgefithrt werden: zu laut, zu leise, zu hell, zu dunkel, zu langsam, zu
schnell, zu grell, zu blass, scharf und unscharf.

Aus der Tatsache, dass Filme einer apparativen Auffilhrung bediirfen, um gesehen zu wer-
den, muss man kein ontologisches Melodrama machen — man kann gute Filme in schlech-
ten Auffilhrungen sehen, wie man auch gut komponierte Musikstiicke in schlechten Auf-
fiihrungen konzertanter oder technischer Provenienz héren kann. Die jeweilige Auf-
fithrung ist nicht identisch mit dem Werk. Ich kann beispielsweise einen Stummfilm aus
den 10er Jahren auf einem modernen Projektor sehen, der 24 Bilder pro Sekunde durch-
laufen lisst, obwohl die historische Dauer auf 16 Bilder hin produziert worden ist. Ich
sche den Film dann etwas zu schnell. Ein leichter Zeitraffereffekt tritt ein und lisst den
Herrn im Cut, die Dame mit der Federboa sich ruckartig bewegen und Blicke gegenein-
ander schleudern. Das materiale Objekt der Filmrolle und die Materialisierung des Films
als Bewegungsbild in der Projektion sind zwei verschiedene Dinge, ohne die es keine Filme
gibe. Dass erst in der technischen Projektion der Einzelbilder das filmische Bewegungsbild
entsteht, dass dieses eine im Gehirn des Betrachters verarbeitete optische Tauschung ist, ist
mit dem Begriff der Illusion (im Franzosischen) und der Tduschung (im Deutschen) im
Anschluss an die Illusionstechniken der Renaissance-Malerei belegt worden.

In der Wirkungsisthetik des achtzehnten Jahrhunderts wird die Illusion als ein Zustand
dsthetischer Empfindung hervorgehoben. Diderot behauptet, dass es zur Erzeugung der
Mlusion vor allem der Fiille von Details und Einzelheiten bedarf, ,,C’est & cette multitude
de petites choses que tient l'illusion.“! An die Fihigkeit zur Iilusionserzeugung sollen
denn auch wiederum die moralischen Postulate sich binden, die den Kiinstler dazu ver-
pflichten, keinen leichtfertigen Gebrauch von dieser Fihigkeit zu machen. Den Riickgriff
auf das achtzehnte Jahrhundert hat die Asthetik des Films und des Kinos immer wieder
gemacht — und ich mache ihn hier lediglich, um zeigen zu konnen, dass die technisch
erzeugte Illusion zwar perfekter ist als die des achtzehnten Jahrhunderts, aber als Ilusi-
onsisthetik nicht vor ginzlich anderen Problemen steht. Die Illusion ist als 4sthetische
freilich nicht zu verwechseln mit der blofen Vortiuschung oder Einbildung einer Wirk-
lichkeit, die es nicht gibt. Kurz, es mag pathologische Fille geben, die von der filmischen
INusion auf eine physische Existenz der dort gesehenen Welt schliefen. Aber dieser Tiu-
schung erliegen sie nicht qua Medium, sondern diese Hllusion erzeugen sie sich selber.
Dass dies geschieht, ist nicht wahrscheinlicher oder unwahrscheinlicher, als dass jemand,
der sich fiir Napoleon hilt, auch Napoleon ist, oder einer, der von Ufos verfolgt zu wer-
den meint, dadurch deren Existenz nachgewiesen hitte.

33



Dennoch mochte ich natiirlich gar nicht bestreiten, dass der dsthetische Witz des Films
aus dieser Fihigkeit zur Illusion kommt — aber keineswegs darin aufgehen muss; es las-
sen sich auch alle méglichen Filme finden, die gerade versuchen, den Illusionscharakter
selbstreflexiv vorzufithren.
Diderots Bemerkung, dass die Erzeugung einer Illusion von der Vielzahl vorhandener
Gegenstinde unterstiitzt wird, verweist aber auf eine andere Komponente des Films, die
man im Anschluss an seine Herkunft aus dem Medium der Photographie erldutern kann.
Und zwar nicht in Hinsicht darauf, dass der Film aus aufeinander folgenden einzelnen
photographischen Bildern besteht, sondern auf das Faktum, dass photographische Medi-
en gegenstindlich sind. Die Aufnahme setzt die Existenz einer vorfilmischen Welt voraus,
unabhingig davon, dass diese selbst ihre Existenz ausschlieSlich der Erwartung ihrer Auf-
nahme verdanken mag. Es hat also eine Welt aulerhalb des projizierten Bildes gegeben,
eine Welt voller Details und Gegenstindlichkeit. Eine Welt freilich, die opak bleibt, weil
sie immer nur im Ausschnitt der filmischen Einstellungen und Montagen erscheint. Die-
se dokumentarische Seite des Films schafft eine Gegenstindlichkeit, in der die Welt wie
ein Modell fungiert, eine experimentelle Anordnung, deren Effekte apparativ vermittelt
werden. Withrend die zuerst beschriebene dsthetische Illusion in der Projektion entsteht,
stammt die dieser vorhergehende aus der photomechanischen Aufzeichnung.
Diese ist auf ihre Weise auch als Illusion zu begreifen. Noch das unbewegteste Photo ist
darin Ilusion, dass es eine Prisenz evoziert, die bereits vergangen ist. Was ich gezeigt
bekomme, ist zum Zeitpunkt seiner Vorfithrung bereits verschwunden. Interessanterwei-
se sind es ganz andere Medien, die an einer Asthetik reiner Prisenz und Beobachtung
Anschluss gefunden haben: Elektronische Medien wie Fernsehen, Videoiiberwachungs-
anlagen, Websites und Fernsehschirme in Schaufenstern lassen den Monitor als Beob-
achtung in Realzeit zu.
Wie sehr sich die ersten Filmvorfiihrer dieser beiden Modi des Films als Illusion bereits
bewusst waren und die Vorfithrung selbst spielerisch einsetzten, lisst sich an der Vor-
fihrpraxis eines der ersten Filme belegen, Louis Lumiére drehte 1895 die DEMOLITION
O'UN MUR auf dem Gelande sciner Fabrik in Lyon. Arbeiter reifen mit Geritschaften die
Ruine einer Mauer nieder, Staubwolken verhiillen teilweise den Fall selbst. Gegenstind-
lichkeit ist hier evident, aber es ist auch klar, dass es sich um eine Inszenierung handelt
u.nd nicht um eine Beobachtung. Manche Filmhistoriker gehen davon aus, dass Lumiére
sich an Gustave Courbets beriihmten realistischen Gemiilde der Steincklopfer orientiert
hat, das auf dem Salon 1850-51 ausgestellt worden war. Bei den offentlichen kommerzi-
ellen V-orft'lhrungen des Films wurde der Film, nachdem er einmal durchgelaufen war,
nf)ch emme.ll rickwirts laufend projiziert, so dass am Ende die Mauer wieder steht. An
(%1eser'Prax1s kann man erkennen, dass die Vorfithrung des Apparates und seiner Mog-
IlCthlt(.!n neben dem gegenstﬁndlichen Realismus der Genreszene eine cigene Kompo-
E;E:] bjiezcxﬁ:;ingnilf ::Zte] 'Pll;ojektion die Illusior‘l beférdert, an einer Szene teilzu-
’ glichen Welt, sondern einer gegebenen angehort, fordert

54



KOCH

die zweite Projektion die Illusion eines phantastischen Spiels, ohne dass die erste Welt
davon auch nur im Geringsten beriihrt wiirde.

Gegenstand ist nun der Film selbst, dessen materiale Eigenschaften spielerisch ausgete-
stet werden. Es ist kein Spiel vor der Kamera, auch kein Spiel im Film, sondern ein expe-
rimentelles Spiel mit dem Film. Die Experimentalfilmer der 70er Jahre, die im Rahmen
der Fluxus-Bewegung standen, nannten das spiter ,,Expanded Cinema“

Da es noch keine besonders ausgefeilten Dramaturgien gibt, haben die frithen Filme
meist recht abrupte Schliisse — und es ist nicht unwahrscheinlich, dass die Idee, den Film
einfach noch einmal riickwiirts laufen zu lassen, eine erste Bewiltigung des Problems ist,
aus einer Illusion auszusteigen. Auch heute ist es so, dass wir am erstaunlichsten, am
unlogischsten oft das Ende eines Films empfinden. Wenn es ein Happy End ist, finden wir
es aufgesetzt, wenn es tragisch endet, finden wir es unertriiglich, wenn es ironisch auf-
hort, bleibt es unbefriedigend. Warum ist das Ende so wichtig, und warum ist es meist
der schwiichste Teil des Films? Auf diese Frage, wie der Film es schafft, sich vor unseren
Augen auszuschalten und — musikalisch untermalt — in eine lange Liste aller beteiligten
Mitarbeiter (iberzuleiten, haben sich viele Psychologen und Filmtheoretiker abgearbeitet.
Am Ende eines Films geht es nicht einfach um die dramaturgische Schliefung, sondern
in einem umfassenderen Sinne um die Mdaglichkeit, eine ganze Welt abzuschalten.

Dass dem so ist, liegt, so meine These, an der Gegenstindlichkeit, die in filmischen Wel-
ten eine besonders starke isthetische Illusion erzeugen. Es ist hier nicht der Ort und die
Zeit, den begriffsgeschichtlichen Miandern des dsthetischen Hlusionsbegriffs nachzuge-
hen; es tiberrascht aber nicht, dass am Ende des neunzehnten Jahrhunderts diese Idee
wieder aufgegriffen wird, diesmal aber nicht im moralisch verpflichtenden Sinne des
achtzehnten Jahrhunderts, sondern ganz als Bediirfnis nach Irrealisierung und Lustemp-
findung. Insofern ist die doppelte Projektion der DEMOLITION D'UN MUR duflerst inter-
essant. Beginnt sie doch mit dem Verweis auf das Gemilde Courbets, das dem morali-
schen Impetus des Realismus der Bildenden Kunst verpflichtet ist, mit dem die Renais-
sance des dsthetischen Illusionsbegriffs wieder einsetzt, um sich dann ganz an die Lust
der Irrealisierung zu verlieren, die nun eine véllig surreale Welt der Objekte zeigt, die als
rein apparativ erzeugte Illusion kenntlich gemacht wurde.

Die interne Gegenstindlichkeit des Films hat verschiedentlich Filmtheoretiker dazu
gebracht, den Film als Ganzes ontologisch in seiner photographischen Herkunft zu ver-
ankern und ihm einen ontologischen Realismus zuzuschreiben. Vor allem die linguisti-
sche Semiotik hat sich strikt gegen diese Annahmen gewandt und auf die prinzipielle Zei-
chenhaftigkeit aller bildlichen Darstellungen verwiesen. Nicht immer mit guten Griin-
den. Im Anschluss an den Semiotiker Peirce lisst sich durchaus eine Verteidigung des
indexikalischen Moments im filmisch/photographischen Bild fithren. Vielleicht sollte
man mit Gombrich sagen, dass der Film dsthetisch ein Spiel mit Gegenstinden und
Gegenstindlichkeit zuliisst, das stirker auf die physische Seite der Welt verweist, auf ihre

Dinghaftigkeit.

335



Keiner glaubt mehr, dass es sich bei den Beauties der Leinwand um Naturereignisse han-
delt — aber dass sie als filmische Projektionen so aussehen, wie wir sie uns vorstellen,
hiingt auch an dem, was man ,,Photogénie® nennt, eine Figenschaft von Kérpern sich
besonders zur Projektion auf zweidimensionale Fliche zu eignen. Meine These ist nicht,
dass der Film ein Fenster zur Welt ist, sondern dass er eine bestimmte Gegenstindlich-
keit aufweist, die etwas mit der Darstellung von Objekten zu tun hat. Diese Darstellung
muss nicht nach Ahnlichkeitskriterien verfahren, wie es Abbildungen tun, sondern sie
handelt von Gegenstinden. Oder so kénnte man sagen, sie verwendet Gegenstinde in
einer bestimmten Weise. Ernst H. Gombrich hat in diesem Zusammenhang ein pragma-
tisches Kriterium fiir Phantasie eingefiihrt, das er dem Psychologen J. ]. Gibson entnom-
men hat. Es ist das Kriterium der affordance, also der Tauglichkeit, der Leistungsfihigkeit
von Objckten, um etwas Bestimmtes zu tun: ,,Gibson hat mir gezeigt, wie sehr unsere
Wahrnehmung auch zweckbestimmt ist, wir sehen die Dinge in unserer Umgebung dar-
auf an, wozu sie taugen oder was sie zu leisten imstande sind. Er nennt das ihre affor-
dance. {...) Schon das Tier konnte nicht tiberleben, ohne diese Tauglichkeit wahrzuneh-
men; auf dem Wasser kann man nicht gehen, sondern nur schwimmen, der Ast kann
einen tragen, aber ein Grashalm nicht. (...} Viele Dinge taugen zu vielerlei, und es ist ein
Zeugnis einer lebendigen Phantasie, neue Tauglichkeiten zu entdecken. (...} Ich erinnere
hier an Charlie Chaplins unsterblichen Film GOLD RUSH. (...) Ich denke an die Szene, in
der Chaplin seinen Schuh kocht und i3, wobei er die Schuhniigel ausspuckt, als wiren
sie die Knochen eines kistlichen Huhns und die Schuhriemen auf seine Gabel wickelt, als
wiren sie Spagetti. (...} Ich hoffe, Sie werden mir zugeben, daf} es nicht nur pedantisch,
sondern falsch wire zu sagen, die Schuhriemen {...) wiiren nur Zeichen. Wir kénnen auch
Zeichen auf ihre Tauglichkeit hin priifen, aber wir lassen sie nicht von unserer Phantasie
umspielen, sondern fragen sie nach ihrer Bedeutung. (...)
Es scheint mir, dafl gewisse Missverstindnisse zwischen mir und meinen Kritikern dar-
auf beruhen, daf sie die Rolle der Phantasie nicht in Rechnung gezogen haben und dar-
um l‘eugnen wollen., daB.Geméilde oder andere Bildwerke eine Hlusion erzeugen kénnen.
Bevche i Pl ponde i e S e it 0
wiren, auf den Spah imaugehen kénme];e < du seI?kel SpaSEt'tl. Aber wenn \:nr unﬁil‘ilg
fache Beispiel, das Gombrich gcv)viihlt hat wtlr fin e Cben"mCht verstehen. Das ¢
die Schnirsenkel von Chaplin fitr Span t,fls l}lll ]er Tat verb?uffen.d. Qenn weder werden
der Gefihrte knabbert, vor dessen AE S 3 o n'OCh sind die Stiefelteile, an denen
den Sequenz, in der er, Chaplin als igzn tz'u ;{Uhnertellen ge‘frohrden — wie in der folgen-
versucht. Es ist aber auch nicht so al% %vi?r(;sch'es Il-ilu}m ha“uzm'lert, das er zu schiachien
getduscht werden wie in einer Par;tomime ?\Ie]'er S‘SCn l?ur ge'StlSCh ﬂn_ged_eutet oder V.Of'
hingibt, dass die Schuhriemen wie Spa ctti m" o en-,- e C.haphn sich der Jllusion
getti, die Schuhniigel wie Hiihnerknochelchen

eSSb cien Well Si€ eine bestlmmte F T Z . e ) e e < “eSCllaﬁe“
Aar s 3 orm haben B kOnI‘lt a dl 1
y Lo ed m
helt an klluSpI ]ge I [aut erinnern etc,

56



KOCH

Wihrend die [llusion beispielsweise in der Freudschen Religionskritik als Irrtum aufge-
fasst wird, der gefahrlich ist, weil er zu falschem Handeln fiihrt, hilt die dsthetische Illu-
sion hier nicht nur den Film am Leben, sondern auch die Charaktere im Film. lllusion als
lebensrettendes Spiel ist eines der filmischen Sujets der Komddie, von Lubitschs TO BE
OR NOT TO BE, Beyers JAKOB, DER LUGNER bis zu Benignis LAVITA E BELLA. Die filmische
Hlusion Lisst uns beim Betrachten des Films glauben oder sehen zu meinen, dass Chaplin
und sein Gefihrte diese Dinge essen, wihrend wir natiirlich das genau nicht sehen und
auch nicht wissen koénnen, was die Requisite serviert hat. Wenn uns beim Betrachten der
Gedanke beherrschen wiirde, dass die beiden etwas ganz anderes essen, als was man uns
glauben machen michte, oder nur essen simulieren, dann hitten wir den Film in der Tat
nicht verstanden, sondern hitten uns in einer Bewegung technischen Skeptizismus um
die Irrealisierungslust in der dsthetischen Illusion gebracht.

Es ist von Wahrnehmungspsychologen und Kunsthistorikern immer wieder darauf hin-
gewiesen worden, dass es keineswegs einfach ist, Filme in der Bewegung zu analysieren.
Um auch nur sicher die Kameraposition und Schnitte wahrzunehmen, muss man, so
merkwiirdig das klingen mag, vom Film selbst abstrahieren. Das heift, man wird den
Film anhalten und an einem einzelnen Kader die formalen Bestimmungen durchfiithren
und den genauen Schnitt bzw, die Montagen analysieren.

Gegenstindlichkeit und Projektion

Die merkwiirdige Durchwobenheit des Films von Gegenstindlichkeit und Phantasie,
Stofflichkeit und Projektion hat den amerikanischen Philosophen Stanley Cavell zur
Definition von Film als einer ,,automatischen Weltprojektion“ gebracht: ,Was die Mate-
rialitat des Films von jeder anderen unterscheidet, liegt in der Abwesenheit dessen
begriindet, was die Bedingung seines Erscheinens vor uns ist; das heifst: in der Modalitit
unserer Abwesenheit von ihm, in seiner Bestimmung, Realitit und Phantasie (nicht
durch Realitit als solche, sondern) durch Projektionen von Realitit zu offenbaren —
durch Projektionen, in denen nach meiner Formulierung Realitét davon befreit ist, sich
selbst darzustellen. (...) unter der ,stofflichen Basis von Filmmedien® verstehe [ich] ,eine
Abfolge automatischer Weltprojektionen“3 In seinen Erlauterungen zu dieser Formel
kann man das auch iibersetzen als .in Bewegung gebrachte photographische Weltvor-
fihrungen®. Denn unter ,automatisch® versteht Cavell die photographische Apparatur
und den Vorfithrapparat. Unter ,Abfolge® die erzeugten Bewegungsbilder in unsrer
Wahrnehmung und unter ,Weltprojektion® die Gegenstindlichkeit photographischer
Bilder. Die Kamera ist ein Apparat, der mechanisch aufnimmt, dennoch muss sie einge-
stellt und gerichtet werden, auf einer anderen Ebene ist sie eben auch Instrument, das
gespielt werden muss — aber ganz offensichtlich ist ein Vorfithrapparat kein Klavier, und
die Kamera alleine bringt nicht die Bewegungsbilder, die den Film ausmachen.

57



Aber die bestechende Formel vom Film als ,,Abfolge automatischer Weltprojektion® hat
eine iiber die technische Seite hinausgehende phinomenologische Bedeutung. In ihr
wird niamlich das Moment der Projektion bedeutsam. Projektionen sind Vorstellungen,
deren Ausléser nicht mehr in ihnen enthalten sind. Der Zuschauer bleibt im Film und im
Kino wie die Kamera, die den Film aufgenommen hat, immer drauen vor. Die Kamera,
die den Film aufgenommen hat, wird nie im Bild sein, das ich auf der Leinwand sehe.
Wenn ein Regisseur zeigen will, dass sein Film von einer Kamera aufgenommen ist, dann
muss er das immer von einer anderen unsichtbar bleibenden Kamera aus tun. Natiirlich
kann ein komplexes System von Spiegeln etc. dem Problem abhelfen, aber auch dann
wire die Kamera immer nur als Bild eines anderen Mediums, eben des Spiegels prisent,
als stofflicher Gegenstand, aber wieder nicht als Bilderzeuger. Die experimentelle Aufls-
sung des Problems ist ein selbstreflexiver Kommentar zur Filmisthetik, die auf einer
Kamera beruht, die nicht sichtbar ist.
»One can feel that there is always a camera left out of the picture: the one working now.*4
Die Kamera, sagt Cavell, ist aulerhalb ihres Gegenstandes, wie ich auflerhalb meiner
Sprache bin. Sie erzeugt Feststellungen tiber die Welt, so ich wie Feststellungen treffe,
ohne jedes Mal dabei zu sagen: ,Ich stelle fest, dass ... AuBerungen fordern zu Stellung-
nahmen auf, die Sprache ist niemals privat, sondern éffentlich, und dennoch ist jeder
selbst verantwortlich fiir das, was er sagt. Die Kamera zeigt eine Welt, die ihr ebenso
duflerlich wie dem Betrachter des Films ist, und dennoch ist es cine Welt, die etwas meint
und uns etwas mitteilt und deren Mitteilung ihre Anerkennung voraussetzt. Wenn wir bei
jeder Einstellung uns sagen wiirden, es ist ja nur die Perspektive der Kamera, dann hit-
ten wir den Film nicht ernst genommen, den Weltentwurf zuriickgewiesen, der uns ent-
gegengehalten wird. Allerdings ist auch die Feststellung iiber die Welt, die darin liegt, wie
si.e uns gezeigt wird, nicht, weil sie automatisch projiziert wird, ohne Verantwortung, Die
E.l.nftelhlung a'uf die Welt ist immer auch eine Einstellung zur Welt, auch wenn diese uns
villig auferlich bleibt, sind wir doch ihr gegeniber ebenso anwesend wie in ihr abwe-
send.
ie eigene Welten vor, dic zwa; s r;qllfl 1 rer prOlele‘rten dsthetischen Illusion aber
> metischen Beziehung zur vorfilmischen Welt

s.tehen,"aber. in keinem Abbildungsansinnen. Die Benjaminsche Formel von der ,unihn-
lichen Ahnlichkeit* trifft das Verfahren der Filmisthetik. ,

58



KOCH

Wie eine visuelle Metapher entsteht

An einem dritten Filmbeispiel mochte ich nun den Prozess nachzeichnen, wie aus der
gegenstindlichen Welt durch Unihnlichmachung eine neue mimetische Welt aufgerich-
tet wird, die nicht weniger gegenstindlich ist, aber dennoch eine fiktive. Als Beispiel neh-
me ich die erste Sequenz aus Hitchcocks Film MARNIE.

Im Treatment vom November 1961 beschreibt Hitchcock den Anfang: ,,We don’t see her
face, this gir} in a plaid coat who carries a worn, inexpensive suitcase to the ticket counter
of the New Haven railroad Station, pays for a ticket and then loses herself in the crowd.
We do notice her hair — long and black, almost too black; and her handbag whose con-
tents she took pains to conceal when she extracted her fare. It’s her handbag that would
give a thief pause. Full and fat, that handbag. Unnaturally so ... (...).*3

1963, also fast zwei Jahre spiter, das ergeben die Aufzeichnungen der Diskussion fiir die
Ausstattung, spielt sich folgendes Gesprich ab: ,Mr. Hitchcock: The film is going to open
with a girl, back view, going into a railroad Station at Hartford, Connecticut. At present,
I don’t know what time of the day we can shoot it, because we don’t want it full of crowds
because it may cover her up. The essential part is that we follow her back view into the
station as she goes to the desk or booking office.

Evan Hunter: The ticket-window. But Hitch, it should be on a Friday evening, because
she goes directly there from robbing the safe.

Mr. Hitchcock: Well, we needn’t say it’s Friday evening as long as we don’t people it with
too many people, we’re going to have put our extras in it anyway however we shoot it the-
re. And she goes to the ticket-window and buys a ticket, We still follow her into the stati-
on as she looks up and we go up to New York, you see. We go close enough to her to see
the color of her hair and finally she goes on to the platform down toward the train. Or it
can be empty waiting for the train to come in. I don’t know, we’ve got to look into that,
you see, or you can probably go east to find out all this information for us. And we end
up with a CLOSE SHOT on a rather bulky handbag under her arm. So that would consti-
tute the first scene. We'll have to investigate whether we shoot it all in the station, whether
we make a travelling plate of it or what the best way to handle that is, you see. I feel that
we ought to cheat like they do in the Italian films and have nobody around if we can.
Because otherwise we don’t draw enough attention to the girl.“¢

Zuerst wird eine realistische Alltagsszene entwickelt. Ein Freitagabend auf einem Bahn-
hof: viele Leute, die entweder nach New York fahren oder von dort aus den Biiros
zuriickkommen. Eine Frau in der Menge, die durch ihre merkwiirdige Handtasche auf-
fillt. Die ganzen kausalistischen Erwigungen des Drehbuchautors, der die lineare Ent-
wicklung seiner Erzihlung im Kopf hat, werden immer weiter reduziert. Gleichzeitig
werden die realistischen Details immer weniger und der soziale Ort der wirklichen Welt
verschwindet immer weiter aus dem Blickfeld. Am Ende bleibt eine fast minimalistische
Einstellung von iuBerster Stilisierung: Beine und Handtasche. In diesem Kondensat

59



steckt der Ubergang von einer vorgefundenen zu einer aufgestellten Welt, in der die Din-
ge Fetischcharakter angenommen haben. Der Film baut eine Fetischwelt auf.
Der betont realistische Anfang hat sich griindlich gedndert. Und er fiihrt jetzt auf jenen
Anfang zuriick, den Hitchcock sich als ,richtigen® Anfang vorgestellt hatte. In seinem
berithmten Interview mit Francois Truffaut sagt er: ,,Vor allem hat mir die Vorstellung
Spaf gemacht, eine fetischistische Liebe zu zeigen. Ein Mann will mit einer Diebin schla-
fen, weil sie eine Diebin ist, wie andere mit einer Chinesin oder einer Negerin schlafen
wollen. Leider kam diese fetischistische Liebe auf der Leinwand nicht so gut heraus, wie
die von James Stewart zu Kim Novak in VERTIGO, Um es ganz eindeutig zu sagen: Man
hitte Sean Connery zeigen miissen, wie er die Diebin vor dem Safe iiberrascht, wie ihn
die Lust iiberkommt, und er sie sofort vergewaltigt.“”
Hitchcock wollte den Film also aus der Perspektive eines Mannes aufbauen, der einen
fetischistischen Blick auf die Frau hat. In gewisser Weise ist ihm das in der Eingangsse-
quenz gelungen. Die Depersonalisierung durch die Riickenansicht, die das Gesicht nicht
preisgibt, die Fixierung auf die Beine und die GroRaufnahme der Handtasche bauen die-
sen Blick auf, ohne ihn narrativ aufzuristen. Die Vergewaltigung oder die unentschiede-
ne Andeutung, die am Ende davon iibriggeblieben ist, wird in die Mitte des Films ver-
schoben, als die beiden schon verheiratet sind, Marnie aber die Ehe nicht vollziehen will.
Dennoch ist der fetischistische Blick, das Sujet der fetischistischen Liebe von Anfang an
in MARNIE priisent. Um die Welt eines Fetischisten aufzubauen, musste die ,normale* Welt
so weit wie méglich abgebaut werden, denn in der tiberfiillten Bahnhofshalle wiirde die
Frau ,verloren gehen* fiir den reifizierenden Blick des Fetischisten. MARNIE lisst uns also
die Welt eines Mannes sehen, dessen Licbe an einem Fetisch entflammt, der diese Frau
nicht liebt, obwohl sie eine Riuberin ist, sondern weil sie eine Riuberin ist, die auf sché-
nen, eleganten Beinen in hohen Schuhen jhre Beute in Form einer klobigen Handtasche
wegtrigt. Im Blick des Fetischisten wird diese Frau zu einem isolierten Objekt voller
Merkwﬂrdiglfeiten: Die Haare sind zu monochrom und sehen aus wie eine Periicke, die
Handtasche. ist ebenso leuchtend wie unférmig. Aber auch die Kameraeinstellung ist
ungewohnlich. Der Beginn mit dem Close Up auf die Handtasche im abgewinkelten
i;n; dLi; f:frlicfl'llﬁiﬁfgme{?b frl; h;‘ die Bildmitte hinein enger werdenden grafi-
in einen Tunnel, lassen von der Allta :Ct ung,lir'? e ninetn dle Ffﬂuengesmft gebt wie
hofsszene nichts mehr spiiren. Die ﬁfh:u’?(’? e springlich gEdaChte-n pati
scinem liisternen Blick wird gelgengeschnitt:a IT'ledvon Rlvltland.S/ConnerYS Gesicht und
Handtasche, die wieder im angewinkelten Arl mltb . ?Welten Cinstellung von de.r gell?eﬂ
Sequenz, die ihr Ende findet b dor Eil‘lstellrm tiber cinen Hotelflur getragen wird. Eine
Waschbecken hebt, das blonde Haar zurtick :mg, 115l der’ i der Kopf der Fl‘_aU 3}15 (‘km
GroBaufnahme zu sehen ist, mit einem ﬁhr%le'w}?r len :}ird’ und das volle Gesicht in ciner
wie das des Mannes in der Grofaufnahm s aftcn, fiuﬂeuchtenden Ausdruck,
p : ¢ € zuvor. So wird die Symmetrie eines Paares
evoziert, das sich einander zuwendet in einer merkwiirdigen Gleichhei i
eit. Beide berauben

60



KQCH

sich gegenseitig und damit sich selbst: sie riubert seinen Safe aus, und er riubert ihren
Korper aus.

Das Bild der gelben, monstrésen Handtasche ist das Bild einer gelben, monstrissen Hand-
tasche und ldsst uns diese Frau als merkwiirdig sehen. Spater wird sie als elegante Blon-
dine eine elegante, kleine, dezent beige Handtasche tragen. Die gelbe Handtasche gehort
also zur anderen Seite dieser Frau; im Close Up unter dem Arm geklemmt, kénnte man
auch der affordance dieses Gegenstandes geschuldet sehen, gleichzeitig Damenhandta-
sche zu sein und ein unférmiges Behiltnis, das geeignet ist, Beute und Arbeitsmateriali-
en einer professionellen Riuberin und Betriigerin in sich aufzunehmen, sie ist die Verge-
genstindlichung eines kleptomanischen Impulses, etwas an sich bringen zu wollen, das
man sich unter den Arm klemmen und abschleppen kann,

Sollen wir deswegen sagen, dass die gelbe Handtasche hier die Metapher einer entglei-
sten, aus der Form geratenen frigiden Gier ist, die am Korper der Frau haftet, obwohl sie
gerade zu diesem in einem volligen Fremdheitsverhiltnis steht? Ja, man konnte sagen,
dass es sich hier um eine visuelle Metapher handelt. Allerdings mit der Einschrankung,
dass diese Metapher nicht aussagt, dass die Weiblichkeit der Frauen wie ihre Handtaschen
ist, dass diese sie bedeuten. Alles, was in der Metapher gezeigt wird, ist in diesem Bild
eines Gegenstandes und seiner Handhabung enthalten und gewinnt seine Bedeutung
nicht erst iiber die Vermittlung eines sprachlichen Begriffs. Das beklemmende Gefiihl,
das von dieser Einstellung ausgeht, ist ja nicht dadurch beschrieben, dass man sagt, es ist
der angstbesetzte Umgang mit der Weiblichkeit, die den Fetischisten und die Diebin
kennzeichnen und die hier metaphorisch bedeutet wird. Entweder ich sehe die visuelle
Metapher, dann tbertrigt sie auf mich das klamme Gefiihl, oder ich sage, es ist Symptom
einer fetischistischen Weltsicht, die ich kritisch analysiere. Der zweite Schritt wire aber
eben keine Paraphrase der Metapher mehr, sondern deren kognitive Auflésung in ein
Schema des psychologischen Wissens, das nicht aus der Metapher kommt, sondern aus
meinem Vorwissen.

Insofern kénnte man von der filmischen Metapher sagen, was Davidson von der Metapher
in Bezug auf ihre Bedeutung sagt und auf die Moglichkeit ihrer Paraphrase: ,Witz, Traum
oder Metapher kénnen uns zwar — ebenso wie ein Bild oder eine Beule am Kopf — dazu
veranlassen, eine bestimmte Tatsache zu erkennen, aber nicht, indem sie diese Tatsache
bezeichnen oder sie zum Ausdruck bringen. (...) Worte sind nicht die richtige Miinze, die
man fir ein Bild eintauscht.“8 Die kritische Aufnahme einer Metapher sollte die ,Auf-
merksamkeit auf die Schonheit oder das Treffende — die verborgene Kraft — der Metapher
selbst® lenken.? Die Buchstiiblichkeit der Metapher oder die Gegenstindlichkeit der fil-
mischen Metapher lisst sich paraphrasieren, aber nicht in wissenschaftliche Prosa iiber-
setzen. Marnie und ihre Handtaschen sind Fiktionen, dsthetische Illusionen einer sexuel-
len Beklemmung, die sich nicht therapeutisch auflésen und in Prosa tbersetzen lassen.
Allenfalls kann ich sagen, dass ich in diesen Metaphern eine Welt erfahre, die mich an
andere Erfahrungen erinnert oder an die mich andere Erfahrungen erinnern werden,

61



In der knappen und sehr einfachen Kommentierung der drei Filmbeispicle wollte ich auf
die Moglichkeit hinweisen, einige der Begrenzungen, die der Film in scinen theoretischen
Konzepten aus Semiotik, Psychoanalyse und Kognitionspsychologie in den letzten Jahren
erfahren hat, zu tiberschreiten; und zwar im Hinblick auf seine dsthetische Konstitution,
die eine andere Auffassung von Gegenstindlichkeit, Projektion und Illusion zugrunde
legt; eine, die diese als dsthetische Kategorien sieht und nicht unter den normativen
Beziigen pathologisch verzerrter Tiduschungen (ber sich und die Welt; aber auch nicht
von den elektronischen Medien aus, die die eigentiimliche Stellung zur Welt der photo-
graphischen Medien unterlaufen haben — wobei sie sie merkwiirdigerweise gerne simu-
lieren. Dass neuere Filme wie zum Beispiel die der DOGMA 95-Gruppe die stofflichen
Eigenschaften des filmischen Mediums wieder entdeckt haben und gezielt gegen die
Hightechwelt des elektronischen Apparates und seiner Post-Production ausspielen, deu-
tet darauf hin, dass gerade zum Zeitpunkt des Veraltens des traditionellen filmischen
Mediums als technischem Apparat dessen dsthetische Eigenschaften klarer hervortreten.

Postscriptum: Erstheit nach Peirce und nach dem Film

Ich mdéchte an dieser Stelle auf einen anderen Philosophen zuriickkommen, dessen
Arbeiten sich um das Problem der Semiotisierung der visuellen Erfahrung drehen. Dabei
riicken weniger die Lektiiren durch Gilles Deleuze ins Zentrum, sondern einige Eigen-
heiten der Peirceschen Zeichentheorie selbst. Im Groben kann man die hier interessie-
rende These von Peirce so zusammen fassen: Alle Phinomene, die von uns erfahren und
wahrgenommen werden, enthalten, voneinander schwer trennbar, Elemente der Erstheit,
der Zweitheit und der Drittheit. Trotz der Warnung von Peirce, dass die Elemente analy-
tisch getrennt und nicht empirische Tatsachen sind, méchte ich den Versuch machen,
Erstheit hier zu isolieren. Peirce definiert Erstheit folgendermafen: ,,(...) im Phinomen
!erkennen wir] positive Qualitiiten, wie z. B. rot; und ihre Positivitit besteht darin, daf
Je<':les s0 ist, wie es ist, unabhingig von irgendeinem Vergleich oder irgendeiner Relation.
Dies nenne ich Erstheit. Eine Qualitit wie rot kann man ein Geftihl nennen.“19
E.rstheit ist also gebunden an ein ,Gefiihl* in einer Wahrnehmung. Aber es sind nicht nur
}SZtlgﬁnsd}xlaftin wie llzarben, an denen Peirce seine These exemplifiziert. An einer anderen
elle schreibt er: ,Eine Erstheit wi j itiit ei i i
fiziert. Es ist vollkommen einfatcl‘;v ::dd;ll:'r:lt ?;glee'?.luacllltdl; mﬁes to_mle“ Gefu"hls exempl'l-
Tragédie King Lear ihre Erstheit, ihre Stimmun , n ; es‘ o Se'me Quﬂltat- > h'aF‘dle
. o T ’ » § sut generis, Worin alle diese Qualititen
uberexfls.tlmmen, ist die universelle Erstheit, der wahre Sinn der Erstheit,“11
Ezs;gl;;tlljstta]:sfegil: ;lrlgaiilj:o?;ene anzcichnende Quz'ilitiit, die auf deren Singularitit
, . g 1hrer Prisenz als ungeteilte: ,Insowei li
sagen kann, daf} sie etwas gemeinsam haben k hner elt‘mm‘l o
verschicdenen symhos eins: ben, so kommt ihnen allen Einheir zu; und die
ynthetischen Einheiten, die Kant den unterschiedlichen Verstandeshand-

62



KOCH

lungen zuschreibt, ebenso wie die Einheit der logischen Konsistenz oder besondere Ein-
heit und auch die Einheit des individuellen Objekts, alle diese Finheiten entstehen nicht
aus den Verstandeshandlungen, sondern aus dem Quale-Bewuftsein, auf das der Ver-
stand einwirkt.“12

Diese Widerstindigkeit des individuellen Objektes zieht freilich noch einen anderen
Gedanken auf sich, den nimlich von der vorgingigen Zeichenhaftigkeit der Objekte
selbst. Peirce entfaltet dies in einer der endlosen Spiralen, in denen er Erstheit, Zweitheit
und Drittheit jeweils als aufeinander bezogene funktionale Differenzen beschreibt, mit
denen Denken, Erfahrung und Erkenntnis einhergehen. In diesem Kontext kommt er
zuriick auf die operativen Ziige im Denken, ,nun gibt es in aller Vorstellung und Wahr-
nchmung einen derartigen Vorgang (operation), durch den Denken entsteht®,13 heifit es,
und davor konstatiert Peirce: ,,Jedes Zeichen steht fiir ein Objekt, das von ihm selbst
unabhingig ist; doch es kann nur insofern ein Zeichen jenes Objekts sein, als dieses
Objekt selbst von der Natur eines Zeichens oder Denkens ist. Denn das Zeichen beein-
flut nicht das Objekt, sondern wird durch es beeinflufit; so dass das Objekt fihig sein muss,
Denken zu vermitteln, das heift, es muf von der Natur des Denkens oder eines Zeichens
sein. 14

Diesen Gedanken verschirft Peirce noch in seiner Analyse der Photographie. Dass Zei-
chen in einer aktiven, performativen Beziehung zum Objekt stehen, tritt hier aufgrund
der genetischen Bezichung besonders deutlich hervor, dass also das Objekt hier das Zei-
chen veranlasst: ,Hier ist ein Bild von Haus des Autors; Was macht das Haus zum Objekt
dieses Bildes? Sicherlich nicht die Ahnlichkeit der Erscheinung. Nein, der Phetograph hat
den Film auf eine solche Weise aufgebaut, dal der Film gemif den Gesetzen der Optik
gezwungen wurde, ein Bild dieses Hauses aufzunehmen. Was das Zeichen tatsichlich zu
tun hat, um sein Objekt zu indizieren — und es zu dem seinen zu machen — und alles, was
es zu tun hat, besteht nur darin, sich der Augen seiner Interpreten zu bemachtigen und
sie zwangsweise auf das gemeinte Objekt zu richten: dies ist es, was ein Klopfen an der
Tiir bewirkt oder ein Klingeln oder eine andere Glocke, ein Pfeifen, ein Kanonenschuf3
usw. Es handelt sich um einen rein physiologischen Zwang, nichts sonst.

So muss also ein Zeichen, damit es seine Aufgabe erfiillen kann, damit es seine Fihigkeit
(potency) verwirklichen kann, durch sein Objekt gezwungen werden.“13

Damit bin ich wieder zu einer vorhin im Anschluss an Gombrich/Gibson freilich anders
grundierten und formulierten These zuriickgekehrt: Filme {sofern sie im klassischen Dis-
positiv des photographischen Bildes verbleiben) betreiben eine eige-nwillige 'Form c'ler
Semiotisierung, in der ihr Gegenstandsbezug einer doppelten Strateg}e unterhfegt. Seine
Gegenstinde miissen aktiv sein (,durch sein Objekt gezwungen“) wie auch eine Taug-
lichkeit (,affordance®) aufbringen, um im Film als Zeichen und Gedanke auftreten zu
kénnen. In dieser Strukturierung unterscheiden sich Filme aber nicht vom gene{ellen
Bewusstseinsstrom unserer Wahrnehmungen und Gedanken (,stream of conscious-

63



ness), dessen prozessualer Charakter — Peirce spricht von ,Uberblendungen® und
»Mischphotographien® — nicht aus einzelnen mentalen Bildern besteht, sondern aus
einer endlosen Verkniipfung von Phinomen und ihren Zeichen, die sie sind und die sie
hervorbringen, so dass Denken, Wahrnchmung und Gefthle, Erinnertes und Ereignis
unauflosbar ineinander schwimmen. In einer Formulierung Helmut Papes, der die
Anwendung des Peirceschen Modells der Graphenlogik auf den Film einmal durchge-
spielt hat, konnte man am Ende also sagen: ,, In der Folge der Bilder des Films entsteht der
Gedanke als die Erfahrung méglicher Interpretierbarkeit der durch ihn visuell erschlos-
senen Welt.“16

Allerdings, so mochte ich ergiinzend hinzufiigen, verkennt die nahtlose Uberblendung
der Epistemologie von Peirce in den Film die dsthetische Seite seines Gegenstandes. Mit
Peirce lisst sich ja gerade die Erstheit, auf die sich der Verstand zwar bezieht, die aber dem
Gedanken immer wieder entgleitet und am Ende selbst Gedanke bleiben muss, als Angel
des Films denken. Im Spicl von materialer Gegenstindlichkeit und unaufhérlicher
Semiotisierung, das er mit uns treibt, stellt uns der Film das Verhiltnis selbst vor Augen,
das wir als denkende und sehende Wesen zur Welt einnehmen.

Die dsthetische Beunruhigung des Films liegt genau in seiner Autonomie, den ,Strom des
Bewusstseins’, der uns mit der Welt verbindet, zu unterbrechen und zu negieren. Seine
stirkste Wirkung zieht er aus dem Schwarzfilm — nicht nur bei Marguerite Duras oder
bei David Lynch, der in MULHOLLAND DRIVE das Bild ins Schwarze umschlagen Iisst,
sondern auch in einem B-Picture von groBer poetischer Dichte wie Jacques Tourneurs
CAT PEOPLE. Dort schligt die fantastische Erzdhlung von einer Frau/Panther-Metamor-
phose am Ende um in ein Bild, das die primire Eigenschaft von Materie, Anziehungs-
pl}n!(t von allen méglichen Semiotisierungen und Narrativierungen zu sein, privilegiert.
Die 1dent1t_'dre Binaritit von Frau und Panther wird am Ende verweigert. Im nervds wan-
dernden Llchtkegel aus einer Taschenlampe lisst sich nur mehr ein schwarzer Elecken
ol e e e
Punkt zieht, von wo er sich seine e e ontschen Macht den Betrachter auf Jene?

> gene Welt aufbaut.

1 Denis Diderot (Encyclopédie), zitiert nach: Joachi i
) : Joachim Ritt )t Historiscles W ; e
Bond 4. Baset 1976 e Aok 1o T itter (Hg.): Historisches Worterbuch der Philosophie.
2 Ernst H. Gombrich: , Zcichen, Bild und Wirklichkeit. Ei
Das forschende Auge, Kunstbetrachtu
vorhebung durch die Herausgeber).

n Beitrag zum modernen Bilderstreit®, In: Ders:
ng und Naturwalirnelimung. Frankfurt/New York 1994, 5.107 f. (Her-

3 Stanle D We -h di
‘.‘/‘;::;YVE:VV:;!: ,IWLL!)t fiuruh dl(? Kamera gesehen. Weiterfiihrende Uberlegungen zu meinem Buch The
¢ In: Dieter Henrich / Wolfgang Iser (Hg.): Theorien der Kunst. Frankfurt 1982, S. 448 f.
4 Stanley Cavell: The World Viewe e

d. Reflecti ) _
19713, 5. 126 f. eflections on the Ontology of Film, Cambrigde 1979 (erste Auflage

64



[ - I = N ¥ ]

10

KOCH

Dan Auiler; Hitcheock’s Secret Notebooks. New York 1999, S, 219.
Ebenda, S. 415.
Frangois Truffaut: Mr. Hitchcock, wie haben Sie das gemacht? Miinchen 1973, S. 291.

Donald Davidson: ,,Was Metaphern bedeuten® (1978). In: Ders.: Wahrheit und Interpretation. Frankfurt
am Main 1986, S. 368 f.

Ebenda, S. 370.

Charles Sanders Peirce: Semiotische Schriften. Band 2, 1903-1906, hg. von Helmut Pape. Frankfurt am
Main 1990, S. 111,

Ebenda, S, 159.

Zitiert nach Helmut Pape: Die Unsichtbarkeit der Welt. Eine visuelle Kritik neuzeitlicher Ontologie. Frank-
furt am Main 1997, S. 438 (Original in: Collected Papers of Charles Sanders Peirce. Harvard University
Press, Cambridge Massachusetts, 1931-1935).

Charles Sanders Peirce, Semiotische Schriften, a. a. O., 5. 163.
Ebenda, S. 162 {Hervorhebung von G. K.).
Ebenda, §.322.

Helmut Pape: ,,Der Gedanke als Uberblendung in der Folge der Bilder. Peirces visuelles Modell geistiger
Prozesse®, In: Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie, Nr. 43 (1995), 5. 496 (Schwerpunkt: Film und Philoso-
phie, hg. von Gertrud Koch).

65



	Seite 1 
	Seite 2 
	Seite 3 
	Seite 4 
	Seite 5 
	Seite 6 
	Seite 7 
	Seite 8 
	Seite 9 
	Seite 10 
	Seite 11 
	Seite 12 
	Seite 13 
	Seite 14 
	Seite 15 

