
 - 1 - 

Perspicuitas. INTERNET-PERIODICUM FÜR MEDIÄVISTISCHE SPRACH-, LITERATUR- UND KULTURWISSENSCHAFT. 
http://www.perspicuitas.uni-essen.de/ 

 
Oralität und Literalität von Lehrtraditionen  
der Rhetorik und Dialektik in der Antike. 
 

Zur Rhetorik der Aspasia im Zusammenhang 
mit der Gattung Dialog im 4. Jahrhundert v. Chr. 
 
Fee-Alexandra Haase 
 

In dieser Abhandlung wird die historische Stellung einer der weiblichen Rhetorike-
rinnen der griechischen Antike dargestellt. Ihre prominenteste Vertreterin im Periklei-
schen Zeitalter ist Aspasia, deren Authentizität wir heute als gesichert annehmen 
können. Die jüngere Forschung hat sich mit der Frage der Historizität der Person As-
pasia auseinandergesetzt, und ihre Authentizität ist wohl gesichert.1 Wir werden im 
folgenden die sich auf sie beziehenden Quellen sowohl zeitgenössischer als auch 
späterer Autoren für eine Rekonstruktion der Praxis der angewandten Rhetorik und 
Lehre dieser Rednerin betrachten. Diese Abhandlung konzentriert sich auf diejenigen 
Quellen, die als direkte Quellen ihrer Autorschaft bzw. als indirekte Quellen der Tä-
tigkeit gelten. In diesem Zusammenhang wird auch das zeitgenössische Umfeld der 
Philosophie und Rhetorik und der historischen Einordnung der Aspasia beleuchtet 
und die Rezeptionsgeschichte der Rednerin betrachtet. Es lässt sich aufzeigen, dass 
– unbeachtet von der bisherigen Forschung – die historischen Quellen ein Bild von 
den Rednerschulen zur Zeit der Aspasia geben, das zwar keine vollständige Rekon-
struktion ermöglicht, jedoch relative Aufschlüsse ermöglicht. Auf der Grundlage ar-
chäologischer Funde, Ereignisse und historischer Daten ihrer Zeitgenossen lassen 
sich Lebens- und Wirkungszeit der Rednerin näher eingrenzen. Im Anschluss an die 
historischen Betrachtungen und die Quellenkunde setzen wir uns mit gattungsge-
schichtlichen Aspekten des Dialogs als Lehrliteratur auseinander. Hat die Forschung 
bislang Quellen biographisch betrachtet, so werden hier der spezifisch rhetorische 
Aspekt ihrer Tätigkeiten und ihres Werkes sowie die dialektische Redeführung be-
trachtet. Das Verhältnis von Oralität und Literalität von Lehrtraditionen der Rhetorik 
und Dialektik in der Antike wird exemplarisch an Quellen zur Rhetorik der Aspasia im 
Zusammenhang mit der Gattung Dialog im 4. Jahrhundert v. Chr. betrachtet. In ei-
nem theoretischen Teil werden die Bedingungen des Überlieferung am Beispiel des 
Dialoge veranschaulicht. 

 
Historische Betrachtungen 

In Athen gab es während der Herrschaftszeit des Perikles viele Schulen oder Aka-
demien, in denen die Ausübung von Lehrtätigkeiten und das Studium der Wissen-
                                                 
1  Vgl. als neuere Literatur: Kearsley, R. A.: "Women in public life in the Roman East. Iunia 

Theodora, Claudia Metrodora, and Phoibe, benefactress of Paul." In: Ancient Society Re-
sources for Teachers 1985, S. 124-137; Carlson, A. C.: "Aspasia of Miletus: How One 
Woman Disappeared from the History of Rhetoric." In: Women's Studies in Communication 
(WStC) Long Beach, CA 1994 Spring; 17 (1). S. 26-44; Ritchie, J.; Ronald, K. (Hrsg.): An 
Anthology of Women's Rhetoric(s). Pittsburgh PA 2001; Clark, S.: "Historicizing the Rheto-
ric of Masculinity, Violence, and Sentimentality." In: JAC. A Journal of composition theory 
Ames, IA. 2001. Spring 21 (2). S. 411-20.  

http://www.perspicuitas.uni-essen.de/


 - 2 - 

Perspicuitas. INTERNET-PERIODICUM FÜR MEDIÄVISTISCHE SPRACH-, LITERATUR- UND KULTURWISSENSCHAFT. 
http://www.perspicuitas.uni-essen.de/ 

schaften und Künste möglich war. Eine zusammenfassende kurze Biographie zum 
Leben der Aspasia überliefert uns Harpokrates. In seinem Lexikon nennt er unter 
dem Stichwort Aspasia einen mit diesem Namen bezeichneten Dialog des Aischines 
mit Verweis auf Lysias als seine Quelle und vermerkt nach der Überlieferung im Pla-
tonischen Dialog Menexenos, dass Aspasia oft mit Sokrates und dessen Anhängern 
zusammen getroffen und eine Lehrerin des Perikles gewesen sei. Hier wird von ihr 
behauptet: "Es scheint, dass sie die Ursache für zwei Kriege gewesen ist."2 Eine An-
klage wegen Kuppelei und Gottlosigkeit im Jahre 433/432 v. Chr., ihre Beteiligung 
am Samanischen Krieg und am Megarithischen Psephisma während ihres Aufenthal-
tes in Athen sind durch die zeitgenössischen Dichter der römischen Geschichts-
schreibung vermittelt worden.3  

 
Geht man von einer Lebenszeit von siebzig Jahren und einer Geburt um 460 v. 

Chr. aus, so lässt sich spekulieren, dass Aspasia 445 v. Chr. als 
Fünfundzwanzigjährige den sechzigjährigen Perikles heiratete. Eine frühere Geburt 
(etwa 470 v. Chr.) würde sie als gleichaltrig mit Sokrates erscheinen lassen und 
lediglich die Authentizität des nicht erhaltenen Dialogs des Aischines, dessen 
Geburtsjahr als 390 v. Chr. angenommen wird, in Frage stellen. Ein gesichertes 
Ereignis, das in das Jahr 433/432 v. Chr. fällt, ist der Aufenthalt und die Anklage der 
Aspasia in Athen. Demnach müsste sich Aspasia nach dem Tode des Perikles der 
erwähnten Anklage ausgesetzt gesehen haben. Zu diesem Zeitpunkt waren Platon 
fünf Jahre und Xenophon drei Jahre alt. Eine authentische Überlieferung der Reden 
des Aspasia durch diese Schüler des Sokrates dürfte erst nach 415 v. Chr. 
wahrscheinlich sein, ein Zeitpunkt, zu dem beide das 15. Lebensjahr überschritten 
hatten. Sind die Überlieferung des parallelen zeitlichen Zusammentreffens von 
Perikles und Aspasia bis zum Jahre 420 v. Chr. und die Lehrtätigkeit des Sokrates 
und seine Ausbildung durch die vermutlich gleichaltrige oder etwas jüngere Aspasia 
gesichert, so stellt Aischines Dialog als authentischer (Text)-Zeuge im Sinne des 
Hörens der Rede für den  von ihm verfassten Dialog durch seine Geburt im Jahre 
390 v. Chr. ein Problem dar. Sollte Aischines die Rede der Aspasia als authentisches 
Gespräch zwischen ihr, Xenophon und seiner Frau überliefert haben, so müsste 
Aspasia ein sehr langes Leben gehabt haben. Die Überlieferung des Dialogs Aspasia 
durch Aischines, der 315 v. Chr. auf Rhodos starb, ließe sich auch durch eine 
nachträgliche, nicht zum Zeitpunkt, an dem der Dialog stattfand, vorgenommene 
schriftliche Dokumentation erklären. Wie wir eingangs erwähnten, handelt es sich bei 
dem OEuvre, das zu einer Bibliothek auf Rhodos gehörte, um ein der Aspasia 
zugeschriebenes Werk, das eine potentielle Quelle für das Werk des Aischines 
darstellen könnte.  

 
Perikles  500 - 429 
Sokrates  470 -399 

                                                 
2  Harpocrationis lexicon in decem oratores atticos ex recensione Guliemi Dindorfii. Hrsg. 

von W. DINSDORF. Tomus I. Groningen 1969, S. 61-62. Übersetzung aus dem Griechi-
schen von der Verfasserin. 

3  Kytzler, B.: Frauen der Antike. Von Aspasia bis Zenobia. Zürich 1994, S. 35-36. Siehe 
auch die Überlieferung des Aspasia-Bildes in der Komödie in: Schwarze, J.: Die Beurtei-
lung des Perikles durch die attische Komödie und ihre historische und historiographische 
Bedeutung. München 1971, S. 100f., 112f. 

http://www.perspicuitas.uni-essen.de/


 - 3 - 

Perspicuitas. INTERNET-PERIODICUM FÜR MEDIÄVISTISCHE SPRACH-, LITERATUR- UND KULTURWISSENSCHAFT. 
http://www.perspicuitas.uni-essen.de/ 

Platon  428 - 348 
Xenophon  430 - 354 
Aischines  390 - 315  
Aspasia  465 - 390 
 
Relative Chronologie: 
Spekulativen Lebensdaten von Personen im Perikleischen Zeitalter 
 
Nach MADELEINE HENRYs Arbeit über Aspasia von Miletus Prisoner of History war 

ein Alkibiades von Athen im Jahre 460 v. Chr. verbannt worden. Alkibiades d. Ä. 
könnte sein Exil in Milet, Ionien verbracht haben, wo er die älteste Tochter des 
Axiochus von Miletus heiratete. Zehn Jahre danach, gegen Ende seiner 
Verbannungszeit, kehrten Alkibiades, seine Frau und zwei Söhne nach Athen zurück 
zusammen mit einer jungen, verwaisten Stieftochter, Aspasia. Bedingt durch ein 
neues Gesetz für Immigranten konnte Aspasia keine legitimen Kinder gebären. 
Lysikles, ein Schafhändler von niederer Geburt, wurde nach dem Tod des Perikles 
ihr Gefährte.4 

 
Den hier vorgeschlagenen Lebensdaten Aspasias – 465 bis 395 – liegt die 

Überlegung zugrunde, dass Aspasia bei ihrer Heirat mit Perikles zwanzig Jahre oder 
älter war. Zur Zeit der Revolte von Samos war sie in ihrem zweiundzwanzigsten bis 
sechsundzwanzigsten Lebensjahr. Als sich das Psephisma von Megara ereignete, 
432 v. Chr., wäre sie dann dreiunddreißig Jahre alt gewesen. Bei Aristophanes findet 
sich der Hinweis, dass Aspasia in die Auseinandersetzungen verwickelt war und 
dieses dann der Auslöser des Krieges war und auch zu ihrem Prozess führte. Die 
Entscheidungen um Kerkyra, Poteidaia und vor allem auch das Psephisma gegen 
Megara wurden wesentlich von Perikles mitgetragen. Das Megarische Psephisma 
führt zum Bruch mit dem Peloponnesischen Bund.5 Athen schließt 432 v.Chr. auf 
Perikles' Betreiben Megara vom Bund aus. Die Revolte von Samos ist 441 bis 439 v. 
Chr. anzusetzen. Perikles trennte sich 445 B.C. von seiner ersten Frau.  

 
Der Eintrag 'Aspasia' in der Suda folgt dem Lexikon des Harpokration, das als Le-

xikon der Redner Griechenlands die Etabliertheit der Rednerin Aspasia untermauert, 
und bezeichnet Aspasia von Milet als 'geschickt im Umgang mit Worten' und 'Lehre-
rin' des Perikles.6 Aspasia wird als Ursache des Samianischen und Peloponnesi-
schen Krieges betrachtet. Suda merkt an, dass zwei Kurtisanen namens Aspasia 
existierten, von denen Perikles zu einer Kontakt gehabt habe: 

 
Sie wurde allgemein bekannt. Sie stammte aus Milet, geschickt im Umgang mit 

Worten. Man sagt, sie war zugleich Lehrerin und Geliebte des Perikles. Man geht 
davon aus, dass sie für zwei Kriege verantwortlich war, den Samianischen und den 

                                                 
4  Vgl.: HENRY, M.: Prisoner of History. Aspasia of Miletus and her biographical tradition. 

Oxford 1997, S. 48-56. 
5  THUKYDIDES: Geschichte des Peneponnesischen Kriegs. Hrsg. von H. VRESTKA und 

W. RINNER. Stuttgart 2000. 1, 23, 42 , 67, 139. 
6  SUDA. Hrsg. von D. WHITEHEAD. Stoa Consortium online. Http://www.stoa.org/sol/. Ad-

ler-Nummer Alpha 4202. 

Http://www.stoa.org/sol/
http://www.perspicuitas.uni-essen.de/


 - 4 - 

Perspicuitas. INTERNET-PERIODICUM FÜR MEDIÄVISTISCHE SPRACH-, LITERATUR- UND KULTURWISSENSCHAFT. 
http://www.perspicuitas.uni-essen.de/ 

Peloponnesischen. Es scheint aus so, dass Perikles mit ihr ein uneheliches Kind mit 
dem selben Namen, Perikles, hatte. 

Es gab zwei Kurtisanen namens Aspasia. Perikles hatte sexuellen Umgang mit 
einer von ihnen, und provoziert durch Ärger durch sie verfasste er das Dekret gegen 
die Megarer, das ihnen den Aufenthalt in Athen verbat. 

[...] Aspasia war ein Sophistin und eine Lehrerin rhetorischer Prinzipien. Später 
wurde sie seine Gattin.7  

 
Die Suda überliefert neben der weiblichen Form 'Aspasia', die zum einen als Red-

nerin gilt und deren Namen zum anderen zwei Hetären zugeschrieben wird, auch die 
männliche Form Aspasios für Sophisten.8 Die Namensgleichheit bzw. Ähnlichkeit von 
drei Personen ist somit eine mögliche Quelle der Verwechslung und der sich dadurch 
etabliert habenden Darstellung der Rednerin. In der Suda ist ein Aspasios von 
Byblos als ein Zeitgenosse des Aristides und Hadrian, der als Sophist tätig war, er-
wähnt. Aspasios ist Verfasser der Schriften Über Byblos und Über Figuren und De-
klamationen. Aspasios von Tyre war ein Sophist und Historiker, der eine Geschichte 
von Epirus und ein Handbuch zur Rhetorik, eine rhetorike techne, verfasste.“9 Bei 
Aischines wird die Form Aspasios überliefert.10 Auch bei Philostratus werden nur 
männliche Formen überliefert.11 Aspasia dürfte sowohl Männer als auch Frauen in 
Rhetorik und Ökonomie unterrichtet haben. Aspasias Werk gegenüber Perikles dürf-
te sich als "ghost writing" von Perikles' Reden wie der Leichenrede bezeichnen las-
sen. Quellen sind neben Platon und den zeitgenössischen Komödien-Dichtern wie 
Kratinos, Cheironos, Eupolis und Demen, die jedoch das historische Bild verzerren, 
Xenophons Memorabilia (2.6.36), Xenophons Ökonomie (3.14), Aristophanes' A-
charnier (516-539), Lukians Imagines (17). Plato (Menexenus), Aischines von Sphet-
tus (Aspasia), Antisthenes (Aspasia) und Plutarch (Leben des Perikles, (25.1), (31.1-
32.6), (24.11-12)) wie auch Cicero (De Inventione) ordnen sie als Rhetorikern ein. 

 
 

Kritik und Kommentar der Quellen  
Zur Quellenüberlieferung 

Primärquellen sind nicht erhalten. Die Sekundärquellen bestätigen aber Aspasias 
Tätigkeit als Rhetorik. Mit dem Namen Aspasias als Autorin ist eine Inschrift auf 

                                                 
7  SUDA. Http://www.stoa.org/sol/. Adler-Nummer Alpha 4202. Übersetzung der Verfasserin.   
8  Daub, A.: Studien zu den Biographika des Suidas. Freiburg und Tübingen: Mohr 1882, S. 

40-41. Das Oxford Classical Dictionary verweist auf die Überlieferung bei Suidas (Third 
Edition. Edited by S. Hornblower and A. Spawforth. Oxford, New York: Oxford University 
Press 1996, S. 192. 

9  SUDA. Http://www.stoa.org/sol/. Adler-Nummer Alpha 4204.  
10 Scholia Graeca in Aeschinem et Isokratem ex codicibus aucta et emendata edidit Gulie-

mus Dindorfius. Hrsg. von W. DINSDORF. Hildesheim 1970, S. 126. 
 Glenn, Ch.: "Sex, lies, and manuscript. Refiguring Aspasia in the history of rhetoric." In: 

College composition and communication. Champaign Ill. [u.a.]). Bd. 45. 1994. 2, S. 180-
199. 

11  Avotins, I.; Avotins, M. Milner: An Index to the lives of the Sophists of Philostratus. Hildes-
heim, New York 1978, S. 40. 

Http://www.stoa.org/sol/
Http://www.stoa.org/sol/
http://www.perspicuitas.uni-essen.de/


 - 5 - 

Perspicuitas. INTERNET-PERIODICUM FÜR MEDIÄVISTISCHE SPRACH-, LITERATUR- UND KULTURWISSENSCHAFT. 
http://www.perspicuitas.uni-essen.de/ 

Rhodos erhalten, die als Inventarliste einer Bibliothek diente.12 Die reichen Epheben 
vermachten Bibliotheken in Griechenland Schriftrollen. Man kennt sogar in Stein ge-
meißelte Bestandskataloge wie den auf Rhodos. Derartige Prosatexte waren sehr 
selten. Auf Rhodos fand man eine solche Inventarliste von Prosatexten zur Rhetorik 
in alphabetischer Reihenfolge mit den Namen von Hegesias, Lobredner Athens, As-
pasia, Alkibiades, Theodektes´ und Theopompos´.13 Nach diesem Verzeichnis hatte 
Aspasia überregionale Bekanntheit. Zur Frage der Quellen, welche die Rednerin er-
wähnen und ihre Lehrtätigkeit näher beschreiben, finden sich –in der Überlieferung 
zumindest als Werktitel - Quellen.  

Die römischen Autoren zur Rhetorikgeschichte tradieren Material, das als auf-
schlussreich hinsichtlich der Lehrmethoden der Rednerin gelten darf. Fragmente ei-
nes Dialogs des Aspasia mit Xenophon – möglicherweise handelt es sich hier um 
eine Zitatübernahme oder Variation aus dem Werk des Aischines - sind bei Cicero in 
der Schrift De inventione und in Quintilians Institutio Oratoria überliefert.14 Auf-
schlussreichsten Material sind neben dem nicht erhaltenen Dialog Aspasia des Xe-
nophon die Platonischen Dialoge, in denen Aspasia erwähnt wird. Die Rede Aspasi-
as auf die für das Vaterland Gestorbenen, die in dem Platonischen Dialog Menexe-
nos von Sokrates widergegeben wird, überliefert Cicero in seinen Tusculanae dispu-
tationes und De Oratore.15 Ein Dialog Aspasia des Aischines ist unter den Schriften 
des Redners, der Gegner des Demothenes war, nicht erhalten. Von Antisthenes und 
Antisthenes wird auch ein Buch mit Namen Aspasia erwähnt.16 In der Suda finden wir 
unter dem Eintrag ´Aischines´ den Hinweis, das dieser ein Sokratischer Philosoph 
war, der von Lysanias von Sphettos abstammte und die Dialoge Miltiades, Kallias, 
Rhinon, Aspasia, Axiochos, Telauges, Alkibiades, Phaidon, Polyainos, Drakon, Ery-
xias, Über Ausgezeichnetheit, Erasistratoi und Skythikoi verfasst hatte. So war 
Aischines möglicherweise auf dieses Genre spezialisiert, in dem auch Aspasia von 
ihm dargestellt wurde.17 

 
Aspasia von Milet war eine einflussreiche Intellektuelle und aktiv in den inneren 

Kreisen des politischen und intellektuellen Lebens zur Zeit von Perikles bzw. Sokrati-
scher und Platonischer Schule engagiert. Sie war ein Hauptmitglied des Periklei-
schen Kreises. Sokrates und seine Freunde besuchten ihre Lehrvorträge in Philoso-
phie und Rhetorik. Ab 445 v. Chr. ist eine Heirat mit Perikles und spätestens seit die-
sem Zeitpunkt Aspasias Wirken als rhetorische Autorität in Perikleischen Interesse 

                                                 
12  Blum, R.: "Die Literaturverzeichnung im Altertum und Mittelalter. Versuch einer Geschichte 

der Bibliographie von den Anfängen bis zum Beginn der Neuzeit." In: Archiv für Geschich-
te des Buchwesens. Bd. XXIV, Lfg. 1 – 2. Frankfurt am Main 1983, S. 185-187. 

13  Vgl. zur Inschrift auf Rhodos: BLUM (wie Anm. 12), S. 185-187.  
14 CICERO, M. T.: De inventione. Hrsg. und übers. von T. Nüßlein. Düsseldorf 1998. I. 31; 

QUINTILIAN, M. F.: Institutio oratoria. Hrsg. von H. RAHN. Band 2. Buch V-XII. Darmstadt 
1972. 5, 11, 18.  

15 CICERO, M. T.: Tusculanae disputationes. Gespräche in Tusculum. Deutsch und Latein. 
Hrsg. und übers. von E. A. KIRFEL. Stuttgart 1997. V. Kap. 12; CICERO, M.T.: De oratore. 
Hrsg. und übers. von H. MERKLIN. Stuttgart 1997. Kap. 44. 

16 Fabricius, J. A.: Bibliotheca graeca sive notitia scriptorum veterum graecorum. Vierte Aus-
gabe. Band 3. Hamburg: Bohn.1791, Anmerkung S. 693. 

17 SUDA. Http://www.stoa.org/sol/. Adler-Nummer Alphaiota 346. 

Http://www.stoa.org/sol/
http://www.perspicuitas.uni-essen.de/


 - 6 - 

Perspicuitas. INTERNET-PERIODICUM FÜR MEDIÄVISTISCHE SPRACH-, LITERATUR- UND KULTURWISSENSCHAFT. 
http://www.perspicuitas.uni-essen.de/ 

anzunehmen. So dürfte sie als Rednerin im Sinne eines Rhetors und weniger als 
vom Sokratischen Kreise den Platonischen Schriften nach stark abgelehnte sophisti-
sche Autorität gelten. Es ist interessant, dass der sonst die Sophisten ablehnende 
Sokrates die Aspasia als Rednerin extrem wertschätzt.  

Eine weitere Quelle sind Allusionen and Fragmente der Komödiendichter. In Die 
Acharnier von Aristophanes wird Aspasia beschrieben; Megaritische Produkte 
gelangen nach Athen und auch eine Konkubine namens Simaétha. Megariten 
stehlen zwei Konkubinen von Aspasia und lösen so den Krieg aus. Der Frauenraub 
als causa belli kann hier nur große Bedeutung haben, wenn diese Frauen entweder 
politisch wissend oder einflussreich waren oder diese Tat als erhebliche Provokation 
empfunden wurde. Zumindest kam ihnen eine Bedeutung zu, und Perikles ruft nach 
seiner Demonstration von Blitz und Donner zum Krieg auf. Nach Aristophanes wird 
dann Aspasia von dem Komödienschreiber Hermippus angeklagt, freie Frauen zu 
Konkubinen des Perikles gemacht zu haben.  

Unter den griechischen Quellen, die über Aspasias Kontakt zu Zeitgenossen 
Aufschluss geben, sind auch zwei Dialoge Platons zu nennen. Auf den 
Anachronismus im Menexenos, in dem Aspasia als Verfasserin einer Rede, die ein 
rund vierzig Jahre späteres Ereignis thematisiert, erwähnt wird, wurde bereits 
hingewiesen. Auch andere Kriterien sind für die Fraglichkeit der Authentizität der hier 
von Sokrates vorgetragenen Rede, die der Aspasia zugeschrieben wird, bei der 
Analyse dieses Dialogs angeführt worden.18 Platons Dialog ist auf die Wiedergabe 
dieser vermeintlich von Aspasia gehaltenen Leichenrede auf gefallene Krieger 
ausgerichtet, die nun Sokrates in ihrer Abwesenheit dem Menexenos vorträgt. (Die 
intertextuelle Dimension dieser Textstelle und ihre Interpretation wird unten 
behandelt). Wieland übersetzt diese Stelle, in der es im die Frage geht, ob Sokrates 
eine Rede vor der Volksversammlung halten würde:  

 
Du getrautst dich also, sagt Menexenus, diese Rede zu halten, wenn es dir vor 

dem Senat aufgetragen würde? Warum nicht, erwidert Sokrates, da ich das Glück 
gehabt habe, eine Lehrmeisterin in der Redekunst zu haben, die viele andre zu sehr 
guten Redner gemacht hat, und darunter einen, der unter allen Griechen nicht seines 
gleichen hat, den Perikles? - Wer wäre diese, versetzt Menexenus, wenn du nicht die 
Aspasien meinst? - Keine andere ! Sie und Konnus, des Metrobius Sohn, sind ja 
beide meine Lehrmeister, jener in der Musik, Aspasia in der Rhetorik. [...] Aber zu 
guten Glück hörte ich erst gestern zu, als Aspasia, als von dem Vorhaben, eine 
solche Rede halten zu lassen, gesprochen wurde, sich über diesen Gegenstand 
[gemeint ist die Leichenrede] vernehmen ließ, und uns auf der Stelle zeigte, was 
darüber zu sagen wäre.19 

 
Wir können diesem Dialog entnehmen, dass zunächst eine öffentliche Rede als 

Desiderat vom Volksversammlung betrachtet wurde, woraufhin sich interessierte 
Redner über die rhetorischen Erfordernisse von Aspasia beraten ließen und diese 
offensichtlich Reden hielt oder an der Konzeption beteiligt war. Offensichtlich hatte 

                                                 
18 PLATON. Werke in 8 Bänden. Griechisch und deutsch. 2. Band. Hrsg. von G. Eigler. 

Darmstadt 1978, S. 223. Vgl. auch die Anmerkungen in: FABRICIUS (wie Anm. 16), S. 90. 
19 Wielands Werke. 15. Band. Prosaische Schriften II. 1783-1794. Hrsg. von W. Kurrelmeyer. 

Berlin 1930. S. 261. 

http://www.perspicuitas.uni-essen.de/


 - 7 - 

Perspicuitas. INTERNET-PERIODICUM FÜR MEDIÄVISTISCHE SPRACH-, LITERATUR- UND KULTURWISSENSCHAFT. 
http://www.perspicuitas.uni-essen.de/ 

Aspasia in diesem Rahmen eine Lehrtätigkeit inne, die sich an eine Mehrzahl von 
Rednern richtete. In Platons Dialog wird nun im griechischen Original von Sokrates 
entgegen der Überlegung, dass seine Lehrerin ungehalten werden könnte, wenn er 
ihre Rede öffentlich bekannt gibt, diese Trauerrede dem Menexenos vorgetragen. Ist 
es eine Ironie Platons, mit diesem Dialog verstehen geben zu wollen, dass die öffent-
lichen Reden aus dem Munde bzw. der Feder der Aspasia stammen? Wird so eine 
politische Praxis des Perikleischen Zeitalters bekannt gemacht? Konnte sich Platon 
durch derlei Indiskretionen gegenüber seinen Lesern der Bedeutung seiner bzw. 
Sokrates' Person sicher sein?  

Der Dialog beginnt mit dem einleitenden Gespräch mit Menexenos, dem Thema 
der Wahl eines Leichenredners, dem Lob der bezaubernden Macht der Redner durch 
Sokrates, der Betonung der Redebefähigung des Sokrates als Schüler der Aspasia 
und der Ankündigung einer von Aspasia aufgesetzten Leichenrede. Die Leichenrede 
behandelt die edle Abkunft der Athener, die Herkunft der Athener aus dem Lande 
selbst, die Ausgezeichnetheit des Landes, die athenische Verfassung, die 
Angemessenheit und den Grund der aristokratischen Gleichheitsverfassung und die 
Taten Athens. Im Zusammenhang mit den Perserkriegen werden die Größe der 
persischen Macht, das Unglück der Eretrier und der Sieg bei Marathon, der Seesieg 
bei Salamis und seine Bedeutung, Platää und der Höhepunkt der Schlacht am 
Eurymedon, die Freiheitskämpfe der Hellenen, das ruhmvolles Verhalten im und 
unmittelbar nach dem Peloponnesischen Krieg, die Gesinnung Athens nach dem 
Krieg, die Zuflucht und Unterstützerin der Bedrängten und die weitete Standhaftigkeit 
gegen die Barbaren behandelt. Der letzte Teil geht auf die Gefallenen und die 
Hinterbliebenen ein. Die Pflichten gegenüber den Hinterbliebenen und Ermahnungen 
der Gefallenen an die Söhne sowie Worte des Trostes und Rat für die Väter und 
Mütter werden erwähnt. Der Schluss verweist auf die helfende Tätigkeit des Staates. 

 
Wieland verzichtet auf eine Übersetzung.20 Diese Rede des Sokrates gilt für Wie-

land, stellvertretend für viele Philologen, welche die Platonischen Texte als fiktiv er-
achten genannt, als nichtauthentische Rede. Denn Wieland ordnet prinzipiell die Pla-
tonischen Dialoge, und somit auch die Rede der Aspasia, in der die Kriege Athens 
gegen Hellenen und Barbaren beschrieben werden, der Fiktion zu.21 Wir jedoch kön-
nen dem Dialog die Funktion der Aspasia innerhalb der politischen Beredsamkeit wie 
auch ihre Lehr- und Vermittlungstätigkeit gegenüber Rednern entnehmen. Der Dialog 
beginnt mit der Provokation des Sokrates über die Leichtfertigkeit der Redner und 
führt zu der Aufforderung des Menexenos, eine eigene Rede zu halten. Diese hält 
Sokrates im Namen seiner Lehrerin Aspasia und beschließt sie auch mit den Worten, 
dass Mexenenos soeben die Rede der Aspasia von Milet gehört habe. Daraufhin 
betont Menexenos die Seltenheit dieser Frau, und Sokrates schlägt vor, Aspasia 

                                                 
20 ebd., 2. Band. 1909. S. 202-203. 
21 ebd., S. 263. Gauss beruft sich auf Sven Lönberg und spricht von einer politischen Satire 

in diesem Dialog, die jedoch andererseits nach Ciceros Überlieferung im 151. Abschnitt 
des Buches vom Redner anderen Reden ähnlicher Art als Vorbild diente (Gauss, H.: Phi-
losophischer Handkommentar zu den Dialogen Platons. Bern 1956. S. 224. Eine Satire 
würde ebenso die gesamte Person des Sokrates und seines Lebens in Frage stellen und 
ist daher unwahrscheinlich. Die ´satirischen´ Ansätze finden sich bei zeitgenössischen Po-
eten, die sich als politische Attacken gegen die Aspasia und Perikles gerichtet gehabt ha-
ben könnten.   

http://www.perspicuitas.uni-essen.de/


 - 8 - 

Perspicuitas. INTERNET-PERIODICUM FÜR MEDIÄVISTISCHE SPRACH-, LITERATUR- UND KULTURWISSENSCHAFT. 
http://www.perspicuitas.uni-essen.de/ 

gemeinsam aufzusuchen, worauf sich Menexenos sich als Bekannter der Aspasia zu 
erkennen gibt. Sokrates bietet sich daraufhin an, Menexenos vertraulich weitere Re-
den der Aspasia mitzuteilen. Die Leichenrede auf die Gefallenen Krieger, die aus 
dem Munde des Sokrates vorgetragen wird, ließe sich als eine Konkurrentin gegen-
über der Rede des Thucydides verstehen. Eine Grabrede des Perikles, die mögli-
cherweise aus dem Mund bzw. der Feder der Aspasia stammte, wird im Dialog 
Phaedrus erwähnt. Somit stellte der Menexenos ein Frühwerk des Platon dar. Als 
rhetorische Leistung – die Rede auf die Gefallenen war Praxis der politischen Rede-
gattung, des genos symboleutikon – kann diese Rede des Sokrates in jedem Fall 
gelten. Sollte Platon seine eigene rhetorische Leistung als Schriftsteller hier in Hin-
blick auf Sokrates und Aspasia autorisiert haben, indem er ein späteres Ereignis 
wählte? Ist der Textteil der Rede kein genuiner oder veränderter Bestandteil des Dia-
logs?  

 
Ein weiterer Text, der die Verbindung Aspasias mit dem Kreis der Athener um So-

krates bezeugt, ist in Xenophons Schrift über die Ökonomie zu finden, in der im 3. 
Kapitel eine Unterredung zwischen Sokrates und Kritobulus über Aspasia 
wiedergegeben wird. In diesem Dialog rät Sokrates in Wielands Übersetzung seinem 
Dialogpartner: "Übrigens empfehle ich dir die Aspasia, die dir über diese ganze 
Materie mit viel größerer Sachkenntnis sprechen kann als ich."22 Nach der 
Überlieferung dieser Dialoge war die Vorbildlichkeit der Redekunst Aspasias nach 
der Beurteilung der Athener Mitbürger unzweifelhaft. Wie wir jetzt im folgenden 
sehen, ist die Ökonomie ein Bereich, den Aspasia in der Rhetorikpraxis 
thematisierte. Indirekt sind bei Cicero eine Rede der Aspasia in Form eines 
dialektischen Gesprächs zwischen ihr und Xenophon und eine Rede in Form des 
Gespräche im Menexenos-Dialog von Platon erhalten. In De Inventione (I, 51-52) 
veranschaulicht Cicero die Induktion (inductio) an der Rede (oratio) der Aspasia an 
Xenophon und seine Gattin: 

„I n d u c t i o est oratio, quae rebus non dubiis captat assensionem eius, quicum 
instituta est; quibus assensionibus facit, ut illi dubia quaedam res propter 
similitudinem earum rerum, quibus assensit, probetur. Velut apud Socraticum 
Aeschinen demonstrat Socrates cum Xenophontis uxore et cum ipso Xenophonte 
Aspasiam locutam:  

"Dic mihi, quaeso, Xenophontis uxor, si vicina tua melius habeat aurum, quam tu 
habes, utrum illudne an tuum malis?"  

"Illud", inquit. "Quid, si vestem et ceterum ornatum muliebrem pretii maioris 
habeat, quam tu habes, tuumne an illius malis?"  

Respondit: "Illius vero."  
"Age sis," inquit, "quid? Si virum illa meliorem habeat, quam tu habes, utrumne 

tuum virum malis an illius?" Hic mulier erubuit.  
Aspasia autem sermonem cum ipso Xenophonte instituit.  
"Quaeso," inquit, "Xenophon, si vicinus tuus equum meliorem habeat, quam tuus 

est, tuumne equum malis an illius?"   
"Illius," inquit.  
"Quid, si fundum meliorem habeat quam tu habes, utrum tandem fundum habere 

malis?"  

                                                 
22 Wielands Werke (wie Anm. 15), 2. Band. S. 263. 

http://www.perspicuitas.uni-essen.de/


 - 9 - 

Perspicuitas. INTERNET-PERIODICUM FÜR MEDIÄVISTISCHE SPRACH-, LITERATUR- UND KULTURWISSENSCHAFT. 
http://www.perspicuitas.uni-essen.de/ 

"Illum," inquit, "meliorem scilicet."  
"Quid, si uxorem meliorem habeat, quam tu habes, utrum <tuamne an> illius 

malis?"  
Atque hic Xenophon quoque ipse tacuit.  
Post Aspasia: "Quoniam uterque vestrum," inquit, "id mihi solum non respondit, 

quod ego solum audire volueram, egomet dicam, quid uterque cogitet. Nam et tu, 
mulier, optimum virum vis habere et tu, Xenophon, uxorem habere lectissimam 
maxime vis.“ 

 
Übersetzung : 
“Die Induktion ist eine Art der Rede, die mittels der Tatsachen, die nicht zweifelhaft 

sind, die Einwilligung der Person zwingt, an die sie gerichtet wird. Durch diese 
Einwilligungen veranlasst sie die Person sogar, etwas zu genehmigen, was 
zweifelhaft ist, aufgrund seiner Ähnlichkeit zu jenen Sachen, zu denen er zugestimmt 
hat; so wie bei Aischines Aspasia mit Xenophons Frau und mit Xenophon selbst 
redet: 

 "Sag mir bitte, Gattin des Xenophon, wenn deine Nachbarin besseres Gold als du 
besitzt, ob du dein oder ihr Gold lieber willst?"  

"Ihrs", sagte sie. "Angenommen, sie hat Kleider und andern Schmuck für Frauen 
von kostbarerer Qualität als diejenigen, die du hast, bevorzugst du dann ihre oder 
deine Dinge?" 

"Mit Sicherheit ihre", antwortete sie. 
 "Weiter geht´s", sagte Aspasia. "Angenommen, sie habe einen besseren 

Ehemann als du, würdest du dann Ihren oder den eigenen Ehemann bevorzugen?"  
Auf diese Frage hin errötete die Frau. Aber Aspasia fing eine Unterredung mit 

Xenophon selbst an.  
"Ich frage dich, Xenophon", sagte sie, "wenn dein Nachbar ein besseres Pferd hat 

als du, bevorzugst du dann sein oder dein eigenes Pferd?" 
 "Seins ", sagte er.  
"Nehmen wir an, dass er einen besseren Bauernhof hat als der, den du 

bewirtschaftest, dann möchte ich wissen, ob du diesen zu besitzen vorziehen 
würdest?"  

"Zweifelsohne", sagte dieser, "dasjenige, was das beste ist." 
 "Angenommen, er hat eine bessere Frau, als du, würdest du seine Ehefrau 

bevorzugen?"  
Auf diese Frage hin verstummte Xenophon.  
Dann sprach Aspasia. 
"Da jeder von euch vermeidet, mir die Frage zu beantworten, die das einzige war, 

was ich beantwortet haben möchte, erkläre ich euch, was jeder von euch denkt; bei 
dir, Ehefrau, ist es der Wunsch, den besten Ehemann zu haben und für dich, 
Xenophon, der intensive Wunsch, die ausgezeichneteste Frau zu haben. “23 

 
Im Zusammenhang mit dieser Rede stellt das hier aufgezeigte Verfahren der In-

duktion, das Aspasia zugeschrieben wird, einen wichtigen Hinweis auf die dialekti-
sche Lehrmethode der Aspasia dar und ihre Nähe zu der Sokratischen Fragetechnik. 
Die systematische Infragestellung von Sachverhalten und der Ähnlichkeit der Dinge 

                                                 
23 CICERO (wie Anm. 15), I, 31. Übersetzung aus dem Lateinischen von der Verfasserin. 

http://www.perspicuitas.uni-essen.de/


 - 10 - 

Perspicuitas. INTERNET-PERIODICUM FÜR MEDIÄVISTISCHE SPRACH-, LITERATUR- UND KULTURWISSENSCHAFT. 
http://www.perspicuitas.uni-essen.de/ 

(similitudo rerum) wird von Aischines am Beispiel der beiden von Aspasia Befragten 
veranschaulicht. Im Dialog Menexenos weist Sokrates darauf hin, dass er durch As-
pasia in der Rhetorik ausgebildet wurde. Sokrates selbst bezeichnet seine Technik 
der Befragung bekanntlich als Hebammenkunst (Maieutik) wegen des insistierenden 
Fragens, bis die richtige Erkenntnis gewonnen ist. Richtiges Sachwissen ist für Sok-
rates gleichbedeutend mit richtigem Handeln. Die Ähnlichkeit zwischen der dialekti-
schen Redetechnik des Sokrates und der Technik der Induktion Aspasias ist offen-
sichtlich. Hinsichtlich der Überlieferung der beiden Redetechniken treffen wir auf ähn-
liche Bedingungen. Beide wurden durch dialektische Gespräche überliefert. Sollten 
diese Reden nur indirekt durch Dritte überliefert sein, so liegt bei beiden Lehrern die 
Tradition der Überlieferung eines mündlich gehaltenen Vortrags nahe. Sokrates lebte 
von 470 bis 399 v. Chr.. Xenophon von 430 bis 354 v. Chr.. Über die Lebensdaten 
Aspasias ist nichts bekannt. Sollte sie gleichermaßen Zeitgenossin des Sokrates und 
des Xenophon gewesen und somit der Dialog authentisch sein, so kann er wohl nur 
aus der Zeit zwischen ca. 410 bis 354 v. Chr. stammen. Perikles, der Aspasia als 
zweite Frau heiratete, lebte zwischen 500 und 429 v. Chr.. Wir können vermuten, 
dass Aspasia um das Jahr 400 v. Chr. oder früher geboren wurde, somit von und 
nach dem Jahre 380 V. Chr. rund zweit Jahrzehnte Zeitgenossin des Sokrates zu 
sein und bis Mitte des vierten Jahrhunderts oder länger lebte.  

 
Gattungsgeschichtliche Aspekte der Formen des Dialogs zwischen Oralität und 
Literalität 

Die Quellenlage, die sich im Zusammenhang mit der Person Aspasia bietet, ist 
geradezu ein paradigmatischer Anlass, sich mit der literarischen Beschaffenheit des 
Dialogs im Umkreis der Platonischen Schule zu beschäftigen. Sokrates bediente sich 
der Dialektik, einer Methode der Wahrheitssuche, die aus dem Wechselspiel von 
Frage und Antwort entsteht. Die Beliebtheit des Dialogs als Darstellungsform von 
Philosophie lässt sich zum einen damit erklären, dass er eine Form der Wiedergabe 
der Lehre im Sinne einer Ausbildung mit dem Schwerpunkt der Erinnerung und 
Wiedergabe (vergleichbar der Übungsrede, der Chriae, der Rhetoriker) ist. Sollten 
die Gespräche de facto stattgefunden haben, so wurden sie historisch fixiert und 
erlangten die Funktion eines Dokuments. Der Dialog als eine literarisch-fiktionale 
Form würde eine Darstellung der Lehre im Sinne der Philosophen bekräftigen. Bei 
den Platonischen Dialogen treffen wir zum einen auf extrem durch Logik formalisierte 
Formen, zum anderen auf literarische Bestandteile, die wie die Rede der Aspasia 
rein narrative Elemente darstellen, die ggf. im Diskursverlauf Elemente der 
Argumentation sein können. Gegenüber Platon ist Xenophon als Autor von weitaus 
größerer Bedeutung für die historischen Forschung. Die Dialoge stellen auf jeden 
Fall eine 'Archivleistung' im eigenen Interesse der nur mündlich Lehrenden dar, die 
aber neben der oralen Tradition der Lehre auch schriftliche Quellen zulassen. Wir 
stoßen hier auf die Frage, in wie weit Literalität und Oralität sich qualitativ 
entsprechende  Formen der Wissensvermittlung darstellen und als Medien 
hinsichtlich ihrer Überlieferung von Informationen von gleichem Wert sind.  

 
Die Frage nach Historizität und Fiktionalität von Ereignissen wird durch die Ver-

bindung von Oralität und Literalität, die literarische Form des Dialogs und den Dialog 
als rednerische Form, am Beispiel des Dialogs der Aspasia deutlich. Auch hinsicht-
lich der Beziehung zwischen primärer Oralität des Dialogs und sekundärer nachfol-

http://www.perspicuitas.uni-essen.de/


 - 11 - 

Perspicuitas. INTERNET-PERIODICUM FÜR MEDIÄVISTISCHE SPRACH-, LITERATUR- UND KULTURWISSENSCHAFT. 
http://www.perspicuitas.uni-essen.de/ 

gender Literalität als schriftliche Kopie des Gesagten bzw. als fiktionale Literatur, die 
nicht auf eine primäre orale Quelle zurückverweist. Mit anderen Worten: Wir stehen 
hier mit den Dialogen sowohl einer gattungsgeschichtlichen Untersuchung von einer 
speziellen Literaturgattung gegenüber als auch der Frage nach den Bedingungen 
von historischer Überlieferung, die Quellen der Oralität und Literalität unterliegen. 
Gattungsgeschichtlich lässt sich der Dialog als didaktische Literatur sowohl in Hin-
blick auf die Ausbildung der Schülerschaft als auch auf späteres Lehrmaterial , auf 
das die Forschung angesichts der Platonischen Akademie Wert legte, klassifizieren. 
Wurden durch die Dialoge von den Schülern Platons Lehren systematisiert und lehr-
bar gemacht? Die Texte stellen für die Schüler in erster Linie eine schriftliche Übung 
in der Darstellung des Gesagten und gewissermaßen eine Mimese der Argumentati-
on dar. Die Dinge, um die es sich handelte, wie auch die Personen, die soziologisch 
den unterschiedlichsten Gruppen angehörten, waren zweitrangig. Ebenso wie in an-
deren Literaturgattungen gibt es intertextuelle Beziehung zwischen Texten, die die 
Lehrfunktion des Dialogs stützten. So findet sich sowohl bei Platon als auch bei Xe-
nophon ein Gastmahl.  

 
 
 
 

Typologische Klassifikation 
Aus dem Verhältnis zwischen Oralität und Literalität ergeben sich textkritische 

Aspekte der Überlieferung: 
 

Oraler Dialog (primär)   Oraler Dialog (primär)  
Literaler Dialog (sekundär)  Literaler Dialog (primär) 

     Der primäre Dialog dient             Keine Referenz zwischen     
     als Referenz     oralem u. literalem Dialog 

 
Authentischer Dialog   Fiktionaler Dialog 

   
 Typen des Dialogs   

 
Einem authentischen Dialog kommt eine Entsprechung zum oralen Dialog zu. 

Dieser Typus ist generell historisch. Fragen, die an den Text gerichtet sind, beziehen 
sich auf die Authentizität einzelner Textteile. Demgegenüber hat der Typus des 
fiktionalen Dialogs keinen Rückbezug auf einen oralen Dialog und ist somit kein 
Zeuge eines oralen Sprechakts.  

 
An dieser Stelle stellt sich die Frage, in wie weit sich die dialektische Literatur, die 

zur Dokumentation der Lehren Verwendung fand, als literarische Form behauptet. 
Stellt sie als historisches Dokument historische Ereignisse im Sinne eines 
Gedächtnisprotokolls und somit eine rhetorische Übung dar oder ist sie eine im 
nachhinein literarisierende, wenn nicht gar poetische Form der Lehrliteratur.  

 
Zur formalen Unterscheidung der Dialoge lässt sich folgendes Schema aufzeigen: 
 

http://www.perspicuitas.uni-essen.de/


 - 12 - 

Perspicuitas. INTERNET-PERIODICUM FÜR MEDIÄVISTISCHE SPRACH-, LITERATUR- UND KULTURWISSENSCHAFT. 
http://www.perspicuitas.uni-essen.de/ 

Oraler (authentischer) Dialog  Literarischer Dialog 
Historisches Ereignis, authentisch  Wiedergabe des oralen 
                                                                      Dialogs  
Didaktische Funktion               Bedingt rekursiv  
                                                                      auf den o. D. bezogen 
Formalisiert nach Lehrmethoden  Fiktional 
 

 Eigenschaften von oralem Dialog und literarischem Dialog 
 
Die Frage nach der Bestimmung des Status der Authentizität eines Dialogs ist 

bestimmt durch die Qualität der Wiedergabe des oralen (authentischen) Dialogs in 
Form des literarischer Dialogs. (Der Begriff 'literarischer Dialog' ist hier wertfrei 
gebraucht und will besagen, dass es sich um einen schriftliterarisch überlieferten 
Dialog handelt.) Welche Kriterien stehen uns zur Verfügung, um den Status der 
Authentizität eines literarischen Dialogs näher zur bestimmen? 

 
1. Werk-emanente Kriterien  2. Werk-immanente Kriterien 
- Authentizitätsfrage des o. D.    - Stilistika des Werkes 
- Relation zwischen dem o. D., Autor und Werk - ´Historische Qualität´ 
hinsichtlich ihrer Zeit und Ortes   - ´Autorenstil´ 
- Pragmatische Funktion des Werkes 
 

 Werk-emanente Kriterien und werk-immanente Kriterien 
 
Mit dem literalen Dialog stellt sich nun die Frage nach dessen literarischer 

Beschaffenheit. Grundsätzlich lässt sich zwischen dem rein literarischen fiktionalen, 
dem 'poetischen' Dialog, dem hinsichtlich des Sachverhalts authentischen Dialog und 
der authentischen Transkription unterscheiden. Wir können die Schriften der Schüler 
nach dem letzten Typus als unmittelbare Mitschriften oder als Nachschriften 
klassifizieren. Am Beispiel des Menexenos-Dialogs treffen wir auf ein Gespräch 
zwischen Menexenos und Sokrates, in dem die Rede der Aspasia als narratives 
Element eingebettet ist in einen diskursiven narrativen Kontext. Eine rein auf der 
oralen Tradition und Memorierbarkeit beruhende schriftliche Leistung des Platon 
scheint unwahrscheinlich. Wie, d.h. mit welchen Quellen, wurde dieser Monolog 
integriert, und war dieses Montage-Verfahren Teil des didaktischen Konzepts bei der 
Dialogerstellung? Im Falle der Quellen zur Aspasia ist der Dialog Aspasia – 
Xenophon/Gattin, den Cicero überliefert, möglicherweise als Teil des Dialogs des 
Aischines und somit als ein Quellentext aus der zweiten Generation der Platonischen 
Schule zu betrachten. Der Dialog ist sehr formstreng gehalten, und es ist – wie oben 
bereits erwähnt – aus Datierungsgründen unwahrscheinlich, dass Aischines als 
direkter Zeuge des Dialogs gelten kann. In Platons dialogischer Apologie des 
Sokrates, die um 399 v. Chr. verfasst worden sein muss, wird jedoch ein Aischines 
genannt. Nach dieser Quelle käme Aischines dann doch als authentischer Zeuge der 
Reden Aspasias in Betracht.  

 
  

 
 

http://www.perspicuitas.uni-essen.de/


 - 13 - 

Perspicuitas. INTERNET-PERIODICUM FÜR MEDIÄVISTISCHE SPRACH-, LITERATUR- UND KULTURWISSENSCHAFT. 
http://www.perspicuitas.uni-essen.de/ 

Zum Dialog Aspasia – Xenophon und dem Cicero-Fragment 
Betrachten wir nun den anderen Fall der literarischen Produktion der Dialoge in 

nicht-authentischer Überlieferung: 
Eine fiktionale Darstellung der Philosophen und ihrer Gesprächspartner würde 

einer gezielten Produktion von Lehrquellen gleichkommen und der Tradition 
widersprechen, dass Platon selbst durch Dialoge des Sokrates belehrt wurde und 
dieses Verfahren später auch bei seiner eigenen Lehre verwendete. Wem würden 
solche Dokumente zu Nutzen kommen? Eine ehrende 'Archivleistung' oder eine 
historische Dokumentation erscheinen als unüblich, mithin unwahrscheinlich. Die 
Platonische Akademie wird im Jahre 387 v. Chr. gegründet. Erst für sie stellen die 
Dialoge ein potentielles Archiv bedeutender Lehrer dar. Im Unterschied zu Sokrates, 
der nichts niedergeschrieben hat, ist das Werk seines berühmtesten Schülers Platon 
schriftlich überliefert. Platon war jedoch kein Mann, der wie Sokrates auf den 
Strassen lehrte. Auserwählte Schüler aus besseren Kreisen trafen sich seit 485 v. 
Chr. in der Akademie. Sollte Platon im Gegensatz zu vielen anderen Philosophen 
nicht Lehrschriften abgefasst haben, sondern 'dramatische Dialoge', in denen sich 
nicht der Autor selbst zu philosophischen Problemen und denkbaren Lösungen 
äußert, sondern seine Figuren, so würde dieses auf eine praktische, weniger auf 
Theorie ausgerichtete Schulung hindeuten. Ist das Verhältnis zwischen Platon und 
seinen Figuren als das eines Autors (im modernen Sinne) zu bestimmen? Selbst die 
'fiktive Variante' der Produktion der Dialoge würde nicht ausschließen, dass hier 
historische Fakten übermittelt werden. 

 
Die Frage, ob die Dialoge wirklich stattgefunden haben und von Platon oder 

anderen Schülern mitgehört wurden, führt zur Frage nach der Gestaltung des 
Unterrichts. Es ist durchaus vorstellbar, dass ein Schüler seinen Lehrer begleitete 
und so der Übergang zwischen Lehre und Dialog fließend war. Dies mag für den 
nicht an eine Akademie gebundenen Sokrates und seine Schüler sogar 
wahrscheinlich sein. Wie die relative chronologische Synopse (s.o.) veranschaulicht, 
sind Sokrates und seine Schüler Xenophon und Platon als potentielle authentische 
Zeugen von Sprechakten in ihren Dialogen Aspasia und Menexenos abgesichert. 
Aischines stellt jedoch als authentisch schreibender Autor seines Dialogs Aspasia ein 
Problem dar: Der Redner, der 390 v. Chr. geboren wurde, könnte die Rednerin nur in 
einem sehr hohen Alter gehört haben, was als unwahrscheinlich gelten muss. Damit 
haben wir es mit zwei Typen von Dialogen zu tun: zum einen mit dem Typus des 
authentischer Dialogs, repräsentiert durch die von den Sokratischen Schülern 
gehörten Dialoge, zum anderen mit dem literarischen Typus des Dialogs. 

 
Die Schriften und Reden Aspasias 

So problematisch sich das Verhältnis zwischen Oralität und Literalität bei den 
Quellen zur Redetätigkeit Aspasias gestaltet, so gering ist der Befund konkreter Do-
kumente. Diese Situation ist in erster Linie durch die orale Lehrtradition der Philoso-
phischen Schule und der Aspasia bedingt. Hinzu kommt der Verlust an relevanten 
Textquellen. Ferner zeigt sich im Lehrsystem des 4. vorchristlichen Jahrhunderts die 
Tendenz, dass der Lehrende redet und der Schüler schreibt. Von den potentiellen 
Schriften Aspasias finden wir nur einen bibliographischen Nachweis eines Buches 
von ihr mit der Nennung ihrer Autorinnenschaft. Die Lehrtätigkeit der Aspasia ist 
durch die Platonischen Dialoge überliefert. Als Rednerin bzw. 'Ghostwriter' des Peri-

http://www.perspicuitas.uni-essen.de/


 - 14 - 

Perspicuitas. INTERNET-PERIODICUM FÜR MEDIÄVISTISCHE SPRACH-, LITERATUR- UND KULTURWISSENSCHAFT. 
http://www.perspicuitas.uni-essen.de/ 

kles könnte Aspasia seit 445 v. Chr. bis 429 v. Chr. aktiv mit dem Verfassen politi-
scher Reden beschäftigt gewesen sein. Thukydides (ca. 460/455 v. Chr.) hat die 
Grabrede des Perikles zum Peloponnesischen Krieg (Buch 2.34-46) gehalten, an der 
Aspasia mitgewirkt haben könnte. Die im Dialog Menexenos erhaltene Rede wird ihr 
von Platon neben anderen politischen Reden zugeschrieben. Nicht zuletzt ihre Lehr-
tätigkeit gegenüber Sokrates zeigt, dass von ihr eine mündliche Lehrtätigkeit in ei-
nem Schulbetrieb ausging, an dem auch etablierte Philosophen partizipierten. hatte 
man es mit einer Schule mit unterschiedlichen Rednern zu tun, die allesamt Lehr-
funktionen inne hatten, so stellen wir uns eine Situation wie in Raphaels 'Schule von 
Athen' vor. Betrachten wir die Dialoge des Sokrates und des Aischines, so finden wir 
auch hier die gesellschaftliche Bandbreite des dialektischen Diskurses. Hinzu kom-
men schließlich, sozusagen in eigener Sache, potentielle Verteidigungsreden der 
Aspasia gegenüber den beiden Anklagen.  

 
 

Literaturkritische Aspekte und Rezeptionskritik 
Thematisch wurde die Redekunst als literarischer Stoff in späterer Zeit variiert. Der 

Satiriker Lukian hat im zweiten Jahrhundert v. Chr. in seiner Abhandlung Die Red-
nerschule das griechische Schulwesen beschrieben. Indirekt werden wir hier über die 
Sitten und die Stellung der Rhetorik – teils allegorisch ahistorisch, teils historisch mit 
dem Hinweis auf Perikles und Aspasia – informiert. Mit anderen Worten: Wir finden 
hier in Form einer Lehrschrift verallgemeinerte und ins Obskure gezogene Beschrei-
bungen historischer Figuren. Diese Rede, die auf die Frage eines jungen Freundes, 
wie man Redner werde, gehalten wird, gehört zur Lehrliteratur. Der Autor weist sei-
nen Sohn auf die Schwierigkeiten und Mühen auf dem Wege der Erlernung dieser 
Kunst hin. Er beschreibt nun nach der Art des Gemäldes von Cebes die Rhetorik in 
einer Allegorie: „Hoch oben soll sie als schöne Dame mit anmutigem Antlitz dasitzen, 
das mit mannigfaltigen Früchten gefüllte Horn der Amalthea in der Rechten, und ne-
ben ihr denke dir den Reichtum ganz von Gold und lieblich anzuschauen. Ferner sol-
len der Ruhm und die Macht dabei sein und die ganze Gestalt eine Menge kleinen 
Liebesgöttern gleichender Lobsprüche auf allen Seiten umschweben.“ Lukian setzt 
seine Beschreibung mit einem Vergleich fort: „Du hast gewiß schon ein Bild vom Nil 
gesehen: er liegt auf einem Krokodil oder Flußpferde, deren es viele in ihm gibt, klei-
ne Knaben, welche die Ägypter Ellen nennen, spielen um ihn; diesen sollen die Lob-
sprüche um die Rhetorik gleichen.“24 Später wird ein stark gedrungener Mann mit 
feurigen Augen und gebräunter Haut den Jungen begleiten und ihn auf die Spuren 
des Plato und Demosthenes führen und ihn abermals auf die Mühen hinweisen, bis 
er die Rhetorik als Ehegattin heimführen darf. Nach der Trennung von diesem Mann 
wird er die Bekanntschaft eines weiteren, alles wissenden Mannes mit schlotterndem 
Gang, weibischen Blick und einer sanften Stimme machen, der ihm genaue Anwei-
sungen gibt, die Lukian in direkter Rede überliefert. Offensichtlich spielt Lukian in 
seinem abschließenden Hinweis auf Aspasia als Rhetorikerin und Gattin des Perikles 
an, wenn er mahnt: „Wenn du das von ihm Gesagte befolgst, so kannst du glauben, 
schon da angelangt zu sein, wohin du anfänglich kommen wolltest, und nichts wird 
                                                 
24 Lukians Werke. Deutsch von T. Fischer. Vierter Band. Vierte Auflage. Berlin-Schöneberg 

[o. J.]. S. 151-152; Scheer, T.: "Forschungen über die Frau in der Antike." In: Gymnasium 
107 (2000), S. 143-172; Gardner, J. F.: Frauen im antiken Rom. Familie, Alltag, Recht. 
München 1995.  

http://www.perspicuitas.uni-essen.de/


 - 15 - 

Perspicuitas. INTERNET-PERIODICUM FÜR MEDIÄVISTISCHE SPRACH-, LITERATUR- UND KULTURWISSENSCHAFT. 
http://www.perspicuitas.uni-essen.de/ 

dich hindern, bei Befolgung seiner Gesetze gewaltig und bei der Menge berühmt zu 
sein, für liebenswürdig zu gelten und nicht, wie dein Gesetzgeber und Meister, ein 
altes Weib aus der Komödie zu heiraten, sondern die schönste Dame, die Rhetorik, 
so dass, was Plato von Zeus sagt, er fahre auf einem beflügelten Wagen daher, mit 
weit mehr Fug und Recht von dir gesagt werden könnte.“ 25  

In der Abhandlung Ehrenrettung dreyer berühmter Frauen nutzt Wieland bei der 
Kompilation der Quellen Die Geschichte berühmter Frauenzimmer, nach alphabeti-
scher Ordnung und dem Dictionaire historique portatif des Fammes celebres und 
dem Werk Memoirs of the most illusstrious Ladies of all Ages and Nations die Begrif-
fe 'Schule der Beredsamkeit' und 'Akademie der Liebe'. 26 Wieland bezeichnet Aspa-
sia als die Freundin des Sokrates.27 Für den Ausdruck 'Juno des Athenischen Jupi-
ters' verweist er auf die Komödienschreiber, die Aspasia als Schutzgeist des Herr-
schers darstellten.28 Als zeitgenössische Komödiendichter, die Aspasia erwähnen, 
sind Kratinos, Cheironos und Eupolis, Demen zu nennen.29 Antistenes ist eine weite-
re zeitgenössische Quelle.30 Auch eine bildliche Darstellungen Aspasias ist erhal-
ten.31 In Raphaels Fresko Schule von Athen wurde die Figur in einem weißen Um-
hang als Aspasia im Umkreis von Zeitgenossen identifiziert Die Personen, die ober-
halb der Figur der Aspasia den Sokrates umgeben, stammen nach der Überlieferung 
in Quellen des Platon aus dem zeitgenössischen Kreis der mit der Rednerin bekann-
ten Anhänger des Philosophen. So gehören der Dichter Agathon, dessen Rede im 
Dialog Das Gastmahl von Platon überliefert ist, und der im Panzer dargestellte Alki-
biades, den Platon bei Gastmahl als Redner und in einem eigenen Dialog mit dem 
Titel Alkibiades zu Wort kommen lässt, zu der Gruppe von Personen, die um ihren 
Lehrer herum auf der Treppe hinter Aspasia stehen. Hier ließe sich durchaus in Be-
tracht ziehen, dass Inghriami, selbst Rhetoriker, im Auftrag des Papstes ein Bildpro-
gramm mit der Schule von Athen konzipieren ließ, das Darstellungen von Redner-
schulen berücksichtigt.32  

                                                 
25 Lukians Werke. [o. J.]. S. 162-163. 
26 ebd. S. 258-259. 
27 ebd. S. 260. 
28 Wielands Werke (wie Anm. 15), Fünfzehnter Band, S. 260. Meiners, C.: Preisschrift über 

den Luxus der Atheniensier von den ältesten Zeiten bis auf den Tod Philipps von Macedo-
nien. Kassel: Hempe 1782, S. 46 ff.; Wieland, Ch. M.: Historischer Calender für Damen. 
München: Saur 1790. S. 248.  

29 Ehlers, B.: Eine vorsokratische Deutung des sokratischen Eros. München 1966, S. 30. 
30 Als Beitrag zu Antisthenes vgl. EHLERS (wie Anm. 26), S. 31.  
31 MENAGE, G.: Historia mulierum philosopharum. Leipzig 1833. S. 10.  
 Kytzler, B.: Frauen der Antike. Von Aspasia bis Zenobia. Zürich 1994. S. 35. Sande, S.: 

"Die Aspasia-Herme und verwandte Bildnisse." In: Acta hyperborea. Kopenhagen: Muse-
um Tusculanum. 1992. 4. S. 43-58. Rückert, C.: "Miniaturhermen aus Stein. Eine vernach-
lässigte Gattung kleinformatiger Skulptur der römischen Villegiatur." In: Madrider Mitteilun-
gen 39 (1998) , S. 176-237. Glenn, Ch.: "Sex, lies, and manuscript. Refiguring Aspasia in 
the history of rhetoric." In: College Composition and Communication 45/2 (1994). Cham-
paign (Ill. [u.a.]), S. 180-199. 

32 Vgl. auch Haase, F.-A.: "Aspasia - Historische Persönlichkeit und fictio personae. Zur Kritik 
an den schriftlichen und bildlichen Formen der Überlieferung einer Wissenschaft zwischen 
der antiken Überlieferung in Platons Dialog Menexenos und Raphaels Fresko Schule von 

http://www.perspicuitas.uni-essen.de/


 - 16 - 

Perspicuitas. INTERNET-PERIODICUM FÜR MEDIÄVISTISCHE SPRACH-, LITERATUR- UND KULTURWISSENSCHAFT. 
http://www.perspicuitas.uni-essen.de/ 

Caspar Barleus erwähnt Aspasia in seinem Poematum Heroicorum Liber. Die 
Bücher Pharmaceutria, Sive Nuptiarum Cyri, Persarum Regis, & Aspasiae, virginis 
rusticae handeln über den persischen König Cyrus und die vom Lande stammende 
Jungfrau Aspasia.33Wir können lediglich von Namensgleichheit, jedoch nicht von 
einem poetischen Motiv der Heirat eines Herrschers mit einer Aspasia sprechen. 
Ludwig Radermacher hat die weiblichen Schreiber (scriptores) der Rhetorik vor 
Aristoteles nach Quellen von Autoren überliefert.34 In dem Gedicht In Poëmata 
Amplissimi & Clarissimi Viri Hugonis Grotii wird die Muse als Stimme und Redner 
angerufen:   

Tu lingua cunctis, Musa, vox, & orator.35 
Du, Muse, bist Sprache für alle, Stimme und Redner. 
   
Quintilian erwähnt im Vorwort zu seiner Institutio oratoria weibliche Personen, na-

mentlich die Cornelia und Hortensia der Gracchen, deren Rede er lobt, die jedoch 
nicht als Rednerinnen klassifiziert werden: 

VI. In parentibus vero quam plurimum esse eruditionis optaverim. Nec de patribus 
tantum loquor: nam Gracchorum eloquentiae multum contulisse accepimus 
Corneliam matrem, cuius doctissimus sermo in posteros quoque est epistulis 
traditus, et Laelia C. filia reddidisse in loquendo paternam elegantiam dicitur, et 
Hortensiae Q. filiae oratio apud triumviros habita legitur non tantum in sexus 
honorem.36 
 
Übersetzung: 

Was die Eltern anbelangt, so möchte ich diese gerne so gebildet wie möglich 
wissen, und diese Bemerkung bezieht sich nicht allein auf die Väter. Uns wurde 
gesagt, dass die Beredsamkeit der Gracchen viel ihrer Mutter Cornelia verdankt, 
deren Briefe noch heute die Kultiviertheit ihres Stils bezeugen. Von Laelia, der 
Tochter des Gaius Laelius, wurde gesagt, dass sie die Eleganz der Sprache ihres 
Vaters in ihrer eigenen Rede besaß, während die Rede, die von Hortensia, der 
Tochter des Quintus Hortensius, vor dem Triumvirat gehalten wurde, noch heute 
gelesen wird und nicht als allein nur ein Kompliment für das weibliche Geschlecht. 

 
Feofan Prokopovic benutzt in seinem Werk De arte rhetorica die beiden Ausdrü-

cke Regina animorum und Princeps artium: „Haec est illa Regina animorum, et 
Princeps artium, quam omnes suspiciunt ob praestantiam, multi expetunt propter uti-

                                                                                                                                                         
Athen in Quellen bis zur Moderne." In: Philologie im Netz (Http://www.phin.de). Januar 
2002, S.43-54.   

33  BARLAEUS, C: Poematum Heroicum. Libri IV. Edited by the University Leiden. Depart-
ment for Dutch Language.  
Http://www.let.leidenuniv.nl/Dutch/Latijn/Barlaeus17.html. Abschnitt 50-390  

34 Artium scriptores. Reste der voraristotelischen Rhetorik. Hrsg. von L. Radermacher. Wien 
1951, S. 204-230.  

35 BARLAEUS, C.: Poematum Heroicum. Libri IV. Edited by the University Leiden.  
 Http://www.let.leidenuniv.nl/Dutch/Latijn/Barlaeus25.html. Abschnitt 90 
36 QUINTILIAN (wie Anm. 15) Band 1. Buch I-IV. 1972. 1, 1, 6. Übersetzung aus dem Latei-

nischen von der Verfasserin.  

Http://www.phin.de
Http://www.let.leidenuniv.nl/Dutch/Latijn/Barlaeus17.html
Http://www.let.leidenuniv.nl/Dutch/Latijn/Barlaeus25.html
http://www.perspicuitas.uni-essen.de/


 - 17 - 

Perspicuitas. INTERNET-PERIODICUM FÜR MEDIÄVISTISCHE SPRACH-, LITERATUR- UND KULTURWISSENSCHAFT. 
http://www.perspicuitas.uni-essen.de/ 

litatem, pavci assequentur;“37 In Gottscheds  Werk Historisches und Critisches Woer-
terbuch, einer Übersetzung von Bayles Werk, wird die Hortensia als ´Rednerin und 
Verteidigerin der römischen Frauen´ genannt.38 

 
Zusammenfassung 

Die Quellenschriften, die im Zusammenhang mit Aspasia bei zeitgleichen Autoren 
zu finden sind, sichern die Authentizität ihrer Person und ihres Wirkens als Rednerin. 
Dass dabei die Überlieferung nur durch indirekte Rede (Menexenos) bzw. durch Drit-
te überlieferte Dialoge (Aischines´ Aspasia) übermittelt ist, grenzt die Beschäftigung 
mit den Originalquellen auf die grundlegende Frage der Authentizität der schriftlich 
fixierten Aussagen ein. Bei Platon finden wir zwei Erwähnungen ihrer Person mit ei-
ner indirekten Widergabe einer Rede und dem Hinweis auf ihre Tätigkeit als Redne-
rin. Auch Xenophon ist eine Quelle ihres Wirkens. In der Suda ist die Überlieferung 
unter den Rednern und Sophisten der Antike durch den biographischen Eintrag ab-
gesichert. Ciceros Übernahme eines Dialogs der Aspasia als Rednerin, die das 
Verfahren der Induktion veranschaulicht, liefert uns einen Hinweis auf ihre 
Bedeutung innerhalb der Rhetorik. Die Tatsache, dass es unüblich war, dass Autoren 
ihre eigenen Dialoge verfassten, spricht dafür, dass dieser Dialog in Platonischen 
Tradition verfasst wurde. Die Frage der Historizität als gattungsgeschichtlicher 
Aspekt der Dialoge lässt sich unter didaktischen Gesichtspunkten des Schülers 
positiv beurteilen. Eine Klassifikation als Schulschrift würde hier die Funktion der 
Schrift eher treffen. Dem späterem Gebrauch des Lehrgesprächs wie bei dem Dialog 
über die Rhetorik bzw. Dialektik zwischen Alkuin und Karl dem Grossen liegen völlig 
andere Produktionsbedingungen zugrunde; hier wird der Dialog als Form des 
didaktischen Lehrstücks mit der Lobrede, dem genus laudativums, und indirektem 
Herrscherlob eingesetzt.  

 
Wenn Platon 407 v. Chr. zum Schüler des Sokrates wurde und erst ab 395 v. Chr., 

zehn Jahre nach der Gründung der Platonischen Akademie, zu schriftlicher 
Betätigung überging, so würde dies die Einfügung des anachronistischen Redeteile 
innerhalb des Dialogs Menexenos durch den Autor selbst erklären. Der Dialog ließe 
sich jedoch auch zu diesem Zeitpunkt der Aspasia zuschreiben. Was den Dialog 
Menexenos gegenüber anderen Dialogen auszeichnet, ist die Integration eines 
extrem langen, als literarische Einheit und Gattung abgeschlossenen Elements, der 
Rede (vgl. Die ähnliche Struktur im 'Höhlengleichnis' Platons). Weder als 
didaktisches Element zur Veranschaulichung der Sokratische Lehre noch als 
Diskurselement hat diese Rede eine Funktion. Als Rede eo ipso stellt sie lediglich ein 
Gegenteil zu den sophistischen Methoden dar. 

 

                                                 
37Prokopovic, F.: De arte rhetorica libri X. Kijoviae 1706. Mit einer einleitenden Untersuchung 

und Kommentar herausgegeben nach zwei Handschriften aus den Beständen der Kiever 
Zentralen Akademie-Bibliothek von Renate Lachmann. Köln, Wien 1982. Abschnitt 127. 

38 Herrn Peter Bayles Historisches und Critisches Woerterbuch, nach der neuesten Auflage 
von 1740 ins Deutsche uebersetzt; mit des beruehmten Freyherrn von Leibnitz, und Herrn 
Maturin Deissiere la Croze, auch verschiedenen andern Anmerkungen, sonderlich bey 
anstoeßigen Stellen von Johann Christoph Gottscheden. Zweyter Theil. C bis J. Mit einem 
vollstaendigen Register ueber alle vier Theile. Leipzig: Breitkopf 1742, S.841.  

http://www.perspicuitas.uni-essen.de/


 - 18 - 

Perspicuitas. INTERNET-PERIODICUM FÜR MEDIÄVISTISCHE SPRACH-, LITERATUR- UND KULTURWISSENSCHAFT. 
http://www.perspicuitas.uni-essen.de/ 

Die Frage nach der oralen Tradition umfasst somit Bereiche der Relation zwischen 
oralem Dialog und literarischem Dialog, die Authentizität des Geschriebenen und die 
Überlieferungsbedingungen zwischen oralem und literarischem Dialog in Hinblick auf 
die Zeitspanne zwischen beiden. Kurzfristig verfasste Dialoge sind als Gedächtnis-
protokolle, Vorlesungsmitschriften oder Vorlesungsnachschriften zu klassifizieren, 
während spätere Formen auf eigene Lehrfunktionen ausgerichtet sind und eine nach-
träglich forcierte historische Relevanz besitzen. Die dialektische Literaturgattung 'Dia-
log' finden wir nicht nur bei Philosophen, sondern auch bei Rednern und Dichtern. Im 
Unterschied zu vielen poetischen Texten ist die dialektische Literatur von historisch 
greifbaren Personen gestaltet. Die Öffnung einer Akademie für Frauen, die später 
auch von Platon, Sokrates, Anaxoagoras, Sophokles, Phidias und Perikles neben 
anderen Philosophen besucht wurde, wird bei Wieland erwähnt. Bei dem auf Rhodos 
gefundenen Dokument könnte es sich, betrachtet man den Kontext der dort aufgelis-
teten Werke, um ein rhetorisches Lehrwerk gehandelt haben. Die Gattung des Dia-
logs stellt – wie wir am Beispiel der Rezeption der Aspasia sehen – eine Lehrschrift 
im Sinne einer Wiederholung des Gesagten in der dialektischen Lehrtradition dar, die 
neben den anderen Quellen einen Beitrag zur historischen Überlieferung der Redne-
rin darstellt. Intertextuelle Aspekte im Zusammenhang mit der Überlieferung von Dia-
logen, in denen Aspasia erwähnt wird, resultieren aus der Übernahme von oraler 
Rede in die Dialogform, der Integration von Textelementen (Beispiel: Rede der As-
pasia in einen Dialog im Menexenos-Dialog) und der Tradierung von Elementen des 
Dialogs (Beispiel: Aspasia-Dialog bei Cicero).  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

http://www.perspicuitas.uni-essen.de/


 - 19 - 

Perspicuitas. INTERNET-PERIODICUM FÜR MEDIÄVISTISCHE SPRACH-, LITERATUR- UND KULTURWISSENSCHAFT. 
http://www.perspicuitas.uni-essen.de/ 

 
Anhang 

 
Schema: Der Prozess vom oralen Sprechakt zum Dialog  

 
Version A 
 

Oraler Sprechakt       Partizipient P   Platon 
 ׀

 Direkte Überlieferung     Autor A ist Partizipient P Platon 
 

Literarischer Dialog 
 
 
 
Version B 
 

Oraler Sprechakt Partizipient P   Platon 
 ׀  
 ׀  
 ׀  
                     Dialog   Autor A 

 
Direkte Überlieferung  Autor A ist Partizipient P, Platon 
Literarischer Dialog  jedoch zeitlich verzögert 

 
Version C 

 
Oraler Sprechakt Partizipient P  unbekannt 

 ׀
 andere Textzeugen oder Quellen      ׀
 ׀

Dialog  Autor A  Platon 
 

Nicht direkte Überlieferung Autor A ist nicht Partizipient P   
Literarischer Dialog   

 
 

http://www.perspicuitas.uni-essen.de/


 - 20 - 

Perspicuitas. INTERNET-PERIODICUM FÜR MEDIÄVISTISCHE SPRACH-, LITERATUR- UND KULTURWISSENSCHAFT. 
http://www.perspicuitas.uni-essen.de/ 

 
Version D 
 

Oraler Sprechakt Partizipient P  Aischines 
 ׀                                
                                Ü 1   Autor 1  

Aischines 
 ׀   
 ׀   
 ׀   
   Ü 2   Autor 2    Cicero 
   

Indirekte Überlieferung  Autor A 2,    Autor 1 
                                                                                       Möglicherweise 
                                                                                       Partizipient P 

Literarischer Dialog  Existiert möglicherweise nicht 
 
  Versionen der Überlieferung zum Dialog Menexenos 

 
Ü = Überliefernder Textzeuge des oralen Dialogs 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

http://www.perspicuitas.uni-essen.de/


 - 21 - 

Perspicuitas. INTERNET-PERIODICUM FÜR MEDIÄVISTISCHE SPRACH-, LITERATUR- UND KULTURWISSENSCHAFT. 
http://www.perspicuitas.uni-essen.de/ 

 
Dr. Fee-Alexandra Haase 
Haarstr. 16 
30169 Hannover 
F.A.Haase@gmx.de 
 
 
 
 
Wir schlagen Ihnen folgende Zitierweise für diesen Beitrag vor: 
 
Haase, Fee-Alexandra: Oralität und Literalität von Lehrtraditionen der 
Rhetorik und Dialektik in der Antike. Zur Rhetorik der Aspasia im 
Zusammenhang mit der Gattung Dialog im 4. Jahrhundert v. Chr. In: 
Perspicuitas. Internet-Periodicum für mediävistische Sprach-, Literatur- 
und Kulturwissenschaft.  
Online unter: http://www.perspicuitas.uni-essen.de/gend/aspasia.pdf. 
[Eingestellt am 19.01.2005; 21 Seiten.] 
 

http://www.perspicuitas.uni-essen.de/gend/aspasia.pdf
http://www.perspicuitas.uni-essen.de/
mailto:f.a.haase@gmx.de

