-1- Perspicuitas

Oralitat und Literalitat von Lehrtraditionen
der Rhetorik und Dialektik in der Antike.

Zur Rhetorik der Aspasia im Zusammenhang
mit der Gattung Dialog im 4. Jahrhundert v. Chr.

Fee-Alexandra Haase

In dieser Abhandlung wird die historische Stellung einer der weiblichen Rhetorike-
rinnen der griechischen Antike dargestellt. Ihre prominenteste Vertreterin im Periklei-
schen Zeitalter ist Aspasia, deren Authentizitat wir heute als gesichert annehmen
konnen. Die jungere Forschung hat sich mit der Frage der Historizitat der Person As-
pasia auseinandergesetzt, und ihre Authentizitat ist wohl gesichert.1 Wir werden im
folgenden die sich auf sie beziehenden Quellen sowohl zeitgendssischer als auch
spaterer Autoren fur eine Rekonstruktion der Praxis der angewandten Rhetorik und
Lehre dieser Rednerin betrachten. Diese Abhandlung konzentriert sich auf diejenigen
Quellen, die als direkte Quellen ihrer Autorschaft bzw. als indirekte Quellen der Ta-
tigkeit gelten. In diesem Zusammenhang wird auch das zeitgendssische Umfeld der
Philosophie und Rhetorik und der historischen Einordnung der Aspasia beleuchtet
und die Rezeptionsgeschichte der Rednerin betrachtet. Es lasst sich aufzeigen, dass
— unbeachtet von der bisherigen Forschung — die historischen Quellen ein Bild von
den Rednerschulen zur Zeit der Aspasia geben, das zwar keine vollstandige Rekon-
struktion ermoglicht, jedoch relative Aufschlusse ermdglicht. Auf der Grundlage ar-
chaologischer Funde, Ereignisse und historischer Daten ihrer Zeitgenossen lassen
sich Lebens- und Wirkungszeit der Rednerin ndher eingrenzen. Im Anschluss an die
historischen Betrachtungen und die Quellenkunde setzen wir uns mit gattungsge-
schichtlichen Aspekten des Dialogs als Lehrliteratur auseinander. Hat die Forschung
bislang Quellen biographisch betrachtet, so werden hier der spezifisch rhetorische
Aspekt ihrer Tatigkeiten und ihres Werkes sowie die dialektische Redefuhrung be-
trachtet. Das Verhaltnis von Oralitat und Literalitat von Lehrtraditionen der Rhetorik
und Dialektik in der Antike wird exemplarisch an Quellen zur Rhetorik der Aspasia im
Zusammenhang mit der Gattung Dialog im 4. Jahrhundert v. Chr. betrachtet. In ei-
nem theoretischen Teil werden die Bedingungen des Uberlieferung am Beispiel des
Dialoge veranschaulicht.

Historische Betrachtungen
In Athen gab es wahrend der Herrschaftszeit des Perikles viele Schulen oder Aka-
demien, in denen die Ausubung von Lehrtatigkeiten und das Studium der Wissen-

' Vgl. als neuere Literatur: Kearsley, R. A.: "Women in public life in the Roman East. lunia

Theodora, Claudia Metrodora, and Phoibe, benefactress of Paul." In: Ancient Society Re-
sources for Teachers 1985, S. 124-137; Carlson, A. C.: "Aspasia of Miletus: How One
Woman Disappeared from the History of Rhetoric." In: Women's Studies in Communication
(WStC) Long Beach, CA 1994 Spring; 17 (1). S. 26-44; Ritchie, J.; Ronald, K. (Hrsg.): An
Anthology of Women's Rhetoric(s). Pittsburgh PA 2001; Clark, S.: "Historicizing the Rheto-
ric of Masculinity, Violence, and Sentimentality." In: JAC. A Journal of composition theory
Ames, IA. 2001. Spring 21 (2). S. 411-20.

Perspicuitas. INTERNET-PERIODICUM FUR MEDIAVISTISCHE SPRACH-, LITERATUR- UND KULTURWISSENSCHAFT.
http://www.perspicuitas.uni-essen.de/



http://www.perspicuitas.uni-essen.de/

-2- Perspicuitas

schaften und Kinste moglich war. Eine zusammenfassende kurze Biographie zum
Leben der Aspasia uberliefert uns Harpokrates. In seinem Lexikon nennt er unter
dem Stichwort Aspasia einen mit diesem Namen bezeichneten Dialog des Aischines
mit Verweis auf Lysias als seine Quelle und vermerkt nach der Uberlieferung im Pla-
tonischen Dialog Menexenos, dass Aspasia oft mit Sokrates und dessen Anhangern
zusammen getroffen und eine Lehrerin des Perikles gewesen sei. Hier wird von ihr
behauptet: "Es scheint, dass sie die Ursache fur zwei Kriege gewesen ist."? Eine An-
klage wegen Kuppelei und Gottlosigkeit im Jahre 433/432 v. Chr., ihre Beteiligung
am Samanischen Krieg und am Megarithischen Psephisma wahrend ihres Aufenthal-
tes in Athen sind durch die zeitgendssischen Dichter der romischen Geschichts-
schreibung vermittelt worden.’

Geht man von einer Lebenszeit von siebzig Jahren und einer Geburt um 460 v.
Chr. aus, so lasst sich spekulieren, dass Aspasia 445 v. Chr. als
Flnfundzwanzigjahrige den sechzigjahrigen Perikles heiratete. Eine frihere Geburt
(etwa 470 v. Chr.) wurde sie als gleichaltrig mit Sokrates erscheinen lassen und
lediglich die Authentizitat des nicht erhaltenen Dialogs des Aischines, dessen
Geburtsjahr als 390 v. Chr. angenommen wird, in Frage stellen. Ein gesichertes
Ereignis, das in das Jahr 433/432 v. Chr. fallt, ist der Aufenthalt und die Anklage der
Aspasia in Athen. Demnach musste sich Aspasia nach dem Tode des Perikles der
erwahnten Anklage ausgesetzt gesehen haben. Zu diesem Zeitpunkt waren Platon
funf Jahre und Xenophon drei Jahre alt. Eine authentische Uberlieferung der Reden
des Aspasia durch diese Schuiler des Sokrates durfte erst nach 415 v. Chr.
wahrscheinlich sein, ein Zeitpunkt, zu dem beide das 15. Lebensjahr Uberschritten
hatten. Sind die Uberlieferung des parallelen zeitlichen Zusammentreffens von
Perikles und Aspasia bis zum Jahre 420 v. Chr. und die Lehrtatigkeit des Sokrates
und seine Ausbildung durch die vermutlich gleichaltrige oder etwas jungere Aspasia
gesichert, so stellt Aischines Dialog als authentischer (Text)-Zeuge im Sinne des
Hoérens der Rede fur den von ihm verfassten Dialog durch seine Geburt im Jahre
390 v. Chr. ein Problem dar. Sollte Aischines die Rede der Aspasia als authentisches
Gesprach zwischen ihr, Xenophon und seiner Frau uberliefert haben, so musste
Aspasia ein sehr langes Leben gehabt haben. Die Uberlieferung des Dialogs Aspasia
durch Aischines, der 315 v. Chr. auf Rhodos starb, lieRe sich auch durch eine
nachtragliche, nicht zum Zeitpunkt, an dem der Dialog stattfand, vorgenommene
schriftliche Dokumentation erklaren. Wie wir eingangs erwahnten, handelt es sich bei
dem OEuvre, das zu einer Bibliothek auf Rhodos gehdrte, um ein der Aspasia
zugeschriebenes Werk, das eine potentielle Quelle fur das Werk des Aischines
darstellen kdnnte.

Perikles 500 - 429
Sokrates 470 -399

Harpocrationis lexicon in decem oratores atticos ex recensione Guliemi Dindorfii. Hrsg.
von W. DINSDORF. Tomus |. Groningen 1969, S. 61-62. Ubersetzung aus dem Griechi-
schen von der Verfasserin.

3 Kytzler, B.: Frauen der Antike. Von Aspasia bis Zenobia. Zirich 1994, S. 35-36. Siehe
auch die Uberlieferung des Aspasia-Bildes in der Komddie in: Schwarze, J.: Die Beurtei-
lung des Perikles durch die attische Komddie und ihre historische und historiographische
Bedeutung. Minchen 1971, S. 100f., 112f.

Perspicuitas. INTERNET-PERIODICUM FUR MEDIAVISTISCHE SPRACH-, LITERATUR- UND KULTURWISSENSCHAFT.
http://www.perspicuitas.uni-essen.de/



http://www.perspicuitas.uni-essen.de/

-3-  Perspicuitas

Platon 428 - 348
Xenophon 430 - 354
Aischines 390 - 315
Aspasia 465 - 390

Relative Chronologie:
Spekulativen Lebensdaten von Personen im Perikleischen Zeitalter

Nach MADELEINE HENRYs Arbeit Uber Aspasia von Miletus Prisoner of History war
ein Alkibiades von Athen im Jahre 460 v. Chr. verbannt worden. Alkibiades d. A.
konnte sein Exil in Milet, lonien verbracht haben, wo er die alteste Tochter des
Axiochus von Miletus heiratete. Zehn Jahre danach, gegen Ende seiner
Verbannungszeit, kehrten Alkibiades, seine Frau und zwei S6hne nach Athen zurtck
zusammen mit einer jungen, verwaisten Stieftochter, Aspasia. Bedingt durch ein
neues Gesetz fir Immigranten konnte Aspasia keine legitimen Kinder gebaren.
Lysikles, ein Schafhandler von niederer Geburt, wurde nach dem Tod des Perikles
ihr Gefahrte.*

Den hier vorgeschlagenen Lebensdaten Aspasias — 465 bis 395 — liegt die
Uberlegung zugrunde, dass Aspasia bei ihrer Heirat mit Perikles zwanzig Jahre oder
alter war. Zur Zeit der Revolte von Samos war sie in ihrem zweiundzwanzigsten bis
sechsundzwanzigsten Lebensjahr. Als sich das Psephisma von Megara ereignete,
432 v. Chr., ware sie dann dreiunddreilig Jahre alt gewesen. Bei Aristophanes findet
sich der Hinweis, dass Aspasia in die Auseinandersetzungen verwickelt war und
dieses dann der Ausloser des Krieges war und auch zu ihrem Prozess fuhrte. Die
Entscheidungen um Kerkyra, Poteidaia und vor allem auch das Psephisma gegen
Megara wurden wesentlich von Perikles mitgetragen. Das Megarische Psephisma
fuhrt zum Bruch mit dem Peloponnesischen Bund.®> Athen schlieRt 432 v.Chr. auf
Perikles' Betreiben Megara vom Bund aus. Die Revolte von Samos ist 441 bis 439 v.
Chr. anzusetzen. Perikles trennte sich 445 B.C. von seiner ersten Frau.

Der Eintrag 'Aspasia’ in der Suda folgt dem Lexikon des Harpokration, das als Le-
xikon der Redner Griechenlands die Etabliertheit der Rednerin Aspasia untermauert,
und bezeichnet Aspasia von Milet als 'geschickt im Umgang mit Worten' und 'Lehre-
rin' des Perikles.® Aspasia wird als Ursache des Samianischen und Peloponnesi-
schen Krieges betrachtet. Suda merkt an, dass zwei Kurtisanen namens Aspasia
existierten, von denen Perikles zu einer Kontakt gehabt habe:

Sie wurde allgemein bekannt. Sie stammte aus Milet, geschickt im Umgang mit
Worten. Man sagt, sie war zugleich Lehrerin und Geliebte des Perikles. Man geht
davon aus, dass sie fur zwei Kriege verantwortlich war, den Samianischen und den

* Vgl.: HENRY, M.: Prisoner of History. Aspasia of Miletus and her biographical tradition.
Oxford 1997, S. 48-56.

°® THUKYDIDES: Geschichte des Peneponnesischen Kriegs. Hrsg. von H. VRESTKA und
W. RINNER. Stuttgart 2000. 1, 23, 42, 67, 139.

® SUDA. Hrsg. von D. WHITEHEAD. Stoa Consortium online. Http://www.stoa.org/sol/. Ad-
ler-Nummer Alpha 4202.

Perspicuitas. INTERNET-PERIODICUM FUR MEDIAVISTISCHE SPRACH-, LITERATUR- UND KULTURWISSENSCHAFT.
http://www.perspicuitas.uni-essen.de/



Http://www.stoa.org/sol/
http://www.perspicuitas.uni-essen.de/

-4 Perspicuitas

Peloponnesischen. Es scheint aus so, dass Perikles mit ihr ein uneheliches Kind mit
dem selben Namen, Perikles, hatte.

Es gab zwei Kurtisanen namens Aspasia. Perikles hatte sexuellen Umgang mit
einer von ihnen, und provoziert durch Arger durch sie verfasste er das Dekret gegen
die Megarer, das ihnen den Aufenthalt in Athen verbat.

[...] Aspasia war ein Sophistin und eine Lehrerin rhetorischer Prinzipien. Spater
wurde sie seine Gattin.’

Die Suda Uberliefert neben der weiblichen Form 'Aspasia’, die zum einen als Red-
nerin gilt und deren Namen zum anderen zwei Hetaren zugeschrieben wird, auch die
mannliche Form Aspasios flr Sophisten.8 Die Namensgleichheit bzw. Ahnlichkeit von
drei Personen ist somit eine mdgliche Quelle der Verwechslung und der sich dadurch
etabliert habenden Darstellung der Rednerin. In der Suda ist ein Aspasios von
Byblos als ein Zeitgenosse des Aristides und Hadrian, der als Sophist tatig war, er-
wahnt. Aspasios ist Verfasser der Schriften Uber Byblos und Uber Figuren und De-
klamationen. Aspasios von Tyre war ein Sophist und Historiker, der eine Geschichte
von Epirus und ein Handbuch zur Rhetorik, eine rhetorike techne, verfasste.’ Bei
Aischines wird die Form Aspasios tberliefert.® Auch bei Philostratus werden nur
mannliche Formen Uberliefert.™ Aspasia durfte sowohl Manner als auch Frauen in
Rhetorik und Okonomie unterrichtet haben. Aspasias Werk gegeniiber Perikles diirf-
te sich als "ghost writing" von Perikles' Reden wie der Leichenrede bezeichnen las-
sen. Quellen sind neben Platon und den zeitgendssischen Komdoddien-Dichtern wie
Kratinos, Cheironos, Eupolis und Demen, die jedoch das historische Bild verzerren,
Xenophons Memorabilia (2.6.36), Xenophons Okonomie (3.14), Aristophanes' A-
charnier (516-539), Lukians Imagines (17). Plato (Menexenus), Aischines von Sphet-
tus (Aspasia), Antisthenes (Aspasia) und Plutarch (Leben des Perikles, (25.1), (31.1-
32.6), (24.11-12)) wie auch Cicero (De Inventione) ordnen sie als Rhetorikern ein.

Kritik und Kommentar der Quellen
Zur Quellentuberlieferung

Primarquellen sind nicht erhalten. Die Sekundarquellen bestatigen aber Aspasias
Tatigkeit als Rhetorik. Mit dem Namen Aspasias als Autorin ist eine Inschrift auf

" SUDA. Http://www.stoa.org/sol/. Adler-Nummer Alpha 4202. Ubersetzung der Verfasserin.

® Daub, A.: Studien zu den Biographika des Suidas. Freiburg und Tubingen: Mohr 1882, S.
40-41. Das Oxford Classical Dictionary verweist auf die Uberlieferung bei Suidas (Third
Edition. Edited by S. Hornblower and A. Spawforth. Oxford, New York: Oxford University
Press 1996, S. 192.

® SUDA. Http://www.stoa.org/sol/. Adler-Nummer Alpha 4204.

1% Scholia Graeca in Aeschinem et Isokratem ex codicibus aucta et emendata edidit Gulie-
mus Dindorfius. Hrsg. von W. DINSDORF. Hildesheim 1970, S. 126.

Glenn, Ch.: "Sex, lies, and manuscript. Refiguring Aspasia in the history of rhetoric." In:
College composition and communication. Champaign lll. [u.a.]). Bd. 45. 1994. 2, S. 180-
199.

" Avotins, I.; Avotins, M. Milner: An Index to the lives of the Sophists of Philostratus. Hildes-
heim, New York 1978, S. 40.

Perspicuitas. INTERNET-PERIODICUM FUR MEDIAVISTISCHE SPRACH-, LITERATUR- UND KULTURWISSENSCHAFT.
http://www.perspicuitas.uni-essen.de/



Http://www.stoa.org/sol/
Http://www.stoa.org/sol/
http://www.perspicuitas.uni-essen.de/

-5-  Perspicuitas

Rhodos erhalten, die als Inventarliste einer Bibliothek diente.'? Die reichen Epheben
vermachten Bibliotheken in Griechenland Schriftrollen. Man kennt sogar in Stein ge-
meillelte Bestandskataloge wie den auf Rhodos. Derartige Prosatexte waren sehr
selten. Auf Rhodos fand man eine solche Inventarliste von Prosatexten zur Rhetorik
in alphabetischer Reihenfolge mit den Namen von Hegesias, Lobredner Athens, As-
pasia, Alkibiades, Theodektes” und Theopompos’.13 Nach diesem Verzeichnis hatte
Aspasia Uberregionale Bekanntheit. Zur Frage der Quellen, welche die Rednerin er-
wahnen und ihre Lehrtatigkeit ndher beschreiben, finden sich —in der Uberlieferung
zumindest als Werktitel - Quellen.

Die romischen Autoren zur Rhetorikgeschichte tradieren Material, das als auf-
schlussreich hinsichtlich der Lehrmethoden der Rednerin gelten darf. Fragmente ei-
nes Dialogs des Aspasia mit Xenophon — moglicherweise handelt es sich hier um
eine Zitatibernahme oder Variation aus dem Werk des Aischines - sind bei Cicero in
der Schrift De inventione und in Quintilians Institutio Oratoria Uberliefert.* Auf-
schlussreichsten Material sind neben dem nicht erhaltenen Dialog Aspasia des Xe-
nophon die Platonischen Dialoge, in denen Aspasia erwahnt wird. Die Rede Aspasi-
as auf die flr das Vaterland Gestorbenen, die in dem Platonischen Dialog Menexe-
nos von Sokrates widergegeben wird, Uberliefert Cicero in seinen Tusculanae dispu-
tationes und De Oratore." Ein Dialog Aspasia des Aischines ist unter den Schriften
des Redners, der Gegner des Demothenes war, nicht erhalten. Von Antisthenes und
Antisthenes wird auch ein Buch mit Namen Aspasia erwahnt.*® In der Suda finden wir
unter dem Eintrag "Aischines” den Hinweis, das dieser ein Sokratischer Philosoph
war, der von Lysanias von Sphettos abstammte und die Dialoge Miltiades, Kallias,
Rhinon, Aspasia, Axiochos, Telauges, Alkibiades, Phaidon, Polyainos, Drakon, Ery-
xias, Uber Ausgezeichnetheit, Erasistratoi und Skythikoi verfasst hatte. So war
Aischines moglicherweise auf dieses Genre spezialisiert, in dem auch Aspasia von
ihm dargestellt wurde.’

Aspasia von Milet war eine einflussreiche Intellektuelle und aktiv in den inneren
Kreisen des politischen und intellektuellen Lebens zur Zeit von Perikles bzw. Sokrati-
scher und Platonischer Schule engagiert. Sie war ein Hauptmitglied des Periklei-
schen Kreises. Sokrates und seine Freunde besuchten ihre Lehrvortrage in Philoso-
phie und Rhetorik. Ab 445 v. Chr. ist eine Heirat mit Perikles und spatestens seit die-
sem Zeitpunkt Aspasias Wirken als rhetorische Autoritat in Perikleischen Interesse

2 Blum, R.: "Die Literaturverzeichnung im Altertum und Mittelalter. Versuch einer Geschichte
der Bibliographie von den Anfangen bis zum Beginn der Neuzeit." In: Archiv flir Geschich-
te des Buchwesens. Bd. XXIV, Lfg. 1 — 2. Frankfurt am Main 1983, S. 185-187.

* Vgl. zur Inschrift auf Rhodos: BLUM (wie Anm. 12), S. 185-187.

“ CICERO, M. T.: De inventione. Hrsg. und Ubers. von T. NuBlein. Disseldorf 1998. I. 31;
QUINTILIAN, M. F.: Institutio oratoria. Hrsg. von H. RAHN. Band 2. Buch V-XII. Darmstadt
1972. 5, 11, 18.

'® CICERO, M. T.: Tusculanae disputationes. Gesprache in Tusculum. Deutsch und Latein.
Hrsg. und Ubers. von E. A. KIRFEL. Stuttgart 1997. V. Kap. 12; CICERO, M.T.: De oratore.
Hrsg. und Ubers. von H. MERKLIN. Stuttgart 1997. Kap. 44.

'® Fabricius, J. A.: Bibliotheca graeca sive notitia scriptorum veterum graecorum. Vierte Aus-
gabe. Band 3. Hamburg: Bohn.1791, Anmerkung S. 693.

" SUDA. Http://www.stoa.org/sol/. Adler-Nummer Alphaiota 346.

Perspicuitas. INTERNET-PERIODICUM FUR MEDIAVISTISCHE SPRACH-, LITERATUR- UND KULTURWISSENSCHAFT.
http://www.perspicuitas.uni-essen.de/



Http://www.stoa.org/sol/
http://www.perspicuitas.uni-essen.de/

-6-  Perspicuitas

anzunehmen. So durfte sie als Rednerin im Sinne eines Rhetors und weniger als
vom Sokratischen Kreise den Platonischen Schriften nach stark abgelehnte sophisti-
sche Autoritat gelten. Es ist interessant, dass der sonst die Sophisten ablehnende
Sokrates die Aspasia als Rednerin extrem wertschatzt.

Eine weitere Quelle sind Allusionen and Fragmente der Komddiendichter. In Die
Acharnier von Aristophanes wird Aspasia beschrieben; Megaritische Produkte
gelangen nach Athen und auch eine Konkubine namens Simaétha. Megariten
stehlen zwei Konkubinen von Aspasia und I6sen so den Krieg aus. Der Frauenraub
als causa belli kann hier nur grof3e Bedeutung haben, wenn diese Frauen entweder
politisch wissend oder einflussreich waren oder diese Tat als erhebliche Provokation
empfunden wurde. Zumindest kam ihnen eine Bedeutung zu, und Perikles ruft nach
seiner Demonstration von Blitz und Donner zum Krieg auf. Nach Aristophanes wird
dann Aspasia von dem Komddienschreiber Hermippus angeklagt, freie Frauen zu
Konkubinen des Perikles gemacht zu haben.

Unter den griechischen Quellen, die Uber Aspasias Kontakt zu Zeitgenossen
Aufschluss geben, sind auch zwei Dialoge Platons zu nennen. Auf den
Anachronismus im Menexenos, in dem Aspasia als Verfasserin einer Rede, die ein
rund vierzig Jahre spateres Ereignis thematisiert, erwahnt wird, wurde bereits
hingewiesen. Auch andere Kriterien sind fur die Fraglichkeit der Authentizitat der hier
von Sokrates vorgetragenen Rede, die der Aspasia zugeschrieben wird, bei der
Analyse dieses Dialogs angeflihrt worden.” Platons Dialog ist auf die Wiedergabe
dieser vermeintlich von Aspasia gehaltenen Leichenrede auf gefallene Krieger
ausgerichtet, die nun Sokrates in ihrer Abwesenheit dem Menexenos vortragt. (Die
intertextuelle Dimension dieser Textstelle und ihre Interpretation wird unten
behandelt). Wieland Ubersetzt diese Stelle, in der es im die Frage geht, ob Sokrates
eine Rede vor der Volksversammlung halten wirde:

Du getrautst dich also, sagt Menexenus, diese Rede zu halten, wenn es dir vor
dem Senat aufgetragen wirde? Warum nicht, erwidert Sokrates, da ich das Gluck
gehabt habe, eine Lehrmeisterin in der Redekunst zu haben, die viele andre zu sehr
guten Redner gemacht hat, und darunter einen, der unter allen Griechen nicht seines
gleichen hat, den Perikles? - Wer ware diese, versetzt Menexenus, wenn du nicht die
Aspasien meinst? - Keine andere ! Sie und Konnus, des Metrobius Sohn, sind ja
beide meine Lehrmeister, jener in der Musik, Aspasia in der Rhetorik. [...] Aber zu
guten Glick horte ich erst gestern zu, als Aspasia, als von dem Vorhaben, eine
solche Rede halten zu lassen, gesprochen wurde, sich Uber diesen Gegenstand
[gemeint ist die Leichenrede] vernehmen liel3, und uns auf der Stelle zeigte, was
dariiber zu sagen ware. '

Wir konnen diesem Dialog entnehmen, dass zunachst eine offentliche Rede als
Desiderat vom Volksversammlung betrachtet wurde, woraufhin sich interessierte
Redner Uber die rhetorischen Erfordernisse von Aspasia beraten lieRen und diese
offensichtlich Reden hielt oder an der Konzeption beteiligt war. Offensichtlich hatte

' PLATON. Werke in 8 Banden. Griechisch und deutsch. 2. Band. Hrsg. von G. Eigler.
Darmstadt 1978, S. 223. Vgl. auch die Anmerkungen in: FABRICIUS (wie Anm. 16), S. 90.

' Wielands Werke. 15. Band. Prosaische Schriften 1. 1783-1794. Hrsg. von W. Kurrelmeyer.
Berlin 1930. S. 261.

Perspicuitas. INTERNET-PERIODICUM FUR MEDIAVISTISCHE SPRACH-, LITERATUR- UND KULTURWISSENSCHAFT.
http://www.perspicuitas.uni-essen.de/



http://www.perspicuitas.uni-essen.de/

-7-  Perspicuitas

Aspasia in diesem Rahmen eine Lehrtatigkeit inne, die sich an eine Mehrzahl von
Rednern richtete. In Platons Dialog wird nun im griechischen Original von Sokrates
entgegen der Uberlegung, dass seine Lehrerin ungehalten werden kénnte, wenn er
ihre Rede o6ffentlich bekannt gibt, diese Trauerrede dem Menexenos vorgetragen. Ist
es eine Ironie Platons, mit diesem Dialog verstehen geben zu wollen, dass die 6ffent-
lichen Reden aus dem Munde bzw. der Feder der Aspasia stammen? Wird so eine
politische Praxis des Perikleischen Zeitalters bekannt gemacht? Konnte sich Platon
durch derlei Indiskretionen gegenuber seinen Lesern der Bedeutung seiner bzw.
Sokrates' Person sicher sein?

Der Dialog beginnt mit dem einleitenden Gesprach mit Menexenos, dem Thema
der Wahl eines Leichenredners, dem Lob der bezaubernden Macht der Redner durch
Sokrates, der Betonung der Redebefahigung des Sokrates als Schiler der Aspasia
und der Ankundigung einer von Aspasia aufgesetzten Leichenrede. Die Leichenrede
behandelt die edle Abkunft der Athener, die Herkunft der Athener aus dem Lande
selbst, die Ausgezeichnetheit des Landes, die athenische Verfassung, die
Angemessenheit und den Grund der aristokratischen Gleichheitsverfassung und die
Taten Athens. Im Zusammenhang mit den Perserkriegen werden die Grof3e der
persischen Macht, das Unglick der Eretrier und der Sieg bei Marathon, der Seesieg
bei Salamis und seine Bedeutung, Platda und der Hohepunkt der Schlacht am
Eurymedon, die Freiheitskdmpfe der Hellenen, das ruhmvolles Verhalten im und
unmittelbar nach dem Peloponnesischen Krieg, die Gesinnung Athens nach dem
Krieg, die Zuflucht und Unterstitzerin der Bedrangten und die weitete Standhaftigkeit
gegen die Barbaren behandelt. Der letzte Teil geht auf die Gefallenen und die
Hinterbliebenen ein. Die Pflichten gegentiber den Hinterbliebenen und Ermahnungen
der Gefallenen an die S6hne sowie Worte des Trostes und Rat fur die Vater und
Matter werden erwahnt. Der Schluss verweist auf die helfende Tatigkeit des Staates.

Wieland verzichtet auf eine Ubersetzung.zo Diese Rede des Sokrates gilt fur Wie-
land, stellvertretend fur viele Philologen, welche die Platonischen Texte als fiktiv er-
achten genannt, als nichtauthentische Rede. Denn Wieland ordnet prinzipiell die Pla-
tonischen Dialoge, und somit auch die Rede der Aspasia, in der die Kriege Athens
gegen Hellenen und Barbaren beschrieben werden, der Fiktion zu.2t Wir jedoch kon-
nen dem Dialog die Funktion der Aspasia innerhalb der politischen Beredsamkeit wie
auch ihre Lehr- und Vermittlungstatigkeit gegenuber Rednern entnehmen. Der Dialog
beginnt mit der Provokation des Sokrates Uber die Leichtfertigkeit der Redner und
fuhrt zu der Aufforderung des Menexenos, eine eigene Rede zu halten. Diese halt
Sokrates im Namen seiner Lehrerin Aspasia und beschliel3t sie auch mit den Worten,
dass Mexenenos soeben die Rede der Aspasia von Milet gehdrt habe. Daraufhin
betont Menexenos die Seltenheit dieser Frau, und Sokrates schlagt vor, Aspasia

2epbd., 2. Band. 1909. S. 202-203.

2 ebd., S. 263. Gauss beruft sich auf Sven Lénberg und spricht von einer politischen Satire
in diesem Dialog, die jedoch andererseits nach Ciceros Uberlieferung im 151. Abschnitt
des Buches vom Redner anderen Reden ahnlicher Art als Vorbild diente (Gauss, H.: Phi-
losophischer Handkommentar zu den Dialogen Platons. Bern 1956. S. 224. Eine Satire
wirde ebenso die gesamte Person des Sokrates und seines Lebens in Frage stellen und
ist daher unwahrscheinlich. Die “satirischen” Ansatze finden sich bei zeitgendssischen Po-
eten, die sich als politische Attacken gegen die Aspasia und Perikles gerichtet gehabt ha-
ben kdnnten.

Perspicuitas. INTERNET-PERIODICUM FUR MEDIAVISTISCHE SPRACH-, LITERATUR- UND KULTURWISSENSCHAFT.
http://www.perspicuitas.uni-essen.de/



http://www.perspicuitas.uni-essen.de/

-8-  Perspicuitas

gemeinsam aufzusuchen, worauf sich Menexenos sich als Bekannter der Aspasia zu
erkennen gibt. Sokrates bietet sich daraufhin an, Menexenos vertraulich weitere Re-
den der Aspasia mitzuteilen. Die Leichenrede auf die Gefallenen Krieger, die aus
dem Munde des Sokrates vorgetragen wird, lieRe sich als eine Konkurrentin gegen-
uber der Rede des Thucydides verstehen. Eine Grabrede des Perikles, die mogli-
cherweise aus dem Mund bzw. der Feder der Aspasia stammte, wird im Dialog
Phaedrus erwahnt. Somit stellte der Menexenos ein Friuhwerk des Platon dar. Als
rhetorische Leistung — die Rede auf die Gefallenen war Praxis der politischen Rede-
gattung, des genos symboleutikon — kann diese Rede des Sokrates in jedem Fall
gelten. Sollte Platon seine eigene rhetorische Leistung als Schriftsteller hier in Hin-
blick auf Sokrates und Aspasia autorisiert haben, indem er ein spateres Ereignis
wahlte? Ist der Textteil der Rede kein genuiner oder veranderter Bestandteil des Dia-
logs?

Ein weiterer Text, der die Verbindung Aspasias mit dem Kreis der Athener um So-
krates bezeugt, ist in Xenophons Schrift (iber die Okonomie zu finden, in der im 3.
Kapitel eine Unterredung zwischen Sokrates und Kritobulus Uber Aspasia
wiedergegeben wird. In diesem Dialog rat Sokrates in Wielands Ubersetzung seinem
Dialogpartner: "Ubrigens empfehle ich dir die Aspasia, die dir Uber diese ganze
Materie mit viel groRerer Sachkenntnis sprechen kann als ich."® Nach der
Uberlieferung dieser Dialoge war die Vorbildlichkeit der Redekunst Aspasias nach
der Beurteilung der Athener Mitburger unzweifelhaft. Wie wir jetzt im folgenden
sehen, ist die Okonomie ein Bereich, den Aspasia in der Rhetorikpraxis
thematisierte. Indirekt sind bei Cicero eine Rede der Aspasia in Form eines
dialektischen Gesprachs zwischen ihr und Xenophon und eine Rede in Form des
Gesprache im Menexenos-Dialog von Platon erhalten. In De Inventione (I, 51-52)
veranschaulicht Cicero die Induktion (inductio) an der Rede (oratio) der Aspasia an
Xenophon und seine Gattin:

.l nductio estoratio, quae rebus non dubiis captat assensionem eius, quicum
instituta est; quibus assensionibus facit, ut illi dubia quaedam res propter
similitudinem earum rerum, quibus assensit, probetur. Velut apud Socraticum
Aeschinen demonstrat Socrates cum Xenophontis uxore et cum ipso Xenophonte
Aspasiam locutam:

"Dic mihi, quaeso, Xenophontis uxor, si vicina tua melius habeat aurum, quam tu
habes, utrum illudne an tuum malis?"

"lllud", inquit. "Quid, si vestem et ceterum ornatum muliebrem pretii maioris
habeat, quam tu habes, tuumne an illius malis?"

Respondit: "lllius vero."

"Age sis," inquit, "quid? Si virum illa meliorem habeat, quam tu habes, utrumne
tuum virum malis an illius?" Hic mulier erubuit.

Aspasia autem sermonem cum ipso Xenophonte instituit.

"Quaeso," inquit, "Xenophon, si vicinus tuus equum meliorem habeat, quam tuus
est, tuumne equum malis an illius?"

"lllius," inquit.

"Quid, si fundum meliorem habeat quam tu habes, utrum tandem fundum habere
malis?"

22 \Wielands Werke (wie Anm. 15), 2. Band. S. 263.

Perspicuitas. INTERNET-PERIODICUM FUR MEDIAVISTISCHE SPRACH-, LITERATUR- UND KULTURWISSENSCHAFT.
http://www.perspicuitas.uni-essen.de/



http://www.perspicuitas.uni-essen.de/

- Perspicuitas

"lllum," inquit, "meliorem scilicet."

"Quid, si uxorem meliorem habeat, quam tu habes, utrum <tuamne an> illius
malis?"

Atque hic Xenophon quoque ipse tacuit.

Post Aspasia: "Quoniam uterque vestrum," inquit, "id mihi solum non respondit,
quod ego solum audire volueram, egomet dicam, quid uterque cogitet. Nam et tu,
mulier, optimum virum vis habere et tu, Xenophon, uxorem habere lectissimam
maxime vis."

Ubersetzung :

“Die Induktion ist eine Art der Rede, die mittels der Tatsachen, die nicht zweifelhaft
sind, die Einwilligung der Person zwingt, an die sie gerichtet wird. Durch diese
Einwilligungen veranlasst sie die Person sogar, etwas zu genehmigen, was
zweifelhaft ist, aufgrund seiner Ahnlichkeit zu jenen Sachen, zu denen er zugestimmt
hat; so wie bei Aischines Aspasia mit Xenophons Frau und mit Xenophon selbst
redet:

"Sag mir bitte, Gattin des Xenophon, wenn deine Nachbarin besseres Gold als du
besitzt, ob du dein oder ihr Gold lieber willst?"

"lhrs", sagte sie. "Angenommen, sie hat Kleider und andern Schmuck fur Frauen
von kostbarerer Qualitat als diejenigen, die du hast, bevorzugst du dann ihre oder
deine Dinge?"

"Mit Sicherheit ihre", antwortete sie.

"Weiter geht’s", sagte Aspasia. "Angenommen, sie habe einen besseren
Ehemann als du, wirdest du dann lhren oder den eigenen Ehemann bevorzugen?"

Auf diese Frage hin errotete die Frau. Aber Aspasia fing eine Unterredung mit
Xenophon selbst an.

"Ich frage dich, Xenophon", sagte sie, "wenn dein Nachbar ein besseres Pferd hat
als du, bevorzugst du dann sein oder dein eigenes Pferd?"

"Seins ", sagte er.

"Nehmen wir an, dass er einen besseren Bauernhof hat als der, den du
bewirtschaftest, dann mdchte ich wissen, ob du diesen zu besitzen vorziehen
wulrdest?"

"Zweifelsohne", sagte dieser, "dasjenige, was das beste ist."

"Angenommen, er hat eine bessere Frau, als du, wirdest du seine Ehefrau
bevorzugen?"

Auf diese Frage hin verstummte Xenophon.

Dann sprach Aspasia.

"Da jeder von euch vermeidet, mir die Frage zu beantworten, die das einzige war,
was ich beantwortet haben mochte, erklare ich euch, was jeder von euch denkt; bei
dir, Ehefrau, ist es der Wunsch, den besten Ehemann zu haben und fur dich,
Xenophon, der intensive Wunsch, die ausgezeichneteste Frau zu haben. «23

Im Zusammenhang mit dieser Rede stellt das hier aufgezeigte Verfahren der In-
duktion, das Aspasia zugeschrieben wird, einen wichtigen Hinweis auf die dialekti-
sche Lehrmethode der Aspasia dar und ihre Nahe zu der Sokratischen Fragetechnik.
Die systematische Infragestellung von Sachverhalten und der Ahnlichkeit der Dinge

2 CICERO (wie Anm. 15), 1, 31. Ubersetzung aus dem Lateinischen von der Verfasserin.

Perspicuitas. INTERNET-PERIODICUM FUR MEDIAVISTISCHE SPRACH-, LITERATUR- UND KULTURWISSENSCHAFT.
http://www.perspicuitas.uni-essen.de/



http://www.perspicuitas.uni-essen.de/

-10- Perspicuitas

(similitudo rerum) wird von Aischines am Beispiel der beiden von Aspasia Befragten
veranschaulicht. Im Dialog Menexenos weist Sokrates darauf hin, dass er durch As-
pasia in der Rhetorik ausgebildet wurde. Sokrates selbst bezeichnet seine Technik
der Befragung bekanntlich als Hebammenkunst (Maieutik) wegen des insistierenden
Fragens, bis die richtige Erkenntnis gewonnen ist. Richtiges Sachwissen ist fur Sok-
rates gleichbedeutend mit richtigem Handeln. Die Ahnlichkeit zwischen der dialekti-
schen Redetechnik des Sokrates und der Technik der Induktion Aspasias ist offen-
sichtlich. Hinsichtlich der Uberlieferung der beiden Redetechniken treffen wir auf &hn-
liche Bedingungen. Beide wurden durch dialektische Gesprache Uberliefert. Sollten
diese Reden nur indirekt durch Dritte Uberliefert sein, so liegt bei beiden Lehrern die
Tradition der Uberlieferung eines miindlich gehaltenen Vortrags nahe. Sokrates lebte
von 470 bis 399 v. Chr.. Xenophon von 430 bis 354 v. Chr.. Uber die Lebensdaten
Aspasias ist nichts bekannt. Sollte sie gleichermalien Zeitgenossin des Sokrates und
des Xenophon gewesen und somit der Dialog authentisch sein, so kann er wohl nur
aus der Zeit zwischen ca. 410 bis 354 v. Chr. stammen. Perikles, der Aspasia als
zweite Frau heiratete, lebte zwischen 500 und 429 v. Chr.. Wir kénnen vermuten,
dass Aspasia um das Jahr 400 v. Chr. oder frUher geboren wurde, somit von und
nach dem Jahre 380 V. Chr. rund zweit Jahrzehnte Zeitgenossin des Sokrates zu
sein und bis Mitte des vierten Jahrhunderts oder langer lebte.

Gattungsgeschichtliche Aspekte der Formen des Dialogs zwischen Oralitat und
Literalitat

Die Quellenlage, die sich im Zusammenhang mit der Person Aspasia bietet, ist
geradezu ein paradigmatischer Anlass, sich mit der literarischen Beschaffenheit des
Dialogs im Umkreis der Platonischen Schule zu beschaftigen. Sokrates bediente sich
der Dialektik, einer Methode der Wahrheitssuche, die aus dem Wechselspiel von
Frage und Antwort entsteht. Die Beliebtheit des Dialogs als Darstellungsform von
Philosophie lasst sich zum einen damit erklaren, dass er eine Form der Wiedergabe
der Lehre im Sinne einer Ausbildung mit dem Schwerpunkt der Erinnerung und
Wiedergabe (vergleichbar der Ubungsrede, der Chriae, der Rhetoriker) ist. Sollten
die Gesprache de facto stattgefunden haben, so wurden sie historisch fixiert und
erlangten die Funktion eines Dokuments. Der Dialog als eine literarisch-fiktionale
Form wurde eine Darstellung der Lehre im Sinne der Philosophen bekraftigen. Bei
den Platonischen Dialogen treffen wir zum einen auf extrem durch Logik formalisierte
Formen, zum anderen auf literarische Bestandteile, die wie die Rede der Aspasia
rein narrative Elemente darstellen, die ggf. im Diskursverlauf Elemente der
Argumentation sein kdnnen. Gegenuber Platon ist Xenophon als Autor von weitaus
grolierer Bedeutung fur die historischen Forschung. Die Dialoge stellen auf jeden
Fall eine 'Archivleistung' im eigenen Interesse der nur mundlich Lehrenden dar, die
aber neben der oralen Tradition der Lehre auch schriftiche Quellen zulassen. Wir
stoRen hier auf die Frage, in wie weit Literalitdt und Oralitat sich qualitativ
entsprechende Formen der Wissensvermittiung darstellen und als Medien
hinsichtlich ihrer Uberlieferung von Informationen von gleichem Wert sind.

Die Frage nach Historizitat und Fiktionalitat von Ereignissen wird durch die Ver-
bindung von Oralitat und Literalitat, die literarische Form des Dialogs und den Dialog
als rednerische Form, am Beispiel des Dialogs der Aspasia deutlich. Auch hinsicht-
lich der Beziehung zwischen primarer Oralitat des Dialogs und sekundarer nachfol-

Perspicuitas. INTERNET-PERIODICUM FUR MEDIAVISTISCHE SPRACH-, LITERATUR- UND KULTURWISSENSCHAFT.
http://www.perspicuitas.uni-essen.de/



http://www.perspicuitas.uni-essen.de/

-1- Perspicuitas

gender Literalitat als schriftliche Kopie des Gesagten bzw. als fiktionale Literatur, die
nicht auf eine primare orale Quelle zurtckverweist. Mit anderen Worten: Wir stehen
hier mit den Dialogen sowohl einer gattungsgeschichtlichen Untersuchung von einer
speziellen Literaturgattung gegenuber als auch der Frage nach den Bedingungen
von historischer Uberlieferung, die Quellen der Oralitat und Literalitdt unterliegen.
Gattungsgeschichtlich lasst sich der Dialog als didaktische Literatur sowohl in Hin-
blick auf die Ausbildung der Schuilerschaft als auch auf spateres Lehrmaterial , auf
das die Forschung angesichts der Platonischen Akademie Wert legte, klassifizieren.
Wurden durch die Dialoge von den Schulern Platons Lehren systematisiert und lehr-
bar gemacht? Die Texte stellen fiir die Schiiler in erster Linie eine schriftliche Ubung
in der Darstellung des Gesagten und gewissermalien eine Mimese der Argumentati-
on dar. Die Dinge, um die es sich handelte, wie auch die Personen, die soziologisch
den unterschiedlichsten Gruppen angehorten, waren zweitrangig. Ebenso wie in an-
deren Literaturgattungen gibt es intertextuelle Beziehung zwischen Texten, die die
Lehrfunktion des Dialogs stlitzten. So findet sich sowohl bei Platon als auch bei Xe-
nophon ein Gastmabhl.

Typologische Klassifikation
Aus dem Verhaltnis zwischen Oralitat und Literalitat ergeben sich textkritische
Aspekte der Uberlieferung:

Oraler Dialog (priméar) Oraler Dialog (priméar)
Literaler Dialog (sekundar) Literaler Dialog (primaér)
Der primére Dialog dient Keine Referenz zwischen
als Referenz oralem u. literalem Dialog
Authentischer Dialog Fiktionaler Dialog

Typen des Dialogs

Einem authentischen Dialog kommt eine Entsprechung zum oralen Dialog zu.
Dieser Typus ist generell historisch. Fragen, die an den Text gerichtet sind, beziehen
sich auf die Authentizitat einzelner Textteile. Demgegeniber hat der Typus des
fiktionalen Dialogs keinen Rlckbezug auf einen oralen Dialog und ist somit kein
Zeuge eines oralen Sprechakts.

An dieser Stelle stellt sich die Frage, in wie weit sich die dialektische Literatur, die
zur Dokumentation der Lehren Verwendung fand, als literarische Form behauptet.
Stellt sie als historisches Dokument historische Ereignisse im Sinne eines
Gedachtnisprotokolls und somit eine rhetorische Ubung dar oder ist sie eine im
nachhinein literarisierende, wenn nicht gar poetische Form der Lehrliteratur.

Zur formalen Unterscheidung der Dialoge lasst sich folgendes Schema aufzeigen:

Perspicuitas. INTERNET-PERIODICUM FUR MEDIAVISTISCHE SPRACH-, LITERATUR- UND KULTURWISSENSCHAFT.
http://www.perspicuitas.uni-essen.de/



http://www.perspicuitas.uni-essen.de/

-12- Perspicuitas

Oraler (authentischer) Dialog Literarischer Dialog
Historisches Ereignis, authentisch Wiedergabe des oralen
Dialogs
Didaktische Funktion Bedingt rekursiv
auf den o. D. bezogen
Formalisiert nach Lehrmethoden Fiktional

Eigenschaften von oralem Dialog und literarischem Dialog

Die Frage nach der Bestimmung des Status der Authentizitat eines Dialogs ist
bestimmt durch die Qualitat der Wiedergabe des oralen (authentischen) Dialogs in
Form des literarischer Dialogs. (Der Begriff 'literarischer Dialog' ist hier wertfrei
gebraucht und will besagen, dass es sich um einen schriftliterarisch Uberlieferten
Dialog handelt.) Welche Kriterien stehen uns zur Verfugung, um den Status der
Authentizitat eines literarischen Dialogs naher zur bestimmen?

1. Werk-emanente Kriterien 2. Werk-immanente Kriterien

- Authentizitatsfrage des o. D. - Stilistika des Werkes
- Relation zwischen dem o. D., Autor und Werk - "Historische Qualitat”
hinsichtlich ihrer Zeit und Ortes - "Autorenstil”’

- Pragmatische Funktion des Werkes
Werk-emanente Kriterien und werk-immanente Kriterien

Mit dem literalen Dialog stellt sich nun die Frage nach dessen literarischer
Beschaffenheit. Grundsatzlich 1asst sich zwischen dem rein literarischen fiktionalen,
dem 'poetischen’ Dialog, dem hinsichtlich des Sachverhalts authentischen Dialog und
der authentischen Transkription unterscheiden. Wir kdnnen die Schriften der Schuler
nach dem letzten Typus als unmittelbare Mitschriften oder als Nachschriften
klassifizieren. Am Beispiel des Menexenos-Dialogs treffen wir auf ein Gesprach
zwischen Menexenos und Sokrates, in dem die Rede der Aspasia als narratives
Element eingebettet ist in einen diskursiven narrativen Kontext. Eine rein auf der
oralen Tradition und Memorierbarkeit beruhende schriftliche Leistung des Platon
scheint unwahrscheinlich. Wie, d.h. mit welchen Quellen, wurde dieser Monolog
integriert, und war dieses Montage-Verfahren Teil des didaktischen Konzepts bei der
Dialogerstellung? Im Falle der Quellen zur Aspasia ist der Dialog Aspasia —
Xenophon/Gattin, den Cicero uberliefert, mdglicherweise als Teil des Dialogs des
Aischines und somit als ein Quellentext aus der zweiten Generation der Platonischen
Schule zu betrachten. Der Dialog ist sehr formstreng gehalten, und es ist — wie oben
bereits erwahnt — aus Datierungsgrinden unwahrscheinlich, dass Aischines als
direkter Zeuge des Dialogs gelten kann. In Platons dialogischer Apologie des
Sokrates, die um 399 v. Chr. verfasst worden sein muss, wird jedoch ein Aischines
genannt. Nach dieser Quelle kdme Aischines dann doch als authentischer Zeuge der
Reden Aspasias in Betracht.

Perspicuitas. INTERNET-PERIODICUM FUR MEDIAVISTISCHE SPRACH-, LITERATUR- UND KULTURWISSENSCHAFT.
http://www.perspicuitas.uni-essen.de/



http://www.perspicuitas.uni-essen.de/

13- Perspicuitas

Zum Dialog Aspasia — Xenophon und dem Cicero-Fragment

Betrachten wir nun den anderen Fall der literarischen Produktion der Dialoge in
nicht-authentischer Uberlieferung:

Eine fiktionale Darstellung der Philosophen und ihrer Gesprachspartner wirde
einer gezielten Produktion von Lehrquellen gleichkommen und der Tradition
widersprechen, dass Platon selbst durch Dialoge des Sokrates belehrt wurde und
dieses Verfahren spater auch bei seiner eigenen Lehre verwendete. Wem wurden
solche Dokumente zu Nutzen kommen? Eine ehrende 'Archivieistung' oder eine
historische Dokumentation erscheinen als unublich, mithin unwahrscheinlich. Die
Platonische Akademie wird im Jahre 387 v. Chr. gegrundet. Erst fur sie stellen die
Dialoge ein potentielles Archiv bedeutender Lehrer dar. Im Unterschied zu Sokrates,
der nichts niedergeschrieben hat, ist das Werk seines berihmtesten Schilers Platon
schriftlich Uberliefert. Platon war jedoch kein Mann, der wie Sokrates auf den
Strassen lehrte. Auserwahlte Schiler aus besseren Kreisen trafen sich seit 485 v.
Chr. in der Akademie. Sollte Platon im Gegensatz zu vielen anderen Philosophen
nicht Lehrschriften abgefasst haben, sondern 'dramatische Dialoge', in denen sich
nicht der Autor selbst zu philosophischen Problemen und denkbaren Ldsungen
aulert, sondern seine Figuren, so wirde dieses auf eine praktische, weniger auf
Theorie ausgerichtete Schulung hindeuten. Ist das Verhaltnis zwischen Platon und
seinen Figuren als das eines Autors (im modernen Sinne) zu bestimmen? Selbst die
'fiktive Variante' der Produktion der Dialoge wirde nicht ausschlieRen, dass hier
historische Fakten Ubermittelt werden.

Die Frage, ob die Dialoge wirklich stattgefunden haben und von Platon oder
anderen Schilern mitgehort wurden, fuhrt zur Frage nach der Gestaltung des
Unterrichts. Es ist durchaus vorstellbar, dass ein Schiler seinen Lehrer begleitete
und so der Ubergang zwischen Lehre und Dialog flieBend war. Dies mag fiir den
nicht an eine Akademie gebundenen Sokrates und seine Schuler sogar
wahrscheinlich sein. Wie die relative chronologische Synopse (s.0.) veranschaulicht,
sind Sokrates und seine Schiler Xenophon und Platon als potentielle authentische
Zeugen von Sprechakten in ihren Dialogen Aspasia und Menexenos abgesichert.
Aischines stellt jedoch als authentisch schreibender Autor seines Dialogs Aspasia ein
Problem dar: Der Redner, der 390 v. Chr. geboren wurde, kdnnte die Rednerin nur in
einem sehr hohen Alter gehdrt haben, was als unwahrscheinlich gelten muss. Damit
haben wir es mit zwei Typen von Dialogen zu tun: zum einen mit dem Typus des
authentischer Dialogs, reprasentiert durch die von den Sokratischen Schilern
gehorten Dialoge, zum anderen mit dem literarischen Typus des Dialogs.

Die Schriften und Reden Aspasias

So problematisch sich das Verhaltnis zwischen Oralitat und Literalitat bei den
Quellen zur Redetatigkeit Aspasias gestaltet, so gering ist der Befund konkreter Do-
kumente. Diese Situation ist in erster Linie durch die orale Lehrtradition der Philoso-
phischen Schule und der Aspasia bedingt. Hinzu kommt der Verlust an relevanten
Textquellen. Ferner zeigt sich im Lehrsystem des 4. vorchristlichen Jahrhunderts die
Tendenz, dass der Lehrende redet und der Schuler schreibt. Von den potentiellen
Schriften Aspasias finden wir nur einen bibliographischen Nachweis eines Buches
von ihr mit der Nennung ihrer Autorinnenschaft. Die Lehrtatigkeit der Aspasia ist
durch die Platonischen Dialoge Uberliefert. Als Rednerin bzw. 'Ghostwriter' des Peri-

Perspicuitas. INTERNET-PERIODICUM FUR MEDIAVISTISCHE SPRACH-, LITERATUR- UND KULTURWISSENSCHAFT.
http://www.perspicuitas.uni-essen.de/



http://www.perspicuitas.uni-essen.de/

- 14- Perspicuitas

kles kdnnte Aspasia seit 445 v. Chr. bis 429 v. Chr. aktiv mit dem Verfassen politi-
scher Reden beschaftigt gewesen sein. Thukydides (ca. 460/455 v. Chr.) hat die
Grabrede des Perikles zum Peloponnesischen Krieg (Buch 2.34-46) gehalten, an der
Aspasia mitgewirkt haben konnte. Die im Dialog Menexenos erhaltene Rede wird ihr
von Platon neben anderen politischen Reden zugeschrieben. Nicht zuletzt ihre Lehr-
tatigkeit gegenuber Sokrates zeigt, dass von ihr eine mindliche Lehrtatigkeit in ei-
nem Schulbetrieb ausging, an dem auch etablierte Philosophen partizipierten. hatte
man es mit einer Schule mit unterschiedlichen Rednern zu tun, die allesamt Lehr-
funktionen inne hatten, so stellen wir uns eine Situation wie in Raphaels 'Schule von
Athen' vor. Betrachten wir die Dialoge des Sokrates und des Aischines, so finden wir
auch hier die gesellschaftliche Bandbreite des dialektischen Diskurses. Hinzu kom-
men schlieBlich, sozusagen in eigener Sache, potentielle Verteidigungsreden der
Aspasia gegenuber den beiden Anklagen.

Literaturkritische Aspekte und Rezeptionskritik

Thematisch wurde die Redekunst als literarischer Stoff in spaterer Zeit variiert. Der
Satiriker Lukian hat im zweiten Jahrhundert v. Chr. in seiner Abhandlung Die Red-
nerschule das griechische Schulwesen beschrieben. Indirekt werden wir hier Gber die
Sitten und die Stellung der Rhetorik — teils allegorisch ahistorisch, teils historisch mit
dem Hinweis auf Perikles und Aspasia — informiert. Mit anderen Worten: Wir finden
hier in Form einer Lehrschrift verallgemeinerte und ins Obskure gezogene Beschrei-
bungen historischer Figuren. Diese Rede, die auf die Frage eines jungen Freundes,
wie man Redner werde, gehalten wird, gehort zur Lehrliteratur. Der Autor weist sei-
nen Sohn auf die Schwierigkeiten und Muhen auf dem Wege der Erlernung dieser
Kunst hin. Er beschreibt nun nach der Art des Gemaldes von Cebes die Rhetorik in
einer Allegorie: ,Hoch oben soll sie als schone Dame mit anmutigem Antlitz dasitzen,
das mit mannigfaltigen Frichten geflllte Horn der Amalthea in der Rechten, und ne-
ben ihr denke dir den Reichtum ganz von Gold und lieblich anzuschauen. Ferner sol-
len der Ruhm und die Macht dabei sein und die ganze Gestalt eine Menge kleinen
Liebesgottern gleichender Lobspriuche auf allen Seiten umschweben.” Lukian setzt
seine Beschreibung mit einem Vergleich fort: ,Du hast gewil3 schon ein Bild vom Nil
gesehen: er liegt auf einem Krokodil oder FluRpferde, deren es viele in ihm gibt, klei-
ne Knaben, welche die Agypter Ellen nennen, spielen um ihn; diesen sollen die Lob-
spriche um die Rhetorik gleichen.“24 Spater wird ein stark gedrungener Mann mit
feurigen Augen und gebraunter Haut den Jungen begleiten und ihn auf die Spuren
des Plato und Demosthenes fuhren und ihn abermals auf die Muhen hinweisen, bis
er die Rhetorik als Ehegattin heimfiihren darf. Nach der Trennung von diesem Mann
wird er die Bekanntschaft eines weiteren, alles wissenden Mannes mit schlotterndem
Gang, weibischen Blick und einer sanften Stimme machen, der ihm genaue Anwei-
sungen gibt, die Lukian in direkter Rede Uberliefert. Offensichtlich spielt Lukian in
seinem abschlieRenden Hinweis auf Aspasia als Rhetorikerin und Gattin des Perikles
an, wenn er mahnt: ,Wenn du das von ihm Gesagte befolgst, so kannst du glauben,
schon da angelangt zu sein, wohin du anfanglich kommen wolltest, und nichts wird

24 Lukians Werke. Deutsch von T. Fischer. Vierter Band. Vierte Auflage. Berlin-Schéneberg
[0. J.]. S. 151-152; Scheer, T.: "Forschungen Uber die Frau in der Antike." In: Gymnasium
107 (2000), S. 143-172; Gardner, J. F.: Frauen im antiken Rom. Familie, Alltag, Recht.
Miinchen 1995.

Perspicuitas. INTERNET-PERIODICUM FUR MEDIAVISTISCHE SPRACH-, LITERATUR- UND KULTURWISSENSCHAFT.
http://www.perspicuitas.uni-essen.de/



http://www.perspicuitas.uni-essen.de/

-15- Perspicuitas

dich hindern, bei Befolgung seiner Gesetze gewaltig und bei der Menge berihmt zu
sein, fur liebenswirdig zu gelten und nicht, wie dein Gesetzgeber und Meister, ein
altes Weib aus der Komaodie zu heiraten, sondern die schonste Dame, die Rhetorik,
so dass, was Plato von Zeus sagt, er fahre auf einem beflugelten Wagen daher, mit
weit mehr Fug und Recht von dir gesagt werden konnte.”

In der Abhandlung Ehrenrettung dreyer berihmter Frauen nutzt Wieland bei der
Kompilation der Quellen Die Geschichte beriihmter Frauenzimmer, nach alphabeti-
scher Ordnung und dem Dictionaire historique portatif des Fammes celebres und
dem Werk Memoirs of the most illusstrious Ladies of all Ages and Nations die Begrif-
fe 'Schule der Beredsamkeit' und 'Akademle der Liebe'. % Wieland bezeichnet Aspa-
sia als die Freundin des Sokrates.”” Fur den Ausdruck 'Juno des Athenischen Jupi-
ters' verweist er auf die Komddienschreiber, die Aspasia als Schutzgeist des Herr-
schers darstellten.”® Als zeitgenodssische Komodlendlchter die Aspasia erwahnen,
sind Kratinos, Cheironos und Eupolis, Demen zu nennen.”® Antistenes ist eine weite-
re zeltgenOSS|sche Quelle.* Auch eine bildliche Darstellungen Aspasias ist erhal-
ten.* In Raphaels Fresko Schule von Athen wurde die Figur in einem weilRen Um-
hang als Aspasia im Umkreis von Zeitgenossen identifiziert Die Personen, die ober-
halb der Figur der Aspasia den Sokrates umgeben, stammen nach der Uberlieferung
in Quellen des Platon aus dem zeitgendssischen Kreis der mit der Rednerin bekann-
ten Anhanger des Philosophen. So gehoéren der Dichter Agathon, dessen Rede im
Dialog Das Gastmahl von Platon Uberliefert ist, und der im Panzer dargestellte Alki-
biades, den Platon bei Gastmahl als Redner und in einem eigenen Dialog mit dem
Titel Alkibiades zu Wort kommen lasst, zu der Gruppe von Personen, die um ihren
Lehrer herum auf der Treppe hinter Aspasia stehen. Hier lielRe sich durchaus in Be-
tracht ziehen, dass Inghriami, selbst Rhetoriker, im Auftrag des Papstes ein Bildpro-
gramm mit der Schule von Athen konzipieren lie3, das Darstellungen von Redner-
schulen beruckS|Cht|gt

% Lukians Werke. [0. J.]. S. 162-163.
% epd. S. 258-259.
2"ebd. S. 260.

28 \Wielands Werke (wie Anm. 15), Finfzehnter Band, S. 260. Meiners, C.: Preisschrift Gber
den Luxus der Atheniensier von den altesten Zeiten bis auf den Tod Philipps von Macedo-
nien. Kassel: Hempe 1782, S. 46 ff.; Wieland, Ch. M.: Historischer Calender fir Damen.
Minchen: Saur 1790. S. 248.

2 Ehlers, B.: Eine vorsokratische Deutung des sokratischen Eros. Miinchen 1966, S. 30.
%0 Als Beitrag zu Antisthenes vgl. EHLERS (wie Anm. 26), S. 31.
" MENAGE, G.: Historia mulierum philosopharum. Leipzig 1833. S. 10.

Kytzler, B.: Frauen der Antike. Von Aspasia bis Zenobia. Zirich 1994. S. 35. Sande, S.:
"Die Aspasia-Herme und verwandte Bildnisse." In: Acta hyperborea. Kopenhagen: Muse-
um Tusculanum. 1992. 4. S. 43-58. Ruckert, C.: "Miniaturhermen aus Stein. Eine vernach-
I&ssigte Gattung kleinformatiger Skulptur der romischen Villegiatur." In: Madrider Mitteilun-
gen 39 (1998) , S. 176-237. Glenn, Ch.: "Sex, lies, and manuscript. Refiguring Aspasia in
the history of rhetoric." In: College Composition and Communication 45/2 (1994). Cham-
paign (Ill. [u.a.]), S. 180-199.

32\/gl. auch Haase, F.-A.: "Aspasia - Historische Personlichkeit und fictio personae. Zur Kritik
an den schriftlichen und bildlichen Formen der Uberlieferung einer Wissenschaft zwischen
der antiken Uberlieferung in Platons Dialog Menexenos und Raphaels Fresko Schule von

Perspicuitas. INTERNET-PERIODICUM FUR MEDIAVISTISCHE SPRACH-, LITERATUR- UND KULTURWISSENSCHAFT.
http://www.perspicuitas.uni-essen.de/



http://www.perspicuitas.uni-essen.de/

18- Perspicuitas

Caspar Barleus erwahnt Aspasia in seinem Poematum Heroicorum Liber. Die
Blcher Pharmaceutria, Sive Nuptiarum Cyri, Persarum Regis, & Aspasiae, virginis
rusticae handeln Gber den persischen Konig Cyrus und die vom Lande stammende
Jungfrau Aspasia.33Wir konnen lediglich von Namensgleichheit, jedoch nicht von
einem poetischen Motiv der Heirat eines Herrschers mit einer Aspasia sprechen.
Ludwig Radermacher hat die weiblichen Schreiber (scriptores) der Rhetorik vor
Aristoteles nach Quellen von Autoren (berliefert.** In dem Gedicht In Poémata
Amplissimi & Clarissimi Viri Hugonis Grotii wird die Muse als Stimme und Redner
angerufen:

Tu lingua cunctis, Musa, vox, & orator.®

Du, Muse, bist Sprache fir alle, Stimme und Redner.

Quintilian erwahnt im Vorwort zu seiner Institutio oratoria weibliche Personen, na-
mentlich die Cornelia und Hortensia der Gracchen, deren Rede er lobt, die jedoch
nicht als Rednerinnen klassifiziert werden:

VI. In parentibus vero quam plurimum esse eruditionis optaverim. Nec de patribus
tantum loquor: nam Gracchorum eloquentiae multum contulisse accepimus
Corneliam matrem, cuius doctissimus sermo in posteros quoque est epistulis
traditus, et Laelia C. filia reddidisse in loquendo paternam elegantiam dicitur, et
Hortensiae Q. filiae oratio apud triumviros habita legitur non tantum in sexus
honorem.*®

Ubersetzung:

Was die Eltern anbelangt, so mdchte ich diese gerne so gebildet wie maoglich
wissen, und diese Bemerkung bezieht sich nicht allein auf die Vater. Uns wurde
gesagt, dass die Beredsamkeit der Gracchen viel ihrer Mutter Cornelia verdankt,
deren Briefe noch heute die Kultiviertheit ihres Stils bezeugen. Von Laelia, der
Tochter des Gaius Laelius, wurde gesagt, dass sie die Eleganz der Sprache ihres
Vaters in ihrer eigenen Rede besal3, wahrend die Rede, die von Hortensia, der
Tochter des Quintus Hortensius, vor dem Triumvirat gehalten wurde, noch heute
gelesen wird und nicht als allein nur ein Kompliment fur das weibliche Geschlecht.

Feofan Prokopovic benutzt in seinem Werk De arte rhetorica die beiden Ausdri-
cke Regina animorum und Princeps artium: ,Haec est illa Regina animorum, et
Princeps artium, quam omnes suspiciunt ob praestantiam, multi expetunt propter uti-

Athen in Quellen bis zur Moderne." In: Philologie im Netz (Http://www.phin.de). Januar
2002, S.43-54.

% BARLAEUS, C: Poematum Heroicum. Libri IV. Edited by the University Leiden. Depart-
ment for Dutch Language.
Http://www.let.leidenuniv.nl/Dutch/Latijn/Barlaeus17.html. Abschnitt 50-390

* Artium scriptores. Reste der voraristotelischen Rhetorik. Hrsg. von L. Radermacher. Wien
1951, S. 204-230.

% BARLAEUS, C.: Poematum Heroicum. Libri [V. Edited by the University Leiden.
Http://www.let.leidenuniv.nl/Dutch/Latijn/Barlaeus25.html. Abschnitt 90

% QUINTILIAN (wie Anm. 15) Band 1. Buch I-IV. 1972. 1, 1, 6. Ubersetzung aus dem Latei-
nischen von der Verfasserin.

Perspicuitas. INTERNET-PERIODICUM FUR MEDIAVISTISCHE SPRACH-, LITERATUR- UND KULTURWISSENSCHAFT.
http://www.perspicuitas.uni-essen.de/



Http://www.phin.de
Http://www.let.leidenuniv.nl/Dutch/Latijn/Barlaeus17.html
Http://www.let.leidenuniv.nl/Dutch/Latijn/Barlaeus25.html
http://www.perspicuitas.uni-essen.de/

-17- Perspicuitas

litatem, pavci assequentur;™” In Gottscheds Werk Historisches und Critisches Woer-
terbuch, einer Ubersetzung von Bayles Werk, wird die Hortensia als ‘'Rednerin und
Verteidigerin der romischen Frauen’ genannt.38

«37

Zusammenfassung

Die Quellenschriften, die im Zusammenhang mit Aspasia bei zeitgleichen Autoren
zu finden sind, sichern die Authentizitat inrer Person und ihres Wirkens als Rednerin.
Dass dabei die Uberlieferung nur durch indirekte Rede (Menexenos) bzw. durch Drit-
te Uberlieferte Dialoge (Aischines” Aspasia) Ubermittelt ist, grenzt die Beschaftigung
mit den Originalquellen auf die grundlegende Frage der Authentizitat der schriftlich
fixierten Aussagen ein. Bei Platon finden wir zwei Erwahnungen ihrer Person mit ei-
ner indirekten Widergabe einer Rede und dem Hinweis auf ihre Tatigkeit als Redne-
rin. Auch Xenophon ist eine Quelle ihres Wirkens. In der Suda ist die Uberlieferung
unter den Rednern und Sophisten der Antike durch den biographischen Eintrag ab-
gesichert. Ciceros Ubernahme eines Dialogs der Aspasia als Rednerin, die das
Verfahren der Induktion veranschaulicht, liefert uns einen Hinweis auf ihre
Bedeutung innerhalb der Rhetorik. Die Tatsache, dass es unublich war, dass Autoren
ihre eigenen Dialoge verfassten, spricht dafiir, dass dieser Dialog in Platonischen
Tradition verfasst wurde. Die Frage der Historizitat als gattungsgeschichtlicher
Aspekt der Dialoge lasst sich unter didaktischen Gesichtspunkten des Schilers
positiv beurteilen. Eine Klassifikation als Schulschrift wirde hier die Funktion der
Schrift eher treffen. Dem spaterem Gebrauch des Lehrgesprachs wie bei dem Dialog
Uber die Rhetorik bzw. Dialektik zwischen Alkuin und Karl dem Grossen liegen vollig
andere Produktionsbedingungen zugrunde; hier wird der Dialog als Form des
didaktischen Lehrstlicks mit der Lobrede, dem genus laudativums, und indirektem
Herrscherlob eingesetzt.

Wenn Platon 407 v. Chr. zum Schuler des Sokrates wurde und erst ab 395 v. Chr.,
zehn Jahre nach der Grindung der Platonischen Akademie, zu schriftlicher
Betatigung Uberging, so wirde dies die Einflgung des anachronistischen Redeteile
innerhalb des Dialogs Menexenos durch den Autor selbst erklaren. Der Dialog liel3e
sich jedoch auch zu diesem Zeitpunkt der Aspasia zuschreiben. Was den Dialog
Menexenos gegenuber anderen Dialogen auszeichnet, ist die Integration eines
extrem langen, als literarische Einheit und Gattung abgeschlossenen Elements, der
Rede (vgl. Die ahnliche Struktur im 'Hoéhlengleichnis' Platons). Weder als
didaktisches Element zur Veranschaulichung der Sokratische Lehre noch als
Diskurselement hat diese Rede eine Funktion. Als Rede eo ipso stellt sie lediglich ein
Gegenteil zu den sophistischen Methoden dar.

*"Prokopovic, F.: De arte rhetorica libri X. Kijoviae 1706. Mit einer einleitenden Untersuchung
und Kommentar herausgegeben nach zwei Handschriften aus den Bestédnden der Kiever
Zentralen Akademie-Bibliothek von Renate Lachmann. Koln, Wien 1982. Abschnitt 127.

%8 Herrn Peter Bayles Historisches und Critisches Woerterbuch, nach der neuesten Auflage
von 1740 ins Deutsche uebersetzt; mit des beruehmten Freyherrn von Leibnitz, und Herrn
Maturin Deissiere la Croze, auch verschiedenen andern Anmerkungen, sonderlich bey
anstoefigen Stellen von Johann Christoph Gottscheden. Zweyter Theil. C bis J. Mit einem
vollstaendigen Register ueber alle vier Theile. Leipzig: Breitkopf 1742, S.841.

Perspicuitas. INTERNET-PERIODICUM FUR MEDIAVISTISCHE SPRACH-, LITERATUR- UND KULTURWISSENSCHAFT.
http://www.perspicuitas.uni-essen.de/



http://www.perspicuitas.uni-essen.de/

18- Perspicuitas

Die Frage nach der oralen Tradition umfasst somit Bereiche der Relation zwischen
oralem Dialog und literarischem Dialog, die Authentizitat des Geschriebenen und die
Uberlieferungsbedingungen zwischen oralem und literarischem Dialog in Hinblick auf
die Zeitspanne zwischen beiden. Kurzfristig verfasste Dialoge sind als Gedachtnis-
protokolle, Vorlesungsmitschriften oder Vorlesungsnachschriften zu klassifizieren,
wahrend spatere Formen auf eigene Lehrfunktionen ausgerichtet sind und eine nach-
traglich forcierte historische Relevanz besitzen. Die dialektische Literaturgattung 'Dia-
log' finden wir nicht nur bei Philosophen, sondern auch bei Rednern und Dichtern. Im
Unterschied zu vielen poetischen Texten ist die dialektische Literatur von historisch
greifbaren Personen gestaltet. Die Offnung einer Akademie fiir Frauen, die spater
auch von Platon, Sokrates, Anaxoagoras, Sophokles, Phidias und Perikles neben
anderen Philosophen besucht wurde, wird bei Wieland erwahnt. Bei dem auf Rhodos
gefundenen Dokument kdnnte es sich, betrachtet man den Kontext der dort aufgelis-
teten Werke, um ein rhetorisches Lehrwerk gehandelt haben. Die Gattung des Dia-
logs stellt — wie wir am Beispiel der Rezeption der Aspasia sehen — eine Lehrschrift
im Sinne einer Wiederholung des Gesagten in der dialektischen Lehrtradition dar, die
neben den anderen Quellen einen Beitrag zur historischen Uberlieferung der Redne-
rin darstellt. Intertextuelle Aspekte im Zusammenhang mit der Uberlieferung von Dia-
logen, in denen Aspasia erwahnt wird, resultieren aus der Ubernahme von oraler
Rede in die Dialogform, der Integration von Textelementen (Beispiel: Rede der As-
pasia in einen Dialog im Menexenos-Dialog) und der Tradierung von Elementen des
Dialogs (Beispiel: Aspasia-Dialog bei Cicero).

Perspicuitas. INTERNET-PERIODICUM FUR MEDIAVISTISCHE SPRACH-, LITERATUR- UND KULTURWISSENSCHAFT.
http://www.perspicuitas.uni-essen.de/



http://www.perspicuitas.uni-essen.de/

-19- Perspicuitas

Anhang
Schema: Der Prozess vom oralen Sprechakt zum Dialog
Version A

Oraler Sprechakt Partizipient P Platon
I
Direkte Uberlieferung ~ Autor A ist Partizipient P Platon

Literarischer Dialog

Version B

Oraler Sprechakt Partizipient P Platon
I
I
I
Dialog Autor A

Direkte Uberlieferung Autor A ist Partizipient P, Platon
Literarischer Dialog jedoch zeitlich verzdgert

Version C

Oraler Sprechakt Partizipient P unbekannt
I
| andere Textzeugen oder Quellen
I
Dialog Autor A Platon

Nicht direkte Uberlieferung Autor A ist nicht Partizipient P
Literarischer Dialog

Perspicuitas. INTERNET-PERIODICUM FUR MEDIAVISTISCHE SPRACH-, LITERATUR- UND KULTURWISSENSCHAFT.
http://www.perspicuitas.uni-essen.de/



http://www.perspicuitas.uni-essen.de/

-20-  Perspicuitas

Version D
Oraler Sprechakt Partizipient P Aischines
I
U1 Autor 1
Aischines
I
I
I
U2 Autor 2 Cicero
Indirekte Uberlieferung Autor A 2, Autor 1
Maglicherweise
Partizipient P
Literarischer Dialog Existiert moglicherweise nicht

Versionen der Uberlieferung zum Dialog Menexenos

U = Uberliefernder Textzeuge des oralen Dialogs

Perspicuitas. INTERNET-PERIODICUM FUR MEDIAVISTISCHE SPRACH-, LITERATUR- UND KULTURWISSENSCHAFT.
http://www.perspicuitas.uni-essen.de/



http://www.perspicuitas.uni-essen.de/

-21- Perspicuitas

Dr. Fee-Alexandra Haase
Haarstr. 16

30169 Hannover
F.A.Haase@gmx.de

Wir schlagen Ihnen folgende Zitierweise fur diesen Beitrag vor:

Haase, Fee-Alexandra: Oralitdt und Literalitat von Lehrtraditionen der
Rhetorik und Dialektik in der Antike. Zur Rhetorik der Aspasia im
Zusammenhang mit der Gattung Dialog im 4. Jahrhundert v. Chr. In:
Perspicuitas. Internet-Periodicum fir mediavistische Sprach-, Literatur-
und Kulturwissenschaft.

Online unter: http://www.perspicuitas.uni-essen.de/gend/aspasia.pdf.
[Eingestellt am 19.01.2005; 21 Seiten.]

Perspicuitas. INTERNET-PERIODICUM FUR MEDIAVISTISCHE SPRACH-, LITERATUR- UND KULTURWISSENSCHAFT.
http://www.perspicuitas.uni-essen.de/



http://www.perspicuitas.uni-essen.de/gend/aspasia.pdf
http://www.perspicuitas.uni-essen.de/
mailto:f.a.haase@gmx.de

