-1- Perspicuitas

Der Tugendbegriff im Gnaistli
Carsten Kottmann

Das Gnaistli, eine allegorisch-didaktische Reimpaardichtung von 908 Versen Lange
aus der zweiten Halfte des 14. Jahrhunderts, entstanden wohl in oder um Konstanz
vielleicht im Umfeld der dominikanischen Mystik, Iasst sich inhaltlich in drei grol3e
Teile untergliedern.’

Eine Einleitung (1-58) stellt die Tugend als das Maf3 und die Ordnung aller Hand -
lungen dar; die Welt hingegen ist minderwertig, also ein Zustand, der nicht im Maf}
steht und somit zum Laster flhrt. Die Grundthese dabei ist, ,dal jedes menschliche
Streben durch MaR und UnmaR entweder zur Tugend oder zum Laster wird"“.?

Im darauffolgenden umfangreichen zweiten Teil (59-730) wird dieser Grundthese
folgend ein Laster- und ein Tugendkatalog entwickelt, der daran anschlielRend auch
die Durchsetzung der Mal3haltung mit Hilfe der vier Kardinaltugenden anbietet. Im
ersten Unterabschnitt (59-208) kommen die sieben Hauptsiinden zur Sprache,?® dar-
auf (209-400) die sieben guten Werke der Seele.* Dabei folgen die schlechten Eigen-
schaften der Hauptsiinden immer den entsprechenden positiven Gegenpositionen

' Walter Mitzka, Art. ,Das Gnaistli‘, in: Die deutsche Literatur des Mittelalters. Verfasserlexi-
kon, hg. von Wolfgang Stammler und Karl Langosch, Bd. 2, Berlin 1936, Sp. 54 u. 5, Sp.
265; Christine Stollinger, Art. 'Gnaistli’, in: Die deutsche Literatur des Mittelalters. Verfas-
serlexikon, hg. von Kurt Ruh u.a., 2. Aufl., Bd. 3, Berlin / New York 1981, Sp. 72f.; Ingeborg
Glier, Kleine Reimpaargedichte und verwandte Gro3formen, in: Die deutsche Literatur im
spaten Mittelalter. 1250-1370. 2. Teil: Reimpaargedichte, Drama, Prosa, hg. von Ingeborg
Glier, Minchen 1987, S. 18-141, hier S. 112f.; zuvor schon kursorisch: Ingeborg Glier, Alle-
gorien. In: Epische Stoffe des Mittelalters. hg. von Volker Mertens und Ulrich Mller, Stutt-
gart 1984, S. 205-228, hier S. 223f. — Das Gnaisli ist Uberliefert in den Handschriften Karls-
ruhe, Badische Landesbibliothek, cod. Donaueschingen 104, fol. 180va-186va (Online un-
ter: http://digital.blb-karlsruhe.de/blbhs/content/titleinfo/19642, 8. Juli 2013) und Heidelberg,
Universitatsbibliothek, cpg 314, fol. 62va-6464vb (Online unter: http://digi.ub.uni-heidelber-
g.de/diglit/cpg314, 8. Juli 2013). Edition (leider vollig veraltet): Lieder-Saal, das ist: Samm-
lung altdeutscher Gedichte, hg. vom Freiherrn Joseph von LalRberg, 4 Bde., Konstanz / St.
Gallen 1846, Bd. 3, S. 21-43. — Aktuell zum Gnaistli s. Melitta Weiss Adamson, Gula, Tem-
perantia, and the Ars Culinaria in Medieval Germany, in: Nu I6n’ ich iu der gabe. Festschrift
for Francis G. Gentry, hg. von Ernst Ralf Hintz, Géppingen 2003, S. 107-118.

Glier, Reimpaargedichte a.a.O. (Anm. 1), S. 112.

Das Gnaistli verwendet den Begriff hopt siind (peccatum capitalium) und nicht das spatere
tétsiinde (peccatum mortale), das sich im deutschen Sprachraum erst im 15. Jahrhundert
durchsetzt, s. Henrike Lahnemann, Der ,Renner’ des Johannes Vorster. Untersuchung und
Edition des cpg 471, Tubingen / Basel 1998, S. 63; Mittelhochdeutsches Worterbuch. Mit
Benutzung des Nachlasses von Georg Friedrich Benecke ausgearb. von Wilhelm Miuiller
und Friedrich Zarncke, Bd. 1,2, Leipzig 1866, S. 735. Die im Gnaistli verwendete Reihenfol-
ge der sieben Hauptsiinden ist die auf Gregor den Grof3en zurlickgehende: superbia (hoff-
art), invidia (nid), ira (zorn), accedia (trackait), avaritia (gitickait), gula (fraszkait), luxuria
(unkiinschait), vgl. Gregor der GroRe, Moralia in lob, in: Corpus Christianorum, Series Lati-
na, Bd. 143B, Turnhout, XXXI, 88 (S. 1610f.).

Dieses Septenar zuerst im ,Benjamin minor’ des Richard von St. Viktor, s. Richard de
Saint-Victor, Les douze patriarches ou Beniamin minor. Texte critique et traduction par
Jean Chétillon et Monique Duchet-Suchaux, Introduction, notes et index par Jean Longére,
Paris 1997, S. 108 (VII).

N

w

Perspicuitas. INTERNET-PERIODICUM FUR MEDIAVISTISCHE SPRACH-, LITERATUR- UND KULTURWISSENSCHAFT.
http://www.uni-due.de/perspicuitas/index.shtml


http://digital.blb-karlsruhe.de/blbhs/content/titleinfo/19642
http://www.uni-due.de/perspicuitas/index.shtml
http://digi.ub.uni-heidelberg.de/diglit/cpg314
http://digi.ub.uni-heidelberg.de/diglit/cpg314

-2- Perspicuitas

und den guten Eigenschaften der sieben guten Werken immer ihre entsprechenden
Negativa. Das Prinzip dahinter ist die Darstellung der Hauptsinden samt ihrer jeweili-
gen Erscheinung, wenn Mal} und Ordnung zur Tugend hinzu tritt und den Siinden
das Sundhafte nimmt; analog dazu werden die guten Werke der Seele stets beglei-
tend mit ihren schlechten Erscheinungen dargestellt, denen es an Tugend mangelt.
So ergibt sich quasi ein Tugend- und Lasterkatalog, der in sich schon das Gegen-
uber von Maf® und Unmalf3, Tugend und Untugend enthalt und zueinander in Kontrast
setzt. Jede Hauptslinde und jedes gute Werk setzt sich aus einer achtversigen Stro-
phe jeweils fur ihre Positiva und fur ihre Negativa zusammen, so dass insgesamt ein
Katalog von 28 Tugenden und Lastern entsteht. Die Erorterung der vier Kardinaltu-
genden (401-730) fasst nun die sieben Positiva der guten Werke zusammen; sie sind
das ingesinde der Seele, die von den vier Kardinaltugenden angefihrt und geleitet
werden. An dieser Stelle beginnen die Allegorisierungen im Gnaistli: Die Kardinaltu-
genden (je als amptman) fihren als Torwachter (prudentia), Vogt (fortitudo), Koch
(temperantia) und ritter bzw. richter (iustitia) das ingesinde auf dem Weg der Seele
zum Heil an.

Im abschliefienden Teil (731-908) wird variierend das Motiv der Tugend wieder-
holt, und der Dichter mahnt seine Einhaltung an; daruber hinaus wird der Titel gnaist-
li (scintilla conscientiae) erlautert und einiges zu seiner Benutzung angemerkt.

.

Das Gnaistli beginnt mit dem literarischen Motiv der Suche. Der Dichter befindet sich
auf einer elenden ban (1)° und begibt sich auf seinen Weg als ein fromder weg man
(2), der wahrend seiner Wanderung nicht so recht zur Ruhe kommen kann. Min tor-
hait hat gesumet mich, / uff dirre straz schedelich (7f.). Seine Klage gilt der ungetrii-
wen welt, / ir valschen ere und och ir gelt (11f.). Die eigentlichen Bestrebungen wa-
ren nicht von Erfolg gekrdnt — daz ich wonde minnen, / das volget mir nit hinnen (9f.).
Die Welt stellt sich ihm als nichtig dar, sein Weg durch die Welt ist von Eitelkeiten be-
gleitet. Doch die Lésung ist in Sicht, auch wenn er seinen Weg fortsetzen muss: Aber
nur — wohl als Anspielung auf den verlorenen Sohn aus Lc 15,11-32 — untz er beru-
ert sins vatters land, / von dem er wart von erst gesant (5f.). Zwar wird er weiter die
Welt der Eitelkeiten ertragen mussen, doch auf seinem Weg gilt es, diese zu Uber-
winden. Fur ihn heil3t das:

ir uber conterfetter gran

uff dirre strasz beliben lan.

Uff dirre wilden flut

ich kan kein slachte guot

besitzen noch gewinnen,

daz mir nu volget hinnen

und mich gefrumen miige dort,
wann allein der tugent hort (13-20).

° Zitiert wird nach LaBbergs Text (Lieder-Saal, a.a.0. [Anm. 1] 3, S. 21-49). Eine moderne
Interpunktion wird hinzugefligt; Grofldschreibung lediglich bei Eigennamen und am Satzan-
fang (bei LalRberg sind alle Versanfange grol} geschrieben). Des weiteren werden — im Ge-
gensatz zu LaRbergs diplomatischem Handschriftenabdruck — die Buchstaben v und j nur
konsonantisch, die Buchstaben u und i nur vokalisch verwendet.

Perspicuitas. INTERNET-PERIODICUM FUR MEDIAVISTISCHE SPRACH-, LITERATUR- UND KULTURWISSENSCHAFT.
http://www.uni-due.de/perspicuitas/index.shtml


http://www.uni-due.de/perspicuitas/index.shtml

-3-  Perspicuitas

Es ist die Suche nach des vatters land, aus dem man einst kam und das man wieder
herbeisehnt; ferner: Entdeckt wird die Nichtigkeit der Welt, offenbart wird das, was
gefrumen miige dort — der Schatz der Tugend.

Die Tugend ist im Gnaistli der hochste aller Schatze, der einzig gultige Wert.

Ich wail3, das al der welte schatz

gen ir [der Tugend] hocher eren saz

ist ungelich und ungenosz.

Ir suessi ist uz gottes schlosz,

her in dii sel getowet.

Wer ze ainem mal beschowet

ir minneclichez angesicht,

dem wirt der werlte cron ain wicht (21-28).

Die Tugend wird definiert, indem sie der Welt und ihren Schatzen kontrastiert wird —
und mit den Schatzen der Welt sind wohl die Eigenschaften gemeint, die sich im Ein-
gangsmotiv von der Heimreise ins Vaterland als Eitelkeiten erwiesen haben: ir valsch
ere und och ir gelt (12), kurzum: daz ich wonde minnen (9). Im Kontrast zur Tugend
wird diesen Schatzen ihr Wert nicht unbedingt abgesprochen, sondern in eine Relati-
on zur Tugend gesetzt. Sie ist der hochste aller Schatze, der hochste aller Werte.

Doch von dem hochsten aller Werte zu sprechen, ist nicht leicht: Von miner plint-
hait duld ich laid, / das ich nit von ir [der Tugend] werdechait / mit worten wol gespre-
chen kan (29-31). Nur mit Gottes Hilfe ist dies moglich.

Nu hilff mir kunst losen man,

got wernder wunne, wernder hort,
daz ich betiit daz hoche wort,
denn man sprichet tugent (32-35).

Mit Gottes Hilfe mdge des Dichters unmacht und unkunst (37) iberwunden werden,
und er erbittet Gottes gnaden gunst (38), um von der Tugend angemessen — oder
wenigstens Uberhaupt — sprechen zu kénnen. Diese Bitte erhért Gott, denn: Der
Dichter spricht in den nun folgenden Versen ausflhrlich von der Tugend. Er ver-
schafft sich durch den hergebrachten Topos ,Bitte um gottliche Hilfe bei der Abfas-
sung des Werkes’ fur seine Bemuhungen um das Wesen der Tugend eine Autoritat,
die seine Worte absichern soll. Zwar spricht er von der Tugend, doch das Gebet zu
Gott soll daflr Sorge tragen, dass seine Worte richtig gewahlt sind, um das Wesen
der Tugend adaquat zu treffen und vor allem den Nutzen der Tugend, der mir und
minem bruoder tiig (40), klar und einsichtig zu verdeutlichen.®

Die Tugend, so fahrt das Gnaistli nun fort, ist der sel getatt, / dit ordnung und
masz hat (43f.), und daraus resultierend lasst sich die Untugend beschreiben:

Mir wirt by der wider vart
offen der untugent art.
Sy ist och der sel getat,

¢ Allgemein zu Dichtergebeten (Eingangsgebeten) in der mittelhochdeutschen Lehrdichtung
s. Christian Thelen, Das Dichtergebet in der deutschen Literatur des Mittelalters. Berlin /
New York 1989, S. 413-426.

Perspicuitas. INTERNET-PERIODICUM FUR MEDIAVISTISCHE SPRACH-, LITERATUR- UND KULTURWISSENSCHAFT.
http://www.uni-due.de/perspicuitas/index.shtml


http://www.uni-due.de/perspicuitas/index.shtml

-4- Perspicuitas

dit weder maz noch orden hat (45-48).

So lassen sich alle Werte der Tugend unterordnen, nu so vil sy maz hant / und der
ordnung zil (50f.). Und wieder dazu im Gegensatz: Und sint sy maz unmugent, / sy
varwent sich ze untugent (53f.). Tugend und Untugend stehen auf der gleichen Stufe,
tugent und untugent ist ain stan (56),” jedoch mit unterschiedlichen Wirkungsrichtun-
gen und -ursachen. Was mit der maz tugent birt, dem gereicht das Mal auch ze niiti
(57f1.).

Il

Die Bedeutung des MalRes und der Ordnung fur die Tugend kann nach Aussage des
Gnaistli gar nicht Uberschatzt werden. Immer wieder greift der Dichter diese Formu-
lierung auf. So auch wieder ausfuhrlicher, nachdem die sieben Hauptsunden, die sie-
ben guten Werke der Seele und die vier Kardinaltugenden vorgestellt wurden (765-
768). Um nun die konstschafft Tugend recht zu erfassen, bedarf es dreier Zugangs-
wege; diese erlautert der Dichter des Gnaistli zunachst anhand einer Analogie zu Be-
trachtungsweisen des menschlichen Korpers.

Wiltu din hertz naigen,

ich will dir konstschafft zaigen

dez wortez, dem man tugent gicht.
Den lip, den liplich® og an sicht,
wiltu dez rechten konstschafft han,
du muost uff drie sachen gan:
Zem ersten soltu han vernomen,
von waz machen er sy komen.
Zem andern uff daz end,

dez liebez grozzi lend.’

Zem dritten sol dir offen sin

sin form und siner varwe schin (735-742).

Es geht also darum, woraus der leibliche Korper besteht, des weiteren um sein Ende,
sein Ziel, und zum dritten um seine augenblickliche Gestalt, seine Form. So wie nun
die Beurteilung des leiblichen, physischen Kdrpers durch diese drei Kategorien deter-
miniert ist (Waz uff der erde lieplich ist, / dez git dir konstschafft dirre list, 743f.), so
soll auch die Erkenntnis der Tugend anhand dieser Kategorien erfolgen:

Wiltu erchennen offenlich,

waz tugent sy, so soltu dich
richten uff die sachen dry:

Zem ersten, waz ir matheri sy,
zem andern soltu konstschafft han,

" Vgl. Meister Eckharts Traktate, hg. und Ubersetzt von Josef Quint, Stuttgart 1963, S. 215:
Wan diu tugent und ouch diu untugent ligent in dem willen.

8 liplich kann sicherlich zweierlei heilen: liplich ,leiblich, fleischlich* und lieplich ,freundlich,
lieblich, angenehm’, doch hier ist wohl eher ,leiblich’ gemeint. Die drei Dinge, die zur rech-
ten Beurteilung des (physischen) Korpers notwendig sind, werden daraufhin per analogiam
auf die rechte Erkenntnis der Tugend Ubertragen.

® Wohl elend, zu lend verkirzt durch Elision mit grozzi.

Perspicuitas. INTERNET-PERIODICUM FUR MEDIAVISTISCHE SPRACH-, LITERATUR- UND KULTURWISSENSCHAFT.
http://www.uni-due.de/perspicuitas/index.shtml


http://www.uni-due.de/perspicuitas/index.shtml

-5-  Perspicuitas

uff welchem end sy sull bestan.
Zem dritten soltu wisszen wol,
wie man ir varw mengen sol (745-752).

Die drei Kategorien der Erkenntnis der Tugend, angeknlpft an die Erkenntnis des
Korpers (lip), gehen wohl auf Aristoteles zurlick. Dieser kennt ein vierfaches Ursa-
chenprinzip, wovon im Gnaistli drei Gbernommen sind. Aristoteles bezeichnet diese
Ursachen als den ,immanenten Stoff, woraus etwas wird“ (von waz machen er sy ko-
men; waz ir matheri sy), als ,die Form und das Musterbild — dies ist der Begriff des
Soseins® (sin form und siner varwe schin; wie man ir varw mengen sol), als dasjeni-
ge, ,wovon her die Veranderung oder die Ruhe ihren ersten Anfang nimmt (diese Ka-
tegorie nennt das Gnaistli nicht), und als ,Zweck, d. h. als dasjenige, worumwillen et-
was geschieht* (uff welchem end sy sull bestan)."® Diese aristotelischen Begriffe tau-
chen bei Thomas von Aquin als materia, finis und forma wieder auf."' Das Gnaistli
wird somit diese aristotelischen Gedanken durch thomasische Vermittlung bezogen
haben.

Die Tugend wird fernerhin von der Gnade Gottes getragen oder zumindest beein-
flusst. Dies wird im Gnaistli nicht explizit gesagt, aber metaphorisch angedeutet.

Ir [der Tugend] libez port sol enden sich
allain an dem, der ewicklich

an allem guot ist volekommen.

Ir flusz hat sy von im genommen.

Ir minneclichez angesicht

varwet rechter masz gewicht (759-764).

Damit wird auch schon auf die Ausrichtung, das Ziel der Tugend hingedeutet, das in
der Ewigkeit, in der Vollkommenheit, im Heil Gottes zu suchen ist, aus dem sie ihren
flusz speist.

Die aufgezahlten drei Kategorien zur rechten Erkenntnis der Tugend waisz ein lu-
ter herce wol (774), so dass mit dem rechten Mal} sogar rot rosen gilgen wysz (781),
also so weil} und rein wie Lilien werden. Doch wo es an einem Juter herce mangelt,
herrscht Suinde, die das Mal} stort.

Der tugent hong wirt mir nit kunt,

die wil so bitter ist min munt

von der siinde gallen.

Mir mag nit wol gevallen

ir minneclicher varwe schin,

die wil ich blint von siinden bin (785-790).

10 Aristoteles* Metaphysik. Griechisch-Deutsch, 2 Halbbde, Neubearb. der Ubersetzung von
Hermann Bonitz, mit Einleitung und Kommentar hg. von Horst Seidl, 3. Aufl., Hamburg
1989, Bd. I, S. 179-181 (V 2, 1013a). — Vgl. auch Ingrid Hahn, Zur Theorie der Personener-
kenntnis in der deutschen Literatur des 12. bis 14. Jahrhunderts, Beitrdge zur deutschen
Sprache und Literatur (Tubingen) 99, 1977, S. 395-444.

" Z.B. Thomas von Augin, Summe gegen die Heiden, hg. und Ubersetzt von Karl Allgaier, lat.
Text besorgt und mit Anm. versehen von Leo Gerken, Bd. 3,1, Darmstadt 1990 (Texte zur
Forschung 17), S. 38 (lib. Il cap. 10).

Perspicuitas. INTERNET-PERIODICUM FUR MEDIAVISTISCHE SPRACH-, LITERATUR- UND KULTURWISSENSCHAFT.
http://www.uni-due.de/perspicuitas/index.shtml


http://www.uni-due.de/perspicuitas/index.shtml

-6-  Perspicuitas

Im Topos zu Beginn des Gnaistli, dass der kunst lose man, wie der Dichter sich sieht,
unmadglich oder wenn Uberhaupt nur mit Gottes Beistand angemessen von der Tu-
gend sprechen kann (32-35), liegt nicht nur Bescheidenheit oder Frommigkeit, son-
dern auch ein weiterer Aspekt. Er weist hin auf einen moralisch-pragmatischen Tu-
gendbegriff, der im Gnaistli entwickelt wird. Zum einen ist die Tugend ein zu hoher
Wert und ein zu grof3es Mysterium, als dass menschliche ratio sie in Worte fassen
konnte:

Wem dii gemachelschafft [der Tugend] ist kunt,
der waisz wol, das kains menschen munt
der tugent verbediiten kan,

und wer im allii sprache zan.

D1t suezikait der tugent ist

ze wenig aller maister list.

Ir tichten und ir schriben,

Sy muezzin lan bliben

ir wirdickait von ir unmacht,

gestucket und ungefollebracht,

Wann im gebrist dar inne

wort und och der sinne (799-810).

Zum anderen ist dartber hinaus dem Tugendbegriff des Gnaistli die Aufforderung zur
actio implizit: eine Aufforderung, die Inhalte des Tugendbegriffs ins Leben umzuset-
zen.

Wer tugent vinden ruoch,

ich rat im, das er suoch

mit werchen und lasz dii wort,

sy helffent im nit umb ain ort. [...]

Daz liplich werck dii straze bert,

dar uff man zu der tugent vert.

Hastu tugenlich getat,

dir werden mag wol tugent rat.

Du macht der tugent nit gehan,

wiltu von guoten werchen lan (813-816; 837-842).

Die letztlich unbegreifliche suezzikait der Tugend bedarf keiner Worte — allein die Tat
der Tugend z&hlt, wie mehrfach betont wird. Ains ist daz werck und och dii busz, / da
mit man sy gewinnen musz (819f.). Das Thema ist die Tugend als der sel getat, eine
Tat, die dem Menschen zum Heil dient und die der Siinde entgegenwirkt. Es ist niit
anders tugent han, / wann der siinde ledig stan (847f.), und ein siindenfreies Leben
schlagt die Sunde in ir viucht (845), wahrend der tugent frucht (846) erkennbar wird.
Durch die Sunde wird die Seele uff den tot verwunt, / daz liecht dez libez wirt verlorn,
/ das sy von got ist angeborn (856-858) — und willtu in dich selber gan (862), so wird
der Unterschied zwischen Tugend und der siinde bitterckait (859) deutlich. Er ist mit
einem luter herce wohl zu erkennen:

Perspicuitas. INTERNET-PERIODICUM FUR MEDIAVISTISCHE SPRACH-, LITERATUR- UND KULTURWISSENSCHAFT.
http://www.uni-due.de/perspicuitas/index.shtml


http://www.uni-due.de/perspicuitas/index.shtml

1
N
1

Perspicuitas

Er ist zen wysen nit gezelt,

der gallen fiir daz honig welt."

Er ist an allen witzen blint,

der sterben fiir daz leben nimpt.
Wer siind fiir tugent minnet,

der ist in im besinnet.

Nit anders, wann ain tumbez swin
daz schonti pluemen lazzet sin,
und in dez b6sen horwez pfuol
suochet siner ruwe stuol (863-872).

Auf dem Weg zu einem tugendhaften Leben tut es not, dem Alten ganzlich abzusa-
gen. Ains ist daz werck und och dii busz (819); der Weg zum Heil erfordert unabding-
bar eine vorherige Lauterung. Wiltu dinez herren warten, / du muost dinez hercen
garten / erfiirben und erietten gar, / das er unkruttez stande bar (873-876). Der Her-
zensgarten muss danach vollig neu kultiviert werden: Dar nach soltu in gesten / und
zieren wol wol zem besten / mit gantzer tugent bliite (877-879). Was einem tugend-
haften Leben bleibt, ist die gute Hoffnung, dass er [Gott] mit sinen gnaden dich / wol
umbevahen togenlich (851) — doch das liegt nicht in des Menschen Hand, es stat an
siner [Gottes] giite (880).

Der Tugendbegriff des Gnaistli ist ganzlich am Gegensatz Tugend — Suinde orien-
tiert; und wie die Sunde eine Tat wider Gott ist, ist die Tugend der sel getat, die zum
Heil fuhrt, die gefrumen miige dort, im Jenseits. Die Bestimmung der Tugend wird
standig erganzt mit der Bestimmung der Untugend, der Siuinde: Beide sind fir das
Verstandnis von Tugend komplementar. Auf ahnliche Weise bestimmt Thomasin von
Zerklere im \Walschen Gast' seinen Begriff der maze, indem er ihn der unméaze kon-
trastiert; daraus leitet auch er seinen Tugend- bzw. Untugend-Begriff ab.' Die Darle-
gung der unméaze bzw. der Untugend soll aber auch hier dem Verstandnis der méze
und der Tugend dienen, auch hier ist das Negativum die Kontrastfolie, auf der das
Positivum sich deutlicher abzeichnet. Das Gnaistli betont in erster Linie die Tugend
als Tun, als konkretes Handeln. Die vita activa erhalt in dieser Bestimmung einen
Vorzug gegenuber der vita contemplativa. In der Mystik entwickelt sich diese Priori-
sierung Uber Vorformen bei Bernhard von Clairvaux, Wilhelm von St. Thierry und
Hugo von St. Viktor immer weiter bis zu Meister Eckhart und Johannes Tauler.™

Das Gnaistli richtet sein Interesse vornehmlich auf diesseitige Belange. Zwar wird
das Ziel der Tugend angedeutet, worauf sie hinauslauft, uff welchem end sy sull bes-
tan (750), namlich uff daz end / dez libez grozzi lend (739f. s.0.). Aber darlber, wie
dieses end aussieht, findet sich im Gnaistli nichts. Ebenso wird kein Wort Gber das
Ende der Untugend verloren. Es werden weder Hollenqualen noch Fegefeuer, weder
Verdammung noch Jungstes Gericht dargestellt. Eschatologisches kommt im Gnaistli
so gut wie nicht vor. Ebenso fehlt es an einer dezidierten Verurteilung der Welt mit ih-
ren Lastern und Versuchungen — die wenigen Andeutungen zu Beginn des Gnaistli
im Motiv des Heimkehrenden ins Vaterland andern daran nichts. ,Das Anliegen des
Verfassers ist kein weltverneinendes asketischen Mdnchsleben, sondern rechtes

'2\/gl. 785-787.

' Der walsche Gast des Thomasin von Zirclaria, hg. von Heinrich Rickert, mit einer Einlei-
tung und einem Register von Friedrich Neumann, Berlin 1965, S. 269-272 (V. 9895-9992).
' S. Alois Haas, Gottleiden — Gottlieben. Zur volkssprachlichen Mystik im Mittelalter, Frank-

furt a.M. 1989, S. 97-108.

Perspicuitas. INTERNET-PERIODICUM FUR MEDIAVISTISCHE SPRACH-, LITERATUR- UND KULTURWISSENSCHAFT.
http://www.uni-due.de/perspicuitas/index.shtml


http://www.uni-due.de/perspicuitas/index.shtml

L] &
-8-  Perspicuitas
Verhalten in der Welt, das auch der Seele ewigen Lohn verspricht.“"

M.

Die bisherige Forschung sah den Tugendbegriff des Gnaistli als einen aristotelisch
gepragten.’® Dies ist sicher nicht falsch (s. z.B. oben zum vierfachen Ursachenprin-
zip). Neben Anlehungen gibt es aber auch Akzentunterschiede, so dass die These
eines dominierenden Aristoteles-Bezugs bestreitbar ist:

Fir Aristoteles’ ging es bei der Tugend (éperh) um die Frage nach der spezifi-
schen Hervorbringung (£pyov) des Menschen, so wie die spezifische Hervorbringung
des Messers das Schneiden oder die des Auges das Sehen ist. Er kommt zur Ant-
wort, dass ,das eigentumliche Werk und die eigentumliche Verrichtung des Men-
schen in vernunftiger oder der Vernunft nicht entbehrender Tatigkeit der Seele be-
steht.“’® Wenn ein Mensch diese Hervorbringung ,gut’ realisiert, so wie ein Messer
gut schneidet oder ein Auge gut sieht, so ist er im Besitz einer dem Menschen eigen-
tumlichen Arete. Die Arete bietet angemessene Reaktionsmoglichkeiten gegenuber
Affekten wie ,Begierde, Zorn, Furcht, Zuversicht, Neid, Freude, Liebe, Hal}, Sehn-
sucht, Eifersucht, Mitleid, Gberhaupt alle[m], was mit Lust oder Unlust verbunden ist.
[...] Es ist mithin die Tugend ein Habitus des Wahlens, der die nach uns bemessene
Mitte halt und durch die Vernunft bestimmt wird, und zwar so, wie ein kluger Mann
ihn zu bestimmen pflegt. Die Mitte ist die zwischen einem doppelten fehlerhaften Ha-
bitus, dem Fehlen des UbermaRes und des Mangels“,'® bzw: Arete findet ,zwischen
dem Zuviel und dem Zuwenig die richtige Mitte“,° wobei die Mitte (uscétng) nicht das
Durchschnittliche, sondern das Richtige, das Vollkommene meint.?' In der Realisie-
rung von Arete liegt flr Aristoteles das Glick, und zwar ein Leben lang. ,Das
menschliche Gut ist der Tugend gemale Tatigkeit der Seele [...]. Dazu muf® aber
noch kommen, daf® dies ein volles Leben hindurch dauert; denn wie eine Schwalbe
und ein Tag noch keinen Sommer macht, so macht auch ein Tag oder eine kurze
Zeit noch niemanden gliicklich oder selig.“?

Ein weiterer zentraler Aspekt des aristotelischen Tugendbegriffs ist die Mitte zwi-
schen Zuviel und Zuwenig; dieser Gedanke wurde von der Scholastik seit der Wie-
derentdeckung der aristotelischen Ethik im 12. und 13. Jahrhundert intensiv aufge-
nommen und diskutiert.? ,Die Aufnahme dieses Gedankens der Mitte, seine Beurtei-

® Stollinger a.a.0. (Anm. 1), Sp. 73.

'6 Stollinger a. a.0. (Anm. 1), Sp. 72; Bernhard Sowinski, Lehrhafte Dichtung im Mittelalter,
Stuttgart 1971, S. 90.

'"Vgl. allgemein D. S. Hutchinson, The Virtues of Aristotle, London 1986.

'8 Aristoteles, Nikomachische Ethik, auf der Grundlage der Ubersetzung von Eugen Rolfes
hg. von Gunther Bien, 4. Aufl., Hamburg 1985, | 6, 1098a (S. 12).

' Aristoteles, Ethik a.a.0. (Anm. 18) Il 4, 1105b (S. 33); Il 6, 1106b, 1107a (S. 36).

% peter Stemmer, Art. Tugend. I. Antike, in: Historisches Worterbuch der Philosophie, hg.
von Joachim Ritter, Karlfried Grinder u.a. Bd. 10, Basel 1998, Sp. 1532-1548, hier Sp.
1539.

21 Ursula Wolf, Uber den Sinn der Aristotelischen Mesoteslehre, in: Aristoteles. Nikomachi-
sche Ethik, hg. von Otfried Hoffe, Berlin 1995, S. 83-108.

22 Aristoteles, Ethik a.a.0. (Ann. 18), | 6, 1098a (S. 12).

23 Zur Aristoteles-Rezeption allgemein Martin Grabmann, Aristoteles im 12. Jahrhundert, in:
ders., Mittelalterliches Geistesleben, Bd. 3, Minchen 1956, S. 64-127; ders., Forschungen
Uber die lateinischen Aristotelestibersetzungen des Xlll. Jahrhunderts, Miinster 1916; ders.,
Das Studium der aristotelischen Ethik an der Artistenfakultat der Universitat Paris in der
ersten Halfte des 13. Jahrhunderts, in: ders., Mittelalterliches Geistesleben, Bd. 3, Miinchen

Perspicuitas. INTERNET-PERIODICUM FUR MEDIAVISTISCHE SPRACH-, LITERATUR- UND KULTURWISSENSCHAFT.
http://www.uni-due.de/perspicuitas/index.shtml


http://www.uni-due.de/perspicuitas/index.shtml

-9-  Perspicuitas

lung durch die Scholastiker und die Art seiner Verwendung [...] ist bedingt durch das
voranschreitende Bekanntwerden der nikomachischen Ethik in ihren verschiedenen
Bestandteilen und durch den wachsenden Einflu® derselben auf die christliche Mo-
ral.“** Schon um 1220 auBerte allerdings Wilhelm von Auvergne in seiner Abhand-
lung De virtutibus, die ldee von der Tugendmitte sei in der Volksmoral langst bekannt
und béte keinen neuen Gedanken.®

Ahnlich wie Aristoteles knlpft auch das Gnaistli die Tugend an die Vernunft. Das
Lesen des Gnaistli, so heildt es, git dir guot vernunft, / wie du zuo rechten tugenden
kunst (887f.). Doch der Gedanke des Mittelmalles als das Vollkommene zwischen
Zuviel und Zuwenig fehlt dem Gnaistli. Formulierungen wie: diu rehte méz diu hat ir
zil / enzwischen liitzel unde vil*® finden sich im Gnaistli nicht. Dabei ist es unerheb-
lich, dass im Gnaistli ein dem Lateinischen medietas analoger Begriff (z.B. mitte)
nicht vorkommt; daftr verwendet der Text die Termini ordnung und vor allem masz.
Und méaze war nicht nur bei Thomasin, der damit das aristotelische pecétng direkt
oder indirekt rezipiert zu haben scheint,?” sondern allgemein in der mittelhochdeut-
schen Literatur — weltlich wie geistlich — der der medietas entsprechende Ausdruck.
Im Gnaistli jedoch sind ordnung und masz keine Mitte zwischen zwei Extremen, son-
dern die Determinanten der Tugend. Ohne diese wird die Tugend zur Untugend, zur
Sunde (45-48). Der Dichter zeigt also eine dualistische Tendenz: Auf der einen Seite
die Tugend mit ordnung und masz; auf der anderen Seite die Untugend, die Stinde,
ohne ordnung und masz. Auch der Aufbau der Laster- und Tugendreihen im Gnaistli
verdeutlichen dies: Auf die Position der jeweiligen Tugend folgt immer das entspre-
chende Gegenstlick, dem es an ordnung und masz mangelt; der ins Gute gekehrten
Sinde folgt das weiterhin dazugehdérige Negative, und ebenso folgt dem guten Werk
der Seele das entsprechende Negativum. Diese mogliche Metamorphose von Untu-
gend zu Tugend thematisiert der Dichter explizit: In [den hopt siind] wirt och tugent
zugezalt, / sint sy nach ordnung gestalt (67f.). Es ist also eine einfache Rechnung,
die der Dichter eroffnet: Untugend plus ordnung und masz wird zu Tugend, und Tu-
gend minus ordnung und masz wird zu Untugend. Die Reihenfolge Positivum-Negati-
vum in der Darstellung der sieben Hauptsinden und in der Darstellung der sieben
guten Werke der Seele verpflichtet sich dieser Rechnung und macht die jeweiligen

1956, S. 128-141; Georg Wieland, Ethica — Scientia practica. Die Anfange der philosophi-
schen Ethik im 13. Jahrhundert, Minster 1981. Zur Rezeption des mesotes-Gedankens Ru-
pert Klingseis, Das aristotelische Tugendprinzip der richtigen Mitte in der Scholastik Divus
Thomas 7 (1920), S. 33-49; 142-172; 269-288; 8 (1921), S. 1-14; 83-112.

24 Klingseis a.a.0. (Anm. 23) (7 [1920]), S. 37f.

% Guilielmi Alverni Opera Omnia, 2 Bde, Paris 1674 [Nachdruck Frankfurt a.M. 1963], Bd. |,
S. 105: Quod etiam est quod sequitur in sermonibus Aristotelis, quia virtus est bonitas
duarum malitiarum media et nominat duas malitias superfluitatem et indigentiam, quos
vulgariter nos vocamus nimium et parum. Zitiert nach Klingseis a.a.0. (Anm. 23) (7 [1920]),
S. 45 Anm. 1.

% Der walsche Gast des Thomasin von Zirclaria a.a. O. (Anm. 13), S. 270 (V. 9937f.). — Zum
Tugendbegriff Thomasins vgl. Christoph Huber, Die Aufnahme und Verarbeitung des
Alanus ab Insulis in mittelhochdeutschen Dichtungen. Untersuchungen zu Thomasin von
Zerkl re, Gottfried von Stral3burg, Frauenlob, Heinrich von Neustadt, Heinrich von St. Gal-
len, Heinrich von Miigeln und Johannes von Tepl, Minchen 1988, S. 34-46.

27 Cora Dietl, Aristoteles und die sechs dinc. Zum VIII. Buch des ,Walschen Gasts’, in: Tho-
masin von Zirklaere und die didaktische Literatur des Mittelalters. Beitrdge der Triester Ta-
gung 1993, hg. von Paola Schulze-Belli, Trieste 1996, S. 39-61.

Perspicuitas. INTERNET-PERIODICUM FUR MEDIAVISTISCHE SPRACH-, LITERATUR- UND KULTURWISSENSCHAFT.
http://www.uni-due.de/perspicuitas/index.shtml


http://www.uni-due.de/perspicuitas/index.shtml

-10- Perspicuitas

Vorher- und Nachher-Zustande deutlich.?® Somit Iasst sich ein aristotelischer meso-
tes-Bezug auch im Aufbau der Laster- und Tugendreihen, also auf einer Metaebene,
kaum fassen. Die jeweiligen Positiva der beiden Reihen decken sich — wenn uber-
haupt — nur annahernd; eine Mitte zwischen zwei Extremen — so wie immer wieder-
kehrend das Zahlenbeispiel: 6 Pfund sind die Mitte zwischen 2 und 10 Pfund® — stellt
dies daher kaum dar. Zudem nehmen die Positiva der sieben guten Werke einen an-
deren Stellenwert ein als die Positiva der Hauptsunden: Diese sind die ingesinde der
Seele (349), die getriiwe dienst man (345), die den Menschen zuriick ins Vaterland,
zu Gott fuhren.

Auch bei den Einzellastern und den Einzeltugenden fehlt dem Gnaistli das Mo-
ment der Mitte; auch hier werden nicht zwei Extreme beschrieben, deren Mittelmal}
die Tugend bildet. Dass diese Darstellung in der christlichen Morallehre aber durch-
aus Ublich war, zeigt Wilhelm von Auxerre in seiner Summa aurea, einem Kommen-
tar zu den Sentenzen des Petrus Lombardus (fertiggestellt um 1220).° Dort wird bei-
spielsweise die Freigebigkeit als die Mitte zwischen Verschwendung und Geiz be-
zeichnet; beim Zorn liegt die rechte Mitte im gerechten Zorn oder heiligen Eifer (ira
iusta vel zelus) zwischen den Extremen natlrlicher, ungerechter Zorn (ira naturalis)
und Zornlosigkeit (iniracundia).*’

Unter den drei Kategorien zur rechten Erkenntnis der Tugend fuhrt das Gnaistli
nun unter anderem auch die aristotelische Kategorie der Form, des ,Soseins' auf —
im Gnaistli heil3t das dann metaphorisch: sin form und siner varwe schin (742) und
wie man ir varw mengen sol (752). Etwas Ahnliches findet sich bei Wilhelm von Au-
vergne. Er veranschaulicht die tugendmaRige Mitte zwischen zwei Extremen am Bei-
spiel einer Mischfarbe als das Ergebnis zweier Grundfarben: Quod si quis dixerit in-
ter album et nigrum sunt multa media, rubrum, viride, repondemus: quoniam album
et nigrum non dicuntur secundum superfluitatem et indigentiam, [...] inter superfluum
enim et diminutum non est nisi aequale et commensuratum.® Wie man ir varw men-
gen sol, wie man die Farbe zur richtigen Mischfarbe Tugend mischen soll: Spuren
dieses Gedankens Wilhelms von Auvergne lassen sich also vielleicht im Gnaistli aus-
machen. Doch ist auch hier nicht die Rede von einer Mitte, in der sich die Mischfarbe
bewegt, sondern in Bezug auf die Ubrigen Ausfuhrungen wird mit dem mengen wohl
am ehesten das Beimengen von ordnung und masz gemeint sein, das aus der Untu-
gend eine Tugend macht. Interessant ist allemal die analoge Metaphorik des Farben-
mischens in Bezug auf die Tugend und ihre Form.

Grundsatzlich erinnert der Tugendbegriff des Gnaistli auch an den Tugendbegriff
des Augustinus. Dieser sieht die Tugend als Liebe zu dem, was der Liebe wurdig ist,
also vor allem zum hdchsten Gut des Menschen, zu Gott. Diese Liebe ist an Werke

2 Auch im ,Walschen Gast’ Thomasins von Zerkl re findet sich der Gedanke, aus Lastern
kénnen Tugenden und aus Tugenden kdnnen Laster entstehen; Thomasin bettet dies je-
doch in das Thema der rechten Mitte zwischen zwein untugenden (Der walsche Gast des
Thomasin von Zirclaria a.a.0. [Anm. 13], S. 272 [V. 9993; 9985-9992]; vgl. auch Dietl a.a.O.
[Anm. 27], S. 44f.).

2 So schon bei Aristoteles; s. Klingseis a.a.0. (Anm. 23) (7 [1920]), S. 144.

% Grabmann, Forschungen a.a.0. (Anm. 23), S. 29. Zur mesotes-Rezeption bei Wilhelm von
Auxerre s. Klingseis a.a.0. (Anm. 23) (7 [1920]), S. 40-44.

3 Magistri Guillelmi Altissiodorensis Summa aurea. Cura et studia Jean Ribaillier, 5 Bde. in 7
Tin, Paris 1980-1987, Ill 1, S. 92f; Il 1 u. 2, S. 357-469 (Il 7,4; 11 22).

%2 Guilielmi Alverni Opera Onmia a.a.O. (Anm. 25) |, S. 167 (cap. XIllI). Zitiert nach Klingseis
(wie Anm. 23) (7 [1920]), S. 47 Anm. 1.

Perspicuitas. INTERNET-PERIODICUM FUR MEDIAVISTISCHE SPRACH-, LITERATUR- UND KULTURWISSENSCHAFT.
http://www.uni-due.de/perspicuitas/index.shtml


http://www.uni-due.de/perspicuitas/index.shtml

-11- Perspicuitas

gebunden. Ipsa dilectio uacare non potest. Dabei ist die Richtung, die Perspektive
der Liebe entscheidend. Amate, sed quid amatis uidete. Amor Dei, amor proximi, ca-
ritas dicitur; amor muni, amor huius saeculi, cupiditas dicitur. Cupiditatis refrenetur,
carits excitetur.® Dabei ist es moglich, durch Selbstzucht und Selbstbeherrschung
Laster in Tugenden zu verwandeln.?* Das Gnaistli folgt — wenn auch sehr vage — die-
sem Gedankengang. Der sel getat verpflichtet sich in erster Linie einer vita activa;
dem Ausspruch: daz hochste guot ich han erkorn (103), folgt das Motto, die Perspek-
tive, die es anzustreben gilt.

Was im Gnaistli mit ordnung und masz bezeichnet wird, ist weniger Produkt einer
Rezeption des aristotelischen uescétng, sondern eher eine Aufnahme der Idee der Ma-
Rigung, die naturlich ihrerseits antike (aristotelische) Wurzeln hat: Auch Aristoteles
sah Ordnung (t¢&1c) als das Prinzip des Guten an.* Doch kommen diese Gedanken
wohl eher Uber Umwege ins Gnaistli, und vor allem kdnnen sie nicht unter der enge-
ren moralhistorischen Begrifflichkeit uecétng subsumiert werden kann. Fur Isidor von
Sevilla ist der Grundsatz des Maldes unabdingbar. Ne quid nimis. Nam quidquid cum
modo et temperamento fit, salutare est; quidquid autem nimis et ultra modum est,
perniciosum fit, studiumque suum in contrarium vertit. In omni ergo opere modum et
temperamentum oportet habere.*® Petrus Lombardus stellt die MaRigung in seinen
Sentenzen auf ahnliche Weise dar; der Gedanke war also mittelalterliches Schulwis -
sen.”” Der Gedanke der MaRigung ging in die mittelnochdeutsche Literatur ebenfalls
unter dem Begriff der maze ein.* Verbreitet war wohl die Vorstellung der MaRigung
als Mutter aller Tugenden. Ir [der Tugend] aller muoter ist diu Maze, / si wiset in die
rechten straze®, so heil’t es in der Tochter Syon Lamprechts von Regensburg (um
1250); ebenso das Lehrgedicht Die maze (Ende des 13. oder Anfang des 14. Jahr-
hunderts): Muter aller tugende / gezimet wol der jugende: mazze ist si genant.*® Die
méaze stellt hier einen die Tugend Uberragenden Wert dar, und sie konnte im Lateini-
schen mit temperantia, moderatio, modestia, sobrietas, discretio, modus und mensu-
ra ausgedruckt werden, ohne dass dabei der Begriff auf die Kardinaltugend tempe-
rantia eingeengt wird.*'

¥ Augustinus, Enarrationes in Psalmos I-L. Post maurinos textum edendum curaverunt D.
Eligius Dekkers et lohannes Fraipont, in: Corpus Christianorum, Series Latina, Bd. 38, Tur-
nhout 1956, S. 228 (Ps. 31 Il, 5).

% S. Joseph Mausbach, Die Ethik des Heiligen Augustinus, 2. Aufl., Freiburg i. Br. 1929, Bd.
2, S. 363 et passim.

% Ingemar Diring, Aristoteles. Darstellung und Interpretation seines Denkens, Heidelberg
1966, S. 459-463.

% |sidor von Sevilla, Sententiarum libri tres; in: Patrologia cursus completus. Series Latina,
Bd. 83, hg. von Jacques Paul Migne, Paris 1862, Sp. 537-738, hier Sp. 652Df. (I, 44,16).

% S. Will Hermanns, Uber den Begriff der MaRigung in der patristisch-scholastischen Ethik
von Clemens v. Alexandrien bis Albertus Magnus, Diss., Aachen 1913.

% Hermanns a.a.0. (Anm. 37), S. 56-62.

% Lamprecht von Regensburg, Sanct Francisken Leben und Tochter Syon, zum ersten Mal
hg. nebst Glossar von Karl Weinhold, Paderborn 1880, S. 456 (V. 2977f.).

0 Kleinere mittelhnochdeutsche Erzahlungen, Fabeln und Lehrgedichte, Bd. 3: Die Heidelber-
ger Handschrift Cod. Pal. Germ. 341, hg. von Gustav Rosenhagen, 2. Aufl., Dublin / Zirich
1970, S. 103 (V. 1-3). Zur Datierung vgl. Walter Blank, Art. ,Die maze’, in: Die deutsche Li-
teratur des Mittelalters. Verfasserlexikon, hg. von Kurt Ruh u.a., 2. Aufl., Bd. 6, Berlin / New
York 1987, Sp. 248f., hier Sp. 249. Vgl. auch Hermanns a.a.O. (Anm. 37), S. 59.

“ Hermanns a.a.O. (Anm. 37), S. 14.

Perspicuitas. INTERNET-PERIODICUM FUR MEDIAVISTISCHE SPRACH-, LITERATUR- UND KULTURWISSENSCHAFT.
http://www.uni-due.de/perspicuitas/index.shtml


http://www.uni-due.de/perspicuitas/index.shtml

-12- Perspicuitas

Rezeptionsgeschichtlich bietet das Gnaistli einen komplexe Zustand, der durch
theologiegeschichtliche Kompilationen charakterisiert ist. In diesem Text wurde kaum
nur ein Autor, nur eine Schule oder Richtung rezipiert, hier findet sich zusammenge-
stellt, was einerseits dem Dichter zuganglich war und was ihm andererseits davon fur
sein Thema relevant erschien. Rezeptionsgeschichtlich fuhrt dieser Synkretismus
und Eklektizismus naturlich auch zu einer gréf3eren Unsicherheit, da scheinbar nichts
stringent Ubernommen wurde — grofdtenteils finden sich lediglich Spuren gelehrten
antiken und scholastischen Wissens, die als Hinweise auf ihre Urspringe oftmals nur
sehr diinne Indizien liefern. Charakteristisch an der Kompilation scheint zu sein, dass
der Autor nicht unbedingt unsystematisch, aber doch zumindest wenig systematisch
gearbeitet hat: Er ibernahm wohl eben das, was ihm in erster Linie im Hinblick auf
sein Publikum mitteilenswert und bedeutend erschien. Der Dichter verpflichtet sich
nirgendwo dezidiert einer gelehrten Instanz, Autornamen werden nicht genannt: Sei-
ne Autoritat ist Gott (32-40; 893-896).

Carsten Kottmann
Herrenberger Str. 34
71157 Hildrizhausen
carsten.kottmann@gmx.de

Wir schlagen lhnen folgende Zitierweise flur diesen Beitrag vor:

Kottmann, Carsten: Der Tugendbegriff im Gnaistli In: Perspicuitas. Internet-Periodi-
cum fur mediavistische Sprach-, Literatur- und Kulturwissenschaft.

Online unter:
http://www.uni-due.de/imperia/md/content/perspicuitas/kottmann_gnaistli.pdf
Eingestellt am 16.09.2013. [12 Seiten.]

Perspicuitas. INTERNET-PERIODICUM FUR MEDIAVISTISCHE SPRACH-, LITERATUR- UND KULTURWISSENSCHAFT.
http://www.uni-due.de/perspicuitas/index.shtml


http://www.uni-due.de/perspicuitas/index.shtml
http://www.uni-due.de/imperia/md/content/perspicuitas/kottmann_gnaistli.pdf

