
- 1 -

Der Tugendbegriff im Gnaistli

Carsten Kottmann

 
Das Gnaistli, eine allegorisch-didaktische Reimpaardichtung von 908 Versen Länge 
aus der zweiten Hälfte des 14. Jahrhunderts, entstanden wohl in oder um Konstanz 
vielleicht im Umfeld der dominikanischen Mystik,  lässt sich inhaltlich in drei große 
Teile untergliedern.1

Eine Einleitung (1-58) stellt die Tugend als das Maß und die Ordnung aller Hand-
lungen dar; die Welt hingegen ist minderwertig, also ein Zustand, der nicht im Maß 
steht und somit zum Laster führt. Die Grundthese dabei ist, „daß jedes menschliche 
Streben durch Maß und Unmaß entweder zur Tugend oder zum Laster wird“.2

Im darauffolgenden umfangreichen zweiten Teil (59-730) wird dieser Grundthese 
folgend ein Laster- und ein Tugendkatalog entwickelt, der daran anschließend auch 
die Durchsetzung der Maßhaltung mit Hilfe der vier Kardinaltugenden anbietet. Im 
ersten Unterabschnitt (59-208) kommen die sieben Hauptsünden zur Sprache,3 dar-
auf (209-400) die sieben guten Werke der Seele.4 Dabei folgen die schlechten Eigen-
schaften der  Hauptsünden immer den entsprechenden positiven Gegenpositionen 

1  Walter Mitzka, Art. ‚Das Gnaistli‘, in: Die deutsche Literatur des Mittelalters. Verfasserlexi-
kon, hg. von Wolfgang Stammler und Karl Langosch, Bd. 2, Berlin 1936, Sp. 54 u. 5, Sp. 
265; Christine Stöllinger, Art. ’Gnaistli’, in: Die deutsche Literatur des Mittelalters. Verfas-
serlexikon, hg. von Kurt Ruh u.a., 2. Aufl., Bd. 3, Berlin / New York 1981, Sp. 72f.; Ingeborg 
Glier, Kleine Reimpaargedichte und verwandte Großformen, in: Die deutsche Literatur im 
späten Mittelalter. 1250-1370. 2. Teil: Reimpaargedichte, Drama, Prosa, hg. von Ingeborg 
Glier, München 1987, S. 18-141, hier S. 112f.; zuvor schon kursorisch: Ingeborg Glier, Alle-
gorien. In: Epische Stoffe des Mittelalters. hg. von Volker Mertens und Ulrich Müller, Stutt-
gart 1984, S. 205-228, hier S. 223f. – Das Gnaisli ist überliefert in den Handschriften Karls-
ruhe, Badische Landesbibliothek, cod. Donaueschingen 104, fol. 180va-186va (Online un-
ter: http://digital.blb-karlsruhe.de/blbhs/content/titleinfo/19642, 8. Juli 2013) und Heidelberg, 
Universitätsbibliothek, cpg 314, fol. 62va-6464vb (Online unter:  http://digi.ub.uni-heidelber-
g.de/diglit/cpg314, 8. Juli 2013). Edition (leider völlig veraltet): Lieder-Saal, das ist: Samm-
lung altdeutscher Gedichte, hg. vom Freiherrn Joseph von Laßberg, 4 Bde., Konstanz / St. 
Gallen 1846, Bd. 3, S. 21-43. – Aktuell zum Gnaistli s. Melitta Weiss Adamson, Gula, Tem-
perantia, and the Ars Culinaria in Medieval Germany, in: Nu lôn’ ich iu der gâbe. Festschrift 
for Francis G. Gentry, hg. von Ernst Ralf Hintz, Göppingen 2003, S. 107-118.

2  Glier, Reimpaargedichte a.a.O. (Anm. 1), S. 112.
3  Das Gnaistli verwendet den Begriff hopt sFnd (peccatum capitalium) und nicht das spätere 

tôtsünde (peccatum mortale), das sich im deutschen Sprachraum erst im 15. Jahrhundert 
durchsetzt, s. Henrike Lähnemann, Der ‚Renner‘ des Johannes Vorster. Untersuchung und 
Edition des cpg 471, Tübingen / Basel 1998, S. 63; Mittelhochdeutsches Wörterbuch. Mit 
Benutzung des Nachlasses von Georg Friedrich Benecke ausgearb. von Wilhelm Müller 
und Friedrich Zarncke, Bd. II,2, Leipzig 1866, S. 735. Die im Gnaistli verwendete Reihenfol-
ge der sieben Hauptsünden ist die auf Gregor den Großen zurückgehende: superbia (hoff-
art),  invidia (nid),  ira (zorn),  accedia (trackait),  avaritia (gitickait),  gula (fraszkait),  luxuria 

(unkFnschait), vgl. Gregor der Große, Moralia in Iob, in: Corpus Christianorum, Series Lati-
na, Bd. 143B, Turnhout, XXXI, 88 (S. 1610f.).

4  Dieses Septenar zuerst im ‚Benjamin minor’ des Richard von St.  Viktor,  s.  Richard de 
Saint-Victor,  Les douze patriarches ou Beniamin minor.  Texte critique et  traduction par 
Jean Châtillon et Monique Duchet-Suchaux, Introduction, notes et index par Jean Longère, 
Paris 1997, S. 108 (VII).

Perspicuitas. INTERNET-PERIODICUM FÜR MEDIÄVISTISCHE SPRACH-, LITERATUR- UND KULTURWISSENSCHAFT.

http://www.uni-due.de/perspicuitas/index.shtml

http://digital.blb-karlsruhe.de/blbhs/content/titleinfo/19642
http://www.uni-due.de/perspicuitas/index.shtml
http://digi.ub.uni-heidelberg.de/diglit/cpg314
http://digi.ub.uni-heidelberg.de/diglit/cpg314


- 2 -

und den guten Eigenschaften der sieben guten Werken immer ihre entsprechenden 
Negativa. Das Prinzip dahinter ist die Darstellung der Hauptsünden samt ihrer jeweili-
gen Erscheinung, wenn Maß und Ordnung zur Tugend hinzu tritt und den Sünden 
das Sündhafte nimmt; analog dazu werden die guten Werke der Seele stets beglei-
tend mit ihren schlechten Erscheinungen dargestellt, denen es an Tugend mangelt.  
So ergibt sich quasi ein Tugend- und Lasterkatalog, der in sich schon das Gegen-
über von Maß und Unmaß, Tugend und Untugend enthält und zueinander in Kontrast 
setzt. Jede Hauptsünde und jedes gute Werk setzt sich aus einer achtversigen Stro-
phe jeweils für ihre Positiva und für ihre Negativa zusammen, so dass insgesamt ein 
Katalog von 28 Tugenden und Lastern entsteht. Die Erörterung der vier Kardinaltu-
genden (401-730) fasst nun die sieben Positiva der guten Werke zusammen; sie sind 
das  ingesinde der Seele, die von den vier Kardinaltugenden angeführt und geleitet 
werden. An dieser Stelle beginnen die Allegorisierungen im Gnaistli: Die Kardinaltu-
genden (je als  amptman) führen als Torwächter (prudentia), Vogt (fortitudo), Koch 
(temperantia) und ritter bzw.  richter (iustitia) das ingesinde auf dem Weg der Seele 
zum Heil an. 

Im abschließenden Teil (731-908) wird variierend das Motiv der Tugend wieder-
holt, und der Dichter mahnt seine Einhaltung an; darüber hinaus wird der Titel gnaist-
li (scintilla conscientiae) erläutert und einiges zu seiner Benutzung angemerkt.

I.
Das Gnaistli beginnt mit dem literarischen Motiv der Suche. Der Dichter befindet sich 
auf einer elenden ban (1)5 und begibt sich auf seinen Weg als ein fr=mder weg man 
(2), der während seiner Wanderung nicht so recht zur Ruhe kommen kann. Min tor-
hait hat gesumet mich, / uff dirre straz schedelich (7f.). Seine Klage gilt der ungetrF-
wen welt, / ir valschen ere und och ir gelt (11f.). Die eigentlichen Bestrebungen wa-
ren nicht von Erfolg gekrönt – daz ich wonde minnen, / das volget mir nit hinnen (9f.). 
Die Welt stellt sich ihm als nichtig dar, sein Weg durch die Welt ist von Eitelkeiten be-
gleitet. Doch die Lösung ist in Sicht, auch wenn er seinen Weg fortsetzen muss: Aber 
nur – wohl als Anspielung auf den verlorenen Sohn aus Lc 15,11-32 – untz er beru-
ert sins vatters land, / von dem er wart von erst gesant  (5f.). Zwar wird er weiter die 
Welt der Eitelkeiten ertragen müssen, doch auf seinem Weg gilt es, diese zu über-
winden. Für ihn heißt das:

ir uber conterfetter gran
uff dirre strasz beliben lan.
Uff dirre wilden flut
ich kan kein slachte guot
besitzen noch gewinnen,
daz mir nu volget hinnen
und mich gefrumen mFge dort,
wann allein der tugent hort (13-20).

5  Zitiert wird nach Laßbergs Text (Lieder-Saal, a.a.O. [Anm. 1] 3, S. 21-49). Eine moderne 
Interpunktion wird hinzugefügt; Großschreibung lediglich bei Eigennamen und am Satzan-
fang (bei Laßberg sind alle Versanfänge groß geschrieben). Des weiteren werden – im Ge-
gensatz zu Laßbergs diplomatischem Handschriftenabdruck – die Buchstaben v und j  nur 
konsonantisch, die Buchstaben u und i nur vokalisch verwendet.

Perspicuitas. INTERNET-PERIODICUM FÜR MEDIÄVISTISCHE SPRACH-, LITERATUR- UND KULTURWISSENSCHAFT.

http://www.uni-due.de/perspicuitas/index.shtml

http://www.uni-due.de/perspicuitas/index.shtml


- 3 -

Es ist die Suche nach des vatters land, aus dem man einst kam und das man wieder 
herbeisehnt; ferner: Entdeckt wird die Nichtigkeit der Welt, offenbart wird das, was 
gefrumen mFge dort – der Schatz der Tugend.

Die Tugend ist im Gnaistli der höchste aller Schätze, der einzig gültige Wert.

Ich waiß, das al der welte schatz
gen ir [der Tugend] hocher eren saz
ist ungelich und ungenosz.
Ir suessi ist uz gottes schlosz,
her in dF sel getowet.
Wer ze ainem mal beschowet
ir minneclichez angesicht,
dem wirt der werlte cron ain wicht (21-28).

Die Tugend wird definiert, indem sie der Welt und ihren Schätzen kontrastiert wird – 
und mit den Schätzen der Welt sind wohl die Eigenschaften gemeint, die sich im Ein-
gangsmotiv von der Heimreise ins Vaterland als Eitelkeiten erwiesen haben: ir valsch 
ere und och ir gelt (12), kurzum: daz ich wonde minnen (9). Im Kontrast zur Tugend 
wird diesen Schätzen ihr Wert nicht unbedingt abgesprochen, sondern in eine Relati -
on zur Tugend gesetzt. Sie ist der höchste aller Schätze, der höchste aller Werte.

Doch von dem höchsten aller Werte zu sprechen, ist nicht leicht: Von miner plint-
hait duld ich laid, / das ich nit von ir [der Tugend] werdechait / mit worten wol gespre-
chen kan (29-31). Nur mit Gottes Hilfe ist dies möglich.

Nu hilff mir kunst losen man,
got wernder wunne, wernder hort,
daz ich betFt daz hoche wort,
denn man sprichet tugent (32-35).

Mit Gottes Hilfe möge des Dichters unmacht und unkunst (37) überwunden werden, 
und er erbittet Gottes  gnaden gunst (38), um von der Tugend angemessen – oder 
wenigstens überhaupt  –  sprechen zu  können.  Diese Bitte  erhört  Gott,  denn:  Der 
Dichter spricht in den nun folgenden Versen ausführlich von der Tugend. Er ver-
schafft sich durch den hergebrachten Topos ‚Bitte um göttliche Hilfe bei der Abfas-
sung des Werkes’ für seine Bemühungen um das Wesen der Tugend eine Autorität, 
die seine Worte absichern soll. Zwar spricht er von der Tugend, doch das Gebet zu 
Gott soll dafür Sorge tragen, dass seine Worte richtig gewählt sind, um das Wesen 
der Tugend adäquat zu treffen und vor allem den Nutzen der Tugend,  der mir und 
minem bruoder tFg (40), klar und einsichtig zu verdeutlichen.6

Die Tugend, so fährt das  Gnaistli nun fort, ist  der sel getatt,  / dF ordnung und 
masz hat (43f.), und daraus resultierend lässt sich die Untugend beschreiben:

Mir wirt by der wider vart
offen der untugent art.
Sy ist och der sel getat,

6  Allgemein zu Dichtergebeten (Eingangsgebeten) in der mittelhochdeutschen Lehrdichtung 
s. Christian Thelen, Das Dichtergebet in der deutschen Literatur des Mittelalters. Berlin / 
New York 1989, S. 413-426.

Perspicuitas. INTERNET-PERIODICUM FÜR MEDIÄVISTISCHE SPRACH-, LITERATUR- UND KULTURWISSENSCHAFT.

http://www.uni-due.de/perspicuitas/index.shtml

http://www.uni-due.de/perspicuitas/index.shtml


- 4 -

dF weder maz noch orden hat (45-48).

So lassen sich alle Werte der Tugend unterordnen, nu so vil sy maz hant / und der  
ordnung zil (50f.). Und wieder dazu im Gegensatz: Und sint sy maz unmugent, / sy  
v(rwent sich ze untugent (53f.). Tugend und Untugend stehen auf der gleichen Stufe, 
tugent und untugent ist ain stan (56),7 jedoch mit unterschiedlichen Wirkungsrichtun-
gen und -ursachen. Was mit der maz tugent birt, dem gereicht das Maß auch ze nFti 
(57f.).

II.
Die Bedeutung des Maßes und der Ordnung für die Tugend kann nach Aussage des 
Gnaistli gar nicht überschätzt werden. Immer wieder greift der Dichter diese Formu-
lierung auf. So auch wieder ausführlicher, nachdem die sieben Hauptsünden, die sie-
ben guten Werke der Seele und die vier Kardinaltugenden vorgestellt wurden (765-
768). Um nun die konstschafft Tugend recht zu erfassen, bedarf es dreier Zugangs-
wege; diese erläutert der Dichter des Gnaistli zunächst anhand einer Analogie zu Be-
trachtungsweisen des menschlichen Körpers.

Wiltu din hertz naigen,
ich will dir konstschafft zaigen
dez wortez, dem man tugent gicht.
Den lip, den liplich8 og an sicht,
wiltu dez rechten konstschafft han,
du muost uff drie sachen gan:
Zem ersten soltu han vernomen,
von waz machen er sy komen.
Zem andern uff daz end,
dez liebez grozzi lend.9

Zem dritten sol dir offen sin
sin form und siner varwe schin (735-742).

Es geht also darum, woraus der leibliche Körper besteht, des weiteren um sein Ende,  
sein Ziel, und zum dritten um seine augenblickliche Gestalt, seine Form. So wie nun 
die Beurteilung des leiblichen, physischen Körpers durch diese drei Kategorien deter-
miniert ist (Waz uff der erde lieplich ist, / dez git dir konstschafft dirre list, 743f.), so 
soll auch die Erkenntnis der Tugend anhand dieser Kategorien erfolgen:

Wiltu erchennen offenlich,
waz tugent sy, so soltu dich
richten uff die sachen dry:
Zem ersten, waz ir matheri sy,
zem andern soltu konstschafft han,

7  Vgl. Meister Eckharts Traktate, hg. und übersetzt von Josef Quint, Stuttgart 1963, S. 215: 
Wan diu tugent und ouch diu untugent ligent in dem willen.

8  liplich kann sicherlich zweierlei heißen:  liplich ‚leiblich, fleischlich‘ und lieplich ‚freundlich, 
lieblich, angenehm‘, doch hier ist wohl eher ‚leiblich‘ gemeint. Die drei Dinge, die zur rech-
ten Beurteilung des (physischen) Körpers notwendig sind, werden daraufhin per analogiam 
auf die rechte Erkenntnis der Tugend übertragen.

9  Wohl elend, zu lend verkürzt durch Elision mit grozzi.

Perspicuitas. INTERNET-PERIODICUM FÜR MEDIÄVISTISCHE SPRACH-, LITERATUR- UND KULTURWISSENSCHAFT.

http://www.uni-due.de/perspicuitas/index.shtml

http://www.uni-due.de/perspicuitas/index.shtml


- 5 -

uff welchem end sy sull bestan.
Zem dritten soltu wisszen wol,
wie man ir varw mengen sol (745-752).

Die drei Kategorien der Erkenntnis der Tugend, angeknüpft an die Erkenntnis des 
Körpers (lîp), gehen wohl auf Aristoteles zurück. Dieser kennt ein vierfaches Ursa-
chenprinzip, wovon im Gnaistli drei übernommen sind. Aristoteles bezeichnet diese 
Ursachen als den „immanenten Stoff, woraus etwas wird“ (von waz machen er sy ko-
men;  waz ir matheri sy), als „die Form und das Musterbild – dies ist der Begriff des 
Soseins“ (sin form und siner varwe schin; wie man ir varw mengen sol), als dasjeni-
ge, „wovon her die Veränderung oder die Ruhe ihren ersten Anfang nimmt (diese Ka-
tegorie nennt das Gnaistli nicht), und als „Zweck, d. h. als dasjenige, worumwillen et-
was geschieht“ (uff welchem end sy sull bestan).10 Diese aristotelischen Begriffe tau-
chen bei Thomas von Aquin als  materia,  finis und  forma wieder auf.11 Das  Gnaistli 
wird somit diese aristotelischen Gedanken durch thomasische Vermittlung bezogen 
haben.

Die Tugend wird fernerhin von der Gnade Gottes getragen oder zumindest beein-
flusst. Dies wird im Gnaistli nicht explizit gesagt, aber metaphorisch angedeutet.

Ir [der Tugend] libez port sol enden sich
allain an dem, der ewicklich
an allem guot ist volekommen.
Ir flusz hat sy von im genommen.
Ir minneclichez angesicht
v(rwet rechter masz gewicht (759-764).

Damit wird auch schon auf die Ausrichtung, das Ziel der Tugend hingedeutet, das in 
der Ewigkeit, in der Vollkommenheit, im Heil Gottes zu suchen ist, aus dem sie ihren 
flusz speist.

Die aufgezählten drei Kategorien zur rechten Erkenntnis der Tugend waisz ein lu-
ter herce wol (774), so dass mit dem rechten Maß sogar rot rosen gilgen wysz (781), 
also so weiß und rein wie Lilien werden. Doch wo es an einem luter herce mangelt, 
herrscht Sünde, die das Maß stört.

Der tugent h=ng wirt mir nit kunt,
die wil so bitter ist min munt
von der sFnde gallen.
Mir mag nit wol gevallen
ir minneclicher varwe schin,
die wil ich blint von sFnden bin (785-790).

10 Aristoteles‘ Metaphysik.  Griechisch-Deutsch, 2 Halbbde, Neubearb. der Übersetzung von 
Hermann Bonitz,  mit  Einleitung und Kommentar hg.  von Horst  Seidl,  3.  Aufl.,  Hamburg 
1989, Bd. I, S. 179-181 (V 2, 1013a). – Vgl. auch Ingrid Hahn, Zur Theorie der Personener-
kenntnis in der deutschen Literatur des 12. bis 14. Jahrhunderts,  Beiträge zur deutschen 
Sprache und Literatur (Tübingen) 99, 1977, S. 395-444.

11 Z.B. Thomas von Auqin, Summe gegen die Heiden, hg. und übersetzt von Karl Allgaier, lat. 
Text besorgt und mit Anm. versehen von Leo Gerken, Bd. 3,1, Darmstadt 1990 (Texte zur 
Forschung 17), S. 38 (lib. III cap. 10).

Perspicuitas. INTERNET-PERIODICUM FÜR MEDIÄVISTISCHE SPRACH-, LITERATUR- UND KULTURWISSENSCHAFT.

http://www.uni-due.de/perspicuitas/index.shtml

http://www.uni-due.de/perspicuitas/index.shtml


- 6 -

Im Topos zu Beginn des Gnaistli, dass der kunst lose man, wie der Dichter sich sieht, 
unmöglich oder wenn überhaupt nur mit Gottes Beistand angemessen von der Tu-
gend sprechen kann (32-35), liegt nicht nur Bescheidenheit oder Frömmigkeit, son-
dern auch ein weiterer Aspekt. Er weist hin auf einen moralisch-pragmatischen Tu-
gendbegriff, der im Gnaistli entwickelt wird. Zum einen ist die Tugend ein zu hoher 
Wert und ein zu großes Mysterium, als dass menschliche ratio sie in Worte fassen 
könnte:

Wem dF gemachelschafft [der Tugend] ist kunt,
der waisz wol, das kains menschen munt
der tugent verbedFten kan,
und wer im allF sprache zan.
DF suezikait der tugent ist
ze wenig aller maister list.
Ir tichten und ir schriben,
sy muezzin lan bliben
ir wirdickait von ir unmacht,
gestucket und ungefollebracht,
Wann im gebrist dar inne
wort und och der sinne (799-810).

Zum anderen ist darüber hinaus dem Tugendbegriff des Gnaistli die Aufforderung zur 
actio implizit: eine Aufforderung, die Inhalte des Tugendbegriffs ins Leben umzuset-
zen.

Wer tugent vinden ruoch,
ich rat im, das er suoch
mit werchen und lasz dF wort,
sy helffent im nit umb ain ort. [...]
Daz liplich werck dF straze bert,
dar uff man zu der tugent vert.
Hastu tugenlich getat,
dir werden mag wol tugent rat.
Du macht der tugent nit gehan,
wiltu von guoten werchen lan (813-816; 837-842).

Die letztlich unbegreifliche suezzikait der Tugend bedarf keiner Worte – allein die Tat 
der Tugend zählt, wie mehrfach betont wird. Ains ist daz werck und och dF busz, / da 
mit man sy gewinnen musz (819f.). Das Thema ist die Tugend als der sel getat, eine 
Tat, die dem Menschen zum Heil dient und die der Sünde entgegenwirkt. Es ist nFt  
anders tugent han, / wann der sFnde ledig stan (847f.), und ein sündenfreies Leben 
schlägt die Sünde in ir vlucht (845), während der tugent frucht (846) erkennbar wird. 
Durch die Sünde wird die Seele uff den tot verwunt, / daz liecht dez libez wirt verlorn,  
/ das sy von got ist angeborn (856-858) – und willtu in dich selber gan (862), so wird 
der Unterschied zwischen Tugend und der sFnde bitterckait (859) deutlich. Er ist mit 
einem luter herce wohl zu erkennen:

Perspicuitas. INTERNET-PERIODICUM FÜR MEDIÄVISTISCHE SPRACH-, LITERATUR- UND KULTURWISSENSCHAFT.

http://www.uni-due.de/perspicuitas/index.shtml

http://www.uni-due.de/perspicuitas/index.shtml


- 7 -

Er ist zen wysen nit gezelt,
der gallen fFr daz honig welt.12

Er ist an allen witzen blint,
der sterben fFr daz leben nimpt.
Wer sFnd fFr tugent minnet,
der ist in im besinnet.
Nit anders, wann ain tumbez swin
daz sch=nF pluemen lazzet sin,
und in dez b=sen horwez pfuol
suochet siner ruwe stuol (863-872).

Auf dem Weg zu einem tugendhaften Leben tut es not, dem Alten gänzlich abzusa-
gen. Ains ist daz werck und och dF busz (819); der Weg zum Heil erfordert unabding-
bar eine vorherige Läuterung.  Wiltu dinez herren warten, / du muost dinez hercen  
garten / erfFrben und erietten gar, / das er unkruttez stande bar (873-876). Der Her-
zensgarten muss danach völlig neu kultiviert werden: Dar nach soltu in gesten / und  
zieren wol wol zem besten / mit gantzer tugent blFte (877-879). Was einem tugend-
haften Leben bleibt, ist die gute Hoffnung, dass er [Gott] mit sinen gnaden dich / w=l  
umbevahen togenlich (851) – doch das liegt nicht in des Menschen Hand, es stat an 
siner [Gottes] gFte (880).

Der Tugendbegriff des Gnaistli ist gänzlich am Gegensatz Tugend – Sünde orien-
tiert; und wie die Sünde eine Tat wider Gott ist, ist die Tugend der sel getat, die zum 
Heil führt, die  gefrumen mFge dort, im Jenseits. Die Bestimmung der Tugend wird 
ständig ergänzt mit der Bestimmung der Untugend, der Sünde: Beide sind für das 
Verständnis von Tugend komplementär. Auf ähnliche Weise bestimmt Thomasin von 
Zerkl#re im ‚Wälschen Gast‘ seinen Begriff der mâze, indem er ihn der unmâze kon-
trastiert; daraus leitet auch er seinen Tugend- bzw. Untugend-Begriff ab.13 Die Darle-
gung der unmâze bzw. der Untugend soll aber auch hier dem Verständnis der mâze 
und der Tugend dienen, auch hier ist das Negativum die Kontrastfolie, auf der das 
Positivum sich deutlicher abzeichnet. Das Gnaistli betont in erster Linie die Tugend 
als Tun, als konkretes Handeln. Die  vita activa erhält in dieser Bestimmung einen 
Vorzug gegenüber der vita contemplativa. In der Mystik entwickelt sich diese Priori-
sierung über Vorformen bei  Bernhard von Clairvaux,  Wilhelm von St.  Thierry und 
Hugo von St. Viktor immer weiter bis zu Meister Eckhart und Johannes Tauler.14

Das Gnaistli richtet sein Interesse vornehmlich auf diesseitige Belange. Zwar wird 
das Ziel der Tugend angedeutet, worauf sie hinausläuft, uff welchem end sy sull bes-
tan (750), nämlich uff daz end / dez libez grozzi lend (739f. s.o.). Aber darüber, wie 
dieses end aussieht, findet sich im Gnaistli nichts. Ebenso wird kein Wort über das 
Ende der Untugend verloren. Es werden weder Höllenqualen noch Fegefeuer, weder 
Verdammung noch Jüngstes Gericht dargestellt. Eschatologisches kommt im Gnaistli 
so gut wie nicht vor. Ebenso fehlt es an einer dezidierten Verurteilung der Welt mit ih -
ren Lastern und Versuchungen – die wenigen Andeutungen zu Beginn des Gnaistli 
im Motiv des Heimkehrenden ins Vaterland ändern daran nichts. „Das Anliegen des 
Verfassers  ist  kein  weltverneinendes  asketischen  Mönchsleben,  sondern  rechtes 
12 Vgl. 785-787.
13 Der wälsche Gast des Thomasin von Zirclaria, hg. von Heinrich Rückert, mit einer Einlei-

tung und einem Register von Friedrich Neumann, Berlin 1965, S. 269-272 (V. 9895-9992).
14 S. Alois Haas, Gottleiden – Gottlieben. Zur volkssprachlichen Mystik im Mittelalter, Frank-

furt a.M. 1989, S. 97-108.

Perspicuitas. INTERNET-PERIODICUM FÜR MEDIÄVISTISCHE SPRACH-, LITERATUR- UND KULTURWISSENSCHAFT.

http://www.uni-due.de/perspicuitas/index.shtml

http://www.uni-due.de/perspicuitas/index.shtml


- 8 -

Verhalten in der Welt, das auch der Seele ewigen Lohn verspricht.“15

III.
Die bisherige Forschung sah den Tugendbegriff des  Gnaistli als einen aristotelisch 
geprägten.16 Dies ist sicher nicht falsch (s. z.B. oben zum vierfachen Ursachenprin-
zip). Neben Anlehungen gibt es aber auch Akzentunterschiede, so dass die These 
eines dominierenden Aristoteles-Bezugs bestreitbar ist:

Für Aristoteles17 ging es bei der Tugend (a3reth2) um die Frage nach der spezifi-
schen Hervorbringung (e5rgon) des Menschen, so wie die spezifische Hervorbringung 
des Messers das Schneiden oder die des Auges das Sehen ist. Er kommt zur Ant-
wort,  dass „das eigentümliche Werk und die eigentümliche Verrichtung des Men-
schen in vernünftiger oder der Vernunft nicht entbehrender Tätigkeit der Seele be-
steht.“18 Wenn ein Mensch diese Hervorbringung ‚gut’ realisiert, so wie ein Messer 
gut schneidet oder ein Auge gut sieht, so ist er im Besitz einer dem Menschen eigen-
tümlichen Arete. Die Arete bietet angemessene Reaktionsmöglichkeiten gegenüber 
Affekten wie „Begierde, Zorn, Furcht, Zuversicht, Neid, Freude, Liebe, Haß, Sehn-
sucht, Eifersucht, Mitleid, überhaupt alle[m], was mit Lust oder Unlust verbunden ist. 
[...] Es ist mithin die Tugend ein Habitus des Wählens, der die nach uns bemessene 
Mitte hält und durch die Vernunft bestimmt wird, und zwar so, wie ein kluger Mann 
ihn zu bestimmen pflegt. Die Mitte ist die zwischen einem doppelten fehlerhaften Ha-
bitus, dem Fehlen des Übermaßes und des Mangels“,19 bzw: Arete findet „zwischen 
dem Zuviel und dem Zuwenig die richtige Mitte“,20 wobei die Mitte (meso1thw) nicht das 
Durchschnittliche, sondern das Richtige, das Vollkommene meint.21 In der Realisie-
rung  von  Arete  liegt  für  Aristoteles  das  Glück,  und  zwar  ein  Leben  lang.  „Das 
menschliche Gut ist der Tugend gemäße Tätigkeit der Seele [...].  Dazu muß aber 
noch kommen, daß dies ein volles Leben hindurch dauert; denn wie eine Schwalbe 
und ein Tag noch keinen Sommer macht, so macht auch ein Tag oder eine kurze 
Zeit noch niemanden glücklich oder selig.“22

Ein weiterer  zentraler Aspekt des aristotelischen Tugendbegriffs ist die Mitte zwi-
schen Zuviel und Zuwenig; dieser Gedanke wurde von der Scholastik seit der Wie-
derentdeckung der aristotelischen Ethik im 12. und 13. Jahrhundert intensiv aufge-
nommen und diskutiert.23 „Die Aufnahme dieses Gedankens der Mitte, seine Beurtei-

15 Stöllinger a.a.O. (Anm. 1), Sp. 73.
16 Stöllinger a. a.O. (Anm. 1), Sp. 72; Bernhard Sowinski, Lehrhafte Dichtung im Mittelalter,  

Stuttgart 1971, S. 90.
17 Vgl. allgemein D. S. Hutchinson, The Virtues of Aristotle, London 1986.
18 Aristoteles, Nikomachische Ethik, auf der Grundlage der Übersetzung von Eugen Rolfes 

hg. von Günther Bien, 4. Aufl., Hamburg 1985, I 6, 1098a (S. 12).
19 Aristoteles, Ethik a.a.O. (Anm. 18) II 4, 1105b (S. 33); II 6, 1106b, 1107a (S. 36).
20 Peter Stemmer, Art. Tugend. I. Antike, in: Historisches Wörterbuch der Philosophie, hg. 

von Joachim Ritter, Karlfried Gründer u.a. Bd. 10, Basel 1998, Sp. 1532-1548, hier Sp. 
1539.

21 Ursula Wolf, Über den Sinn der Aristotelischen Mesoteslehre, in: Aristoteles. Nikomachi-
sche Ethik, hg. von Otfried Höffe, Berlin 1995, S. 83-108.

22 Aristoteles, Ethik a.a.O. (Ann. 18), I 6, 1098a (S. 12).
23 Zur Aristoteles-Rezeption allgemein Martin Grabmann, Aristoteles im 12. Jahrhundert, in: 

ders., Mittelalterliches Geistesleben, Bd. 3, München 1956, S. 64-127; ders., Forschungen 
über die lateinischen Aristotelesübersetzungen des XIII. Jahrhunderts, Münster 1916; ders., 
Das Studium der aristotelischen Ethik an der Artistenfakultät der Universität Paris in der 
ersten Hälfte des 13. Jahrhunderts, in: ders., Mittelalterliches Geistesleben, Bd. 3, München 

Perspicuitas. INTERNET-PERIODICUM FÜR MEDIÄVISTISCHE SPRACH-, LITERATUR- UND KULTURWISSENSCHAFT.

http://www.uni-due.de/perspicuitas/index.shtml

http://www.uni-due.de/perspicuitas/index.shtml


- 9 -

lung durch die Scholastiker und die Art seiner Verwendung [...] ist bedingt durch das 
voranschreitende Bekanntwerden der nikomachischen Ethik in ihren verschiedenen 
Bestandteilen und durch den wachsenden Einfluß derselben auf die christliche Mo-
ral.“24 Schon um 1220 äußerte allerdings Wilhelm von Auvergne in seiner Abhand-
lung De virtutibus, die Idee von der Tugendmitte sei in der Volksmoral längst bekannt 
und böte keinen neuen Gedanken.25

Ähnlich wie Aristoteles knüpft auch das Gnaistli die Tugend an die Vernunft. Das 
Lesen des Gnaistli, so heißt es, git dir guot vernunft, / wie du zuo rechten tugenden  
kunst (887f.). Doch der Gedanke des Mittelmaßes als das Vollkommene zwischen 
Zuviel und Zuwenig fehlt dem Gnaistli. Formulierungen wie: diu rehte mâz diu hat ir  
zil / enzwischen lützel unde vil26 finden sich im Gnaistli nicht. Dabei ist es unerheb-
lich, dass im  Gnaistli ein dem Lateinischen  medietas analoger Begriff  (z.B.  mitte) 
nicht vorkommt; dafür verwendet der Text die Termini ordnung und vor allem masz. 
Und  mâze war nicht nur bei Thomasin, der damit das aristotelische  meso1thw direkt 
oder indirekt rezipiert zu haben scheint,27 sondern allgemein in der mittelhochdeut-
schen Literatur – weltlich wie geistlich – der der medietas entsprechende Ausdruck. 
Im Gnaistli jedoch sind ordnung und masz keine Mitte zwischen zwei Extremen, son-
dern die Determinanten der Tugend. Ohne diese wird die Tugend zur Untugend, zur 
Sünde (45-48). Der Dichter zeigt also eine dualistische Tendenz: Auf der einen Seite 
die Tugend mit ordnung und masz; auf der anderen Seite die Untugend, die Sünde, 
ohne ordnung und masz. Auch der Aufbau der Laster- und Tugendreihen im Gnaistli 
verdeutlichen dies: Auf die Position der jeweiligen Tugend folgt immer das entspre-
chende Gegenstück, dem es an ordnung und masz mangelt; der ins Gute gekehrten 
Sünde folgt das weiterhin dazugehörige Negative, und ebenso folgt dem guten Werk 
der Seele das entsprechende Negativum. Diese mögliche Metamorphose von Untu-
gend zu Tugend thematisiert der Dichter explizit:  In [den hopt sFnd]  wirt och tugent  
zugezalt, / sint sy nach ordnung gestalt  (67f.). Es ist also eine einfache Rechnung, 
die der Dichter eröffnet: Untugend plus ordnung und masz wird zu Tugend, und Tu-
gend minus ordnung und masz wird zu Untugend. Die Reihenfolge Positivum-Negati-
vum in der Darstellung der sieben Hauptsünden und in der Darstellung der sieben 
guten Werke der Seele verpflichtet sich dieser Rechnung und macht die jeweiligen 

1956, S. 128-141; Georg Wieland, Ethica – Scientia practica. Die Anfänge der philosophi-
schen Ethik im 13. Jahrhundert, Münster 1981. Zur Rezeption des mesotes-Gedankens Ru-
pert Klingseis, Das aristotelische Tugendprinzip der richtigen Mitte in der Scholastik Divus 
Thomas 7 (1920), S. 33-49; 142-172; 269-288; 8 (1921), S. 1-14; 83-112.

24 Klingseis a.a.O. (Anm. 23) (7 [1920]), S. 37f.
25 Guilielmi Alverni Opera Omnia, 2 Bde, Paris 1674 [Nachdruck Frankfurt a.M. 1963], Bd. I, 

S. 105:  Quod etiam est  quod sequitur  in sermonibus Aristotelis,  quia virtus est bonitas  
duarum malitiarum media  et  nominat  duas malitias  superfluitatem et  indigentiam,  quos  
vulgariter nos vocamus nimium et parum. Zitiert nach Klingseis a.a.O. (Anm. 23) (7 [1920]), 
S. 45 Anm. 1.

26 Der wälsche Gast des Thomasin von Zirclaria a.a. O. (Anm. 13), S. 270 (V. 9937f.). – Zum 
Tugendbegriff  Thomasins  vgl.  Christoph  Huber,  Die  Aufnahme  und  Verarbeitung  des 
Alanus ab Insulis in mittelhochdeutschen Dichtungen.  Untersuchungen zu Thomasin von 
Zerklre, Gottfried von Straßburg, Frauenlob, Heinrich von Neustadt, Heinrich von St. Gal-
len, Heinrich von Mügeln und Johannes von Tepl, München 1988, S. 34-46.

27 Cora Dietl, Aristoteles und die sechs dinc. Zum VIII. Buch des ‚Wälschen Gasts‘, in: Tho-
masin von Zirklaere und die didaktische Literatur des Mittelalters. Beiträge der Triester Ta-
gung 1993, hg. von Paola Schulze-Belli, Trieste 1996, S. 39-61.

Perspicuitas. INTERNET-PERIODICUM FÜR MEDIÄVISTISCHE SPRACH-, LITERATUR- UND KULTURWISSENSCHAFT.

http://www.uni-due.de/perspicuitas/index.shtml

http://www.uni-due.de/perspicuitas/index.shtml


- 10 -

Vorher- und Nachher-Zustände deutlich.28 Somit lässt sich ein aristotelischer meso-
tes-Bezug auch im Aufbau der Laster- und Tugendreihen, also auf einer Metaebene, 
kaum fassen. Die jeweiligen Positiva der beiden Reihen decken sich – wenn über-
haupt – nur annähernd; eine Mitte zwischen zwei Extremen – so wie immer wieder-
kehrend das Zahlenbeispiel: 6 Pfund sind die Mitte zwischen 2 und 10 Pfund29 – stellt 
dies daher kaum dar. Zudem nehmen die Positiva der sieben guten Werke einen an-
deren Stellenwert ein als die Positiva der Hauptsünden: Diese sind die ingesinde der 
Seele (349), die getrFwe dienst man (345), die den Menschen zurück ins Vaterland, 
zu Gott führen.

Auch bei den Einzellastern und den Einzeltugenden fehlt dem  Gnaistli das Mo-
ment der Mitte; auch hier werden nicht zwei Extreme beschrieben, deren Mittelmaß 
die Tugend bildet. Dass diese Darstellung in der christlichen Morallehre aber durch-
aus üblich war, zeigt Wilhelm von Auxerre in seiner Summa aurea, einem Kommen-
tar zu den Sentenzen des Petrus Lombardus (fertiggestellt um 1220).30 Dort wird bei-
spielsweise die Freigebigkeit als die Mitte zwischen Verschwendung und Geiz be-
zeichnet; beim Zorn liegt die rechte Mitte im gerechten Zorn oder heiligen Eifer ( ira 
iusta vel zelus) zwischen den Extremen natürlicher, ungerechter Zorn (ira naturalis) 
und Zornlosigkeit (iniracundia).31

Unter den drei Kategorien zur rechten Erkenntnis der Tugend führt das  Gnaistli 
nun unter anderem auch die aristotelische Kategorie der Form, des ‚Soseins‘ auf – 
im Gnaistli heißt das dann metaphorisch: sin form und siner varwe schin (742) und 
wie man ir varw mengen sol (752). Etwas Ähnliches findet sich bei Wilhelm von Au-
vergne. Er veranschaulicht die tugendmäßige Mitte zwischen zwei Extremen am Bei-
spiel einer Mischfarbe als das Ergebnis zweier Grundfarben: Quod si quis dixerit in-
ter album et nigrum sunt multa media, rubrum, viride, repondemus: quoniam album  
et nigrum non dicuntur secundum superfluitatem et indigentiam, [...] inter superfluum 
enim et diminutum non est nisi aequale et commensuratum.32 Wie man ir varw men-
gen sol, wie man die Farbe zur richtigen Mischfarbe Tugend mischen soll: Spuren 
dieses Gedankens Wilhelms von Auvergne lassen sich also vielleicht im Gnaistli aus-
machen. Doch ist auch hier nicht die Rede von einer Mitte, in der sich die Mischfarbe 
bewegt, sondern in Bezug auf die übrigen Ausführungen wird mit dem mengen wohl 
am ehesten das Beimengen von ordnung und masz gemeint sein, das aus der Untu-
gend eine Tugend macht. Interessant ist allemal die analoge Metaphorik des Farben-
mischens in Bezug auf die Tugend und ihre Form.

Grundsätzlich erinnert der Tugendbegriff des Gnaistli auch an den Tugendbegriff 
des Augustinus. Dieser sieht die Tugend als Liebe zu dem, was der Liebe würdig ist,  
also vor allem zum höchsten Gut des Menschen, zu Gott. Diese Liebe ist an Werke 

28 Auch im ‚Wälschen Gast‘ Thomasins von Zerklre findet sich der Gedanke, aus Lastern 
können Tugenden und aus Tugenden können Laster entstehen; Thomasin bettet dies je-
doch in das Thema der rechten Mitte zwischen zwein untugenden (Der wälsche Gast des 
Thomasin von Zirclaria a.a.O. [Anm. 13], S. 272 [V. 9993; 9985-9992]; vgl. auch Dietl a.a.O. 
[Anm. 27], S. 44f.).

29 So schon bei Aristoteles; s. Klingseis a.a.O. (Anm. 23) (7 [1920]), S. 144.
30 Grabmann, Forschungen a.a.O. (Anm. 23), S. 29. Zur mesotes-Rezeption bei Wilhelm von 

Auxerre s. Klingseis a.a.O. (Anm. 23) (7 [1920]), S. 40-44.
31 Magistri Guillelmi Altissiodorensis Summa aurea. Cura et studia Jean Ribaillier, 5 Bde. in 7 

Tln, Paris 1980-1987, III 1, S. 92f; II 1 u. 2, S. 357-469 (III 7,4; II 22).
32 Guilielmi Alverni Opera Onmia a.a.O. (Anm. 25) I, S. 167 (cap. XIII). Zitiert nach Klingseis 

(wie Anm. 23) (7 [1920]), S. 47 Anm. 1.

Perspicuitas. INTERNET-PERIODICUM FÜR MEDIÄVISTISCHE SPRACH-, LITERATUR- UND KULTURWISSENSCHAFT.

http://www.uni-due.de/perspicuitas/index.shtml

http://www.uni-due.de/perspicuitas/index.shtml


- 11 -

gebunden.  Ipsa dilectio uacare non potest. Dabei ist die Richtung, die Perspektive 
der Liebe entscheidend. Amate, sed quid amatis uidete. Amor Dei, amor proximi, ca-
ritas dicitur; amor muni, amor huius saeculi, cupiditas dicitur.  Cupiditatis refrenetur,  
carits excitetur.33 Dabei ist es möglich, durch Selbstzucht und Selbstbeherrschung 
Laster in Tugenden zu verwandeln.34 Das Gnaistli folgt – wenn auch sehr vage – die-
sem Gedankengang.  Der sel getat verpflichtet sich in erster Linie einer  vita activa; 
dem Ausspruch: daz h=chste guot ich han erkorn (103), folgt das Motto, die Perspek-
tive, die es anzustreben gilt.

Was im Gnaistli mit ordnung und masz bezeichnet wird, ist weniger Produkt einer 
Rezeption des aristotelischen meso1thw, sondern eher eine Aufnahme der Idee der Mä-
ßigung, die natürlich ihrerseits antike (aristotelische) Wurzeln hat: Auch Aristoteles 
sah Ordnung (ta1jiw) als das Prinzip des Guten an.35 Doch kommen diese Gedanken 
wohl eher über Umwege ins Gnaistli, und vor allem können sie nicht unter der enge-
ren moralhistorischen Begrifflichkeit meso1thw subsumiert werden kann. Für Isidor von 
Sevilla ist der Grundsatz des Maßes unabdingbar. Ne quid nimis. Nam quidquid cum 
modo et temperamento fit, salutare est; quidquid autem nimis et ultra modum est,  
perniciosum fit, studiumque suum in contrarium vertit. In omni ergo opere modum et  
temperamentum oportet habere.36 Petrus Lombardus stellt die Mäßigung in seinen 
Sentenzen auf ähnliche Weise dar; der Gedanke war also mittelalterliches Schulwis -
sen.37 Der Gedanke der Mäßigung ging in die mittelhochdeutsche Literatur ebenfalls 
unter dem Begriff der mâze ein.38 Verbreitet war wohl die Vorstellung der Mäßigung 
als Mutter aller Tugenden. Ir [der Tugend] aller muoter ist diu Mâze, / si wîset in die  
rechten strâze39, so heißt es in der Tochter Syon Lamprechts von Regensburg (um 
1250); ebenso das Lehrgedicht Die maze (Ende des 13. oder Anfang des 14. Jahr-
hunderts): Muter aller tugende / gezimet wol der jugende: mazze ist si genant.40 Die 
mâze stellt hier einen die Tugend überragenden Wert dar, und sie konnte im Lateini-
schen mit temperantia, moderatio, modestia, sobrietas, discretio, modus und mensu-
ra ausgedrückt werden, ohne dass dabei der Begriff auf die Kardinaltugend tempe-
rantia eingeengt wird.41

33 Augustinus, Enarrationes in Psalmos I-L. Post maurinos textum edendum curaverunt D. 
Eligius Dekkers et Iohannes Fraipont, in: Corpus Christianorum, Series Latina, Bd. 38, Tur-
nhout 1956, S. 228 (Ps. 31 II, 5).

34 S. Joseph Mausbach, Die Ethik des Heiligen Augustinus, 2. Aufl., Freiburg i. Br. 1929, Bd. 
2, S. 363 et passim.

35 Ingemar Düring, Aristoteles. Darstellung und Interpretation seines Denkens, Heidelberg 
1966, S. 459-463.

36 Isidor von Sevilla, Sententiarum libri tres; in: Patrologia cursus completus.  Series Latina, 
Bd. 83, hg. von Jacques Paul Migne, Paris 1862, Sp. 537-738, hier Sp. 652Df. (II, 44,16).

37 S. Will Hermanns, Über den Begriff der Mäßigung in der patristisch-scholastischen Ethik 
von Clemens v. Alexandrien bis Albertus Magnus, Diss., Aachen 1913.

38 Hermanns a.a.O. (Anm. 37), S. 56-62.
39 Lamprecht von Regensburg, Sanct Francisken Leben und Tochter Syon, zum ersten Mal 

hg. nebst Glossar von Karl Weinhold, Paderborn 1880, S. 456 (V. 2977f.).
40 Kleinere mittelhochdeutsche Erzählungen, Fabeln und Lehrgedichte, Bd. 3: Die Heidelber-

ger Handschrift Cod. Pal. Germ. 341, hg. von Gustav Rosenhagen, 2. Aufl., Dublin / Zürich 
1970, S. 103 (V. 1-3). Zur Datierung vgl. Walter Blank, Art. ‚Die maze‘, in: Die deutsche Li-
teratur des Mittelalters. Verfasserlexikon, hg. von Kurt Ruh u.a., 2. Aufl., Bd. 6, Berlin / New 
York 1987, Sp. 248f., hier Sp. 249. Vgl. auch Hermanns a.a.O. (Anm. 37), S. 59.

41 Hermanns a.a.O. (Anm. 37), S. 14.

Perspicuitas. INTERNET-PERIODICUM FÜR MEDIÄVISTISCHE SPRACH-, LITERATUR- UND KULTURWISSENSCHAFT.

http://www.uni-due.de/perspicuitas/index.shtml

http://www.uni-due.de/perspicuitas/index.shtml


- 12 -

Rezeptionsgeschichtlich bietet  das  Gnaistli einen komplexe Zustand,  der durch 
theologiegeschichtliche Kompilationen charakterisiert ist. In diesem Text wurde kaum 
nur ein Autor, nur eine Schule oder Richtung rezipiert, hier findet sich zusammenge-
stellt, was einerseits dem Dichter zugänglich war und was ihm andererseits davon für 
sein  Thema relevant  erschien.  Rezeptionsgeschichtlich  führt  dieser  Synkretismus 
und Eklektizismus natürlich auch zu einer größeren Unsicherheit, da scheinbar nichts 
stringent übernommen wurde – größtenteils finden sich lediglich Spuren gelehrten 
antiken und scholastischen Wissens, die als Hinweise auf ihre Ursprünge oftmals nur 
sehr dünne Indizien liefern. Charakteristisch an der Kompilation scheint zu sein, dass 
der Autor nicht unbedingt unsystematisch, aber doch zumindest wenig systematisch 
gearbeitet hat: Er übernahm wohl eben das, was ihm in erster Linie im Hinblick auf  
sein Publikum mitteilenswert und bedeutend erschien. Der Dichter verpflichtet sich 
nirgendwo dezidiert einer gelehrten Instanz, Autornamen werden nicht genannt: Sei-
ne Autorität ist Gott (32-40; 893-896).

Carsten Kottmann
Herrenberger Str. 34
71157 Hildrizhausen
carsten.kottmann@gmx.de

Wir schlagen Ihnen folgende Zitierweise für diesen Beitrag vor:

Kottmann, Carsten:  Der Tugendbegriff im  Gnaistli In: Perspicuitas. Internet-Periodi-
cum für mediävistische Sprach-, Literatur- und Kulturwissenschaft. 
Online unter: 
http://www.uni-due.de/imperia/md/content/perspicuitas/kottmann_gnaistli.pdf
Eingestellt am 16.09.2013. [12 Seiten.]

Perspicuitas. INTERNET-PERIODICUM FÜR MEDIÄVISTISCHE SPRACH-, LITERATUR- UND KULTURWISSENSCHAFT.

http://www.uni-due.de/perspicuitas/index.shtml

http://www.uni-due.de/perspicuitas/index.shtml
http://www.uni-due.de/imperia/md/content/perspicuitas/kottmann_gnaistli.pdf

