
 1  

 
 
Perspicuitas. INTERNET-PERIODICUM FÜR MEDIÄVISTISCHE SPRACH-, LITERATUR- UND KULTURWISSENSCHAFT. 
http://www.uni-due.de/perspicuitas/index.shtml 

 
Der Traum vom alten Deutschland? Germanen- und  

Mittelalterrezeption bei Novalis, Friedrich de la Motte Fouqué 
und dem Göttinger Hain 

Patrick Peters, Essen 

 

Bis heute ist die Faszination für das germanische Zeitalter und das – tendenziell 
diffus verstandene – ‚Mittelalter‘ ungebrochen: Germanische Mythologie, höfische 
Kultur und vor allem das Ritterwesen sowie andere diesbezügliche Aspekte sind tief 
in die (populäre) Kultur eingegraben und finden sich über so gut wie alle 
Mediengattungen (offline und online) hinweg in verschiedenen Schattierungen und 
Ausprägungen. Dass diese Rezeption beileibe keine zeitgenössische Erfindung 
darstellt, ist aber wohl nicht mehr als eine banale Feststellung. So setzt 
beispielsweise bekanntlich die literarische Beschäftigung mit dem Germanenfürsten 
Hermann (Arminius) ab dem 16. Jahrhundert ein und nimmt dann über die 
Jahrhunderte immer weiter zu, mit dem ‚Höhepunkt‘ der Verehrung in Form der 
Errichtung des Hermannsdenkmals im Teutoburger Wald (Einweihung: 1875). Ein 
spezifisches Bild eines genuin und strikt christlich gedachten Mittelalters 
(ausgedrückt durch die Liebe zur Kirche, Gesellschaftsstiftung, gemeinsame 
Religiosität etc.) und die Entdeckung einer ‚germanisch‘ geframeten Ursprünglichkeit 
werden als Basis für eine genuine ‚deutsche Kultur‘ ab ca. 1760 bis tief in die 
Romantik hinein genutzt. Dabei steht die Abgrenzung gegenüber allem nicht als 
‚deutsch‘ Empfundenem im Fokus: Die Autoren – von Friedrich Gottlieb Klopstock bis 
zu Heinrich von Kleist, Friedrich Schlegel et al. – suchen eine nationale Identität und 
ein patriotisches Selbstbewusstsein mit einer „direkten Wirkungsabsicht, 
kulminierend in den exzessiven Haßgesängen gegen Frankreich und die 
Franzosen“1. 

Der vorliegende Aufsatz befasst sich mit der Germanenrezeption2 in 
Empfindsamkeit/Spätaufklärung und Romantik; er konzentriert sich auf die Dichter 
des Göttinger Hainbunds, Novalis und Friedrich de La Motte Fouqué. Anhand dieser 
Autoren und ausgewählter Textproben sollen die jeweiligen Spezifika der Germanen- 
und (mit deutlich geringerem Anteil) Mittelalterrezeption im Kontext ihrer 
übergeordneten gedanklichen Verbundenheit dargestellt werden. Schließlich besteht 
ein konstitutiv-verbindendes Element in einem ‚Traum vom alten Deutschland‘, 
üblicherweise identifiziert durch germanisch-mythologisch gelesene Figuren wie 
Hermann/Arminius und Siegfried den Drachentöter, und der besonderen 
Hervorhebung von als germanisch-vaterländisch definierten Tugenden und Werten. 
Diese Tendenzen zeigen sich bereits in Empfindsamkeit und Spätaufklärung; sie 
werden dann stilprägend ab der Frühromantik als Zeit des literarischen Übergangs 

 

1  Gert Ueding (Hrsg.): Klassik und Romantik. Deutsche Literatur im Zeitalter der Französischen 
Revolution 1789-1815. München 22008, S. 760. 

2  Die Mittelalterrezeption stellt in diesem Zusammenhang so gesehen eine Beimischung zur 
germanischen Idee dar, da sich die Rezeption bei den in Frage stehenden Dichtern besonders auf 
den Entwurf eines allgemeinen vaterländisch-deutschen Tugendsystems bezieht, das wiederum auf 
bestimmten vergangenheitsbezogenen Vorstellungen basiert. 



 2  

 
 
Perspicuitas. INTERNET-PERIODICUM FÜR MEDIÄVISTISCHE SPRACH-, LITERATUR- UND KULTURWISSENSCHAFT. 
http://www.uni-due.de/perspicuitas/index.shtml 

auf ein neues System und der damit verbundenen großangelegten politischen 
Umwälzungen; sie drücken sich aus in der literarisch transportierten „Liebe zum 
Vaterland und seinen Repräsentanten, [im] Lob deutscher Vergangenheit, deutschen 
Volkscharakter[s], deutscher Überlieferung“3. Der Aufsatz will zeigen, wie diese 
vaterländische Emphase speziell über die Germanenrezeption funktioniert, welches 
Germanenbild transportiert wird, welche Wirkung damit erreicht werden soll und in 
welchen literarischen Traditionen die Göttinger Hainbündler, der Frühromantiker 
Novalis und der Hochromantiker Friedrich de La Motte Fouqué stehen, um ihr 
vaterländisches Literaturprogramm zu gestalten. 
 
Altväterliche Tugenden und Germanendiskurs im Göttinger Hainbund 
Vor allem in der Tradition von Friedrich Gottlieb Klopstocks Vaterlands- und 
Arminius-Dichtung (insbesondere der „Bardieten“ und des Programmgedichts Der 
Hügel, und der Hain [1771]) stehen die jungen Dichter des Göttinger Hainbunds. 
Obwohl die Gruppe nicht lange existiert (1772 bis 1775), zeigt sie doch in ihrer 
vaterländischen, häufig germanisierend-deutschtümelnden Lyrik einen starken Hang 
zum Aufbau von „Identitätskonzepte[n] und Feindbilder[n].4 Sie erbringt damit ein 
Beispiel für „nationale Phantasien deutscher Dichter“ in der Spätaufklärung, also 
einer Phase, die die Geschichtswissenschaft „als Vorgeschichte des deutschen 
Nationalismus“5 begriffen hat. Für den Hainbund (vor allem geprägt durch Johann 
Christoph Heinrich Hölty, Friedrich Leopold Graf zu Stolberg und Johann Heinrich 
Voß) stehen die Abgrenzung zur kulturellen Übermacht des ‚sittenlosen‘ Frankreichs, 
„[a]bstraktes Freiheitspathos und Tyrannenhaß“6, der Kampf gegen die als 
unterdrückerisch und daher ‚undeutsch‘ empfundene katholische Kirche und 
allgemeine tugendethische Diskurse im Kontext patriotisch-nationaler Gesinnung im 
Fokus. Diese Haltungen sind immer verbunden mit dem großen Vorbild Klopstocks 
und seiner „entschiedene[n] Aufwertung des Germanisch-Nordischen, die 
maßgeblich zur Etablierung des Barden-Diskurses in Deutschland seit Mitte der 
1760er Jahre beitrug“7. Die Germanenrezeption der Hainbündler beruht auf einem 
recht stringenten Ansatz. Die Hainbündler suchen und finden in der ‚guten, alten Zeit‘ 
ein sittlich-strenges, normativ-verabsolutiertes Gesellschaftsbild, können sich mit 
Bezug auf die imaginierten germanischen Vorväter, allen voran Arminius, ihrer 
Männlichkeit8 und patriotischen Opferbereitschaft versichern, bestimmte 
Nationalitäten bzw. als ‚undeutsch‘ wahrgenommene und vermeintlich aus dem 
Ausland stammende Verhaltensweisen beschimpfen und verspotten, Racheorgien im 
Sinne der Freiheit an Vaterlandsfeinden deklamieren und ein konsequentes, an 
altväterlichen Tugenden orientiertes Gruppenideal entwickeln, das Klopstocks in Die 

 

3  Ueding 2008 (wie Anm. 1), S. 760. 
4  Hans-Martin Blitz: „Gieb, Vater, mir ein Schwert!“ Identitätskonzepte und Feindbilder in der 

‚patriotischen‘ Lyrik Klopstocks und des Göttinger „Hain“. In: Hans-Peter Herrmann/Hans-Martin 
Blitz/Susanna Moßmann: Machtphantasie Deutschland. Nationalismus, Männlichkeit und 
Fremdenhaß im Vaterlandsdiskurs deutscher Schriftsteller des 18. Jahrhunderts. Frankfurt am Main 
1996, S. 80-120, hier S. 80. 

5  Ebd., S. 81. 
6  Ebd., S. 101. 
7  Gesa von Essen: Bardiete (Hermann-Dramen). In: Michael Auer (Hrsg.): Klopstock-Handbuch. 

Leben – Werk – Wirkung. Stuttgart 2023, S. 141-155, hier S. 142. 
8  S. allgemein zum Geschlechterdiskurs Patrick Peters: Männer aus dem Hain. Studien zur 

Männlichkeitskonstruktion in der Lyrik der Göttinger Hainbündler. Essen 2014. 



 3  

 
 
Perspicuitas. INTERNET-PERIODICUM FÜR MEDIÄVISTISCHE SPRACH-, LITERATUR- UND KULTURWISSENSCHAFT. 
http://www.uni-due.de/perspicuitas/index.shtml 

deutsche Gelehrtenrepublik (1774) geäußerte Hoffnung, „Deutschlands Dichter und 
Denker in einer großen Gemeinschaft zusammenzuschließen, deren Aufgabe 
vermutlich darin bestehen sollte, im Sinne einer idealen Gelehrtenrepublik eine neue 
Kultur deutschen Geistes zu begründen“9, erfüllen sollte. Die Themen sind eng 
verbunden, denn sie hängen alle mit dem gemeinsamen Denkgebäude der 
Dichtervereinigung zusammen, das sich aus „Rekursen auf ein glorreiches deutsches 
Vaterland, eine salbungsvolle heidnisch-germanische Vergangenheit und der 
signifikanten Explikation eines ständigen Freiheitskampfes gegen römische 
Usurpatoren“10 zu einem nicht immer geschmackvollen Bild zusammensetzt. 

Im Fokus stehen hier vor allem die Figurenrezeption des Germanenfürsten 
Hermann/Arminius und der Entwurf einer mythisierten ‚Väterzeit‘; die Untersuchung 
soll zeigen, wie fiktionale charakterliche Zuschreibungen zur Gesellschaftsbildung 
und Belehrung in der Lyrik herangezogen werden.11 Im Widmungsgedicht An 
Christian Graf zu Stolberg von Johann Heinrich Hahn12 beispielsweise, einem 
wesentlichen Text für den Germanen- und Vergangenheitsdiskurs der Hainbündler, 
heißt es: 

„Und die Seele schwang sich mit dir hin, 
In des Vorfahrs goldne, deutsche Zeiten, 
Da, noch ungeblendet von Gewinn, 
Greiße [sic!] der Gerechtigkeit sich weyhten. 

Da noch Ehrlichkeit, und Treue nicht 
Aus dem heilgen Eichenhain gewichen, 
Und, vor ihrer Götter Angesicht, 
Richter ihnen noch an Milde glichen; 

Da noch nicht der Unschuld Klageton 
Sich in’s Weh’n der hohen Eichen mischte, 
Und Verläumdung nicht, am FürstenThron, 
Ihren Geifer auf die Tugend zischte“ (Vv. 5-16) 

Es beginnt mit der Glorifizierung der Vergangenheit, die natürlich eindeutig 
germanisierend gelesen werden muss: Die Seele von Christian Graf zu Stolbergs 
Publikum geht auf die Reise in „des Vorfahrs goldne, deutsche Zeiten“, in eine 
Vergangenheit, die mit einem spezifisch konstruierten, ungebrochenen ‚Deutschsein‘ 
gleichgesetzt und damit zugleich erhöht wird. Dieses Deutschsein hat sich nicht vom 
schnöden Profanen, hier symbolisiert im materiellen Besitz, korrumpieren lassen. 
Wichtige Werte wie „Gerechtigkeit“, „Ehrlichkeit“ und „Treue“ werden als Norm 
dargestellt, während in der Erzählzeit des Gedichts schon der „Geifer auf die Tugend 
zischt[.]“, das Erbe der Väter also beschmutzt und beschädigt wird. Diese großen 
Werte haben ihren Ursprung in den Tiefen der germanischen Wälder (im „heilgen 
Eichenhain“, wie es im Gedicht heißt); dies ist eine zusätzlich deutliche Referenz an 

 

9  Helmut Pape: Der halbierte Dichter? „Hohe Poesie“ und profane Welt. Wandlungen einer 
literarischen Konzeption bei Friedrich Gottlieb Klopstock. Frankfurt am Main 2010, S. 170. 

10 Peters 2014 (wie Anm. 8), S. 108. 
11 Dass dies nur sehr kursorisch geschehen kann, ist selbsterklärend. Das ‚vaterländische‘ Korpus 

der Hainbündler umfasst etwa zwei Dutzend Gedichte. 
12 Pablo Kahl: Das Bundesbuch des Göttinger Hains. Edition – Historische Untersuchung – 

Kommentar. Tübingen 2006, S. 122 (Band 1, Nr. 140). 



 4  

 
 
Perspicuitas. INTERNET-PERIODICUM FÜR MEDIÄVISTISCHE SPRACH-, LITERATUR- UND KULTURWISSENSCHAFT. 
http://www.uni-due.de/perspicuitas/index.shtml 

ein mythologisiertes/mythisiertes germanisches Altertum: Die Eiche wird 
üblicherweise als ein heiliger Baum der Germanen verstanden, wie beispielsweise 
die bekannte Fällung einer vermutlich dem Thor geweihten Eiche durch den 
Missionar Bonifatius im achten Jahrhundert zeigt. Auch bei den Kelten war die Eiche 
zentral für druidische Kulthandlungen, ebenso fanden im heiligen Eichenhain der 
Germanen rituelle Handlungen statt: „ein solcher hain durfte nicht von profanen 
betreten, ein solcher baum nicht seines laubes, seiner zweige beraubt und nie 
umgehauen werden.“13 Dementsprechend ist auch der Hain als natürlicher Raum bei 
den Germanen geheiligt, weil dort die Götter verehrt werden.14 Die im Gedicht 
vorgestellten Werte werden auf diese Weise sakralisiert und damit der profanen Welt 
entrückt; sie werden als Erbe eines ideologisch konstruierten deutschen Volkes 
inszeniert und damit zur Verpflichtung für alle diesem Konstrukt Zugehörigen. Es sind 
‚deutsche‘ Tugenden, die aus dem mythischen Dunkel des Eichenhains 
hervorgetreten sind und die „des Vorfahrs goldne, deutsche Zeiten“ geprägt haben, 
was sie in Opposition zur erfahrenen Zeit des lyrischen Ichs und seiner 
Bundesgenossen stellt; schließlich sind diese Tugenden in der Wahrnehmung der 
Göttinger Hainbündler verschwunden, weshalb es eine Wiederkehr dieser 
germanisierten Lebens- und Charakterwelt braucht. Das wird in der letzten Strophe 
deutlich: 

„O beym Vaterland beschwör‘ ich dich, 
Bring’ uns wieder in der Väter Schaaren! 
Die, wie du, so deutsch, und brüderlich 
Gegen jeden Enkel Herrmanns waren!“ (Vv. 25-28) 

Der vom lyrischen Ich adressierte Christian Graf zu Stolberg wird als Gewährsmann 
für diese ‚deutsche‘ Geisteshaltung und charakterliche Verfassung angeführt (er ist 
„deutsch“ und „brüderlich“), er soll zum Anführer einer neuen Bewegung im Geiste 
der germanischen Väter werden, die sich nicht auf wenige Personen begrenzt, 
sondern ganze Scharen umfasst, wie es früher einmal gewesen ist. Es besteht eine 
qualitative und quantitative Opposition zwischen erlebter und imaginierter Zeit; zum 
einen mangelt es in der Gegenwart des lyrischen Ichs an der notwendigen kritischen 
Masse von Männern, die dem konstruierten ‚Deutschsein‘ in der Nachfolge der 
germanischen Vorväter entsprechen, und zum anderen sind die angeführten 
normativen und für die Inszenierung der Hainbündler charakteristischen Tugenden 
und Werte nur noch in dieser kleinen Gruppe zu finden. Sie sind im Allgemeinen 
nicht mehr gültig, sondern beschädigt von den Tendenzen der Zeit, die die 
Erneuerung eines als germanisch-deutsch verstandenen Vaterlands bedrohen. 
Daher braucht es die Opposition der (wachsenden) Gruppe deutscher Männer, die in 
Anlehnung an den literarisch konstruierten Geist der germanischen Vorzeit die 
Gesellschaft beeinflussen und zu neuer ethisch-moralischer Form bringen wollen, die 
mit der Vorstellung des ‚germanischen‘ Zeitalters korrespondiert: „Moralische 
Überhöhungen kollektiver Identität sorgen für frühe Konstruktionen einer germanisch-
deutschen Sittengemeinschaft und tradieren gleichzeitig das Feindbild Frankreichs 

 

13 Jacob Grimm: Deutsche Mythologie. Neu gesetzt, korrigiert und überarbeitet nach der Ausgabe 
Wiesbaden 2003 auf Grundlage der vierten Auflage Berlin 1875-78 zugrunde liegt. Wiesbaden 2007, 
S. 490. 

14 Vgl. Rudolf Simek: Lexikon der germanischen Mythologie. 3., völlig überarbeitete Auflage. Stuttgart 
2006, S. 175f. 



 5  

 
 
Perspicuitas. INTERNET-PERIODICUM FÜR MEDIÄVISTISCHE SPRACH-, LITERATUR- UND KULTURWISSENSCHAFT. 
http://www.uni-due.de/perspicuitas/index.shtml 

ins 18. Jahrhundert.“15 Der Gemeinschaft werden damit klare 
Charaktereigenschaften (althergebrachte Sitten und Normen), imaginiert aus der 
germanischen Vergangenheit, zugewiesen. 

Der Bezug zum legendären Cheruskerfürsten und Rombezwinger 
Hermann/Arminius wird im letzten Vers verdeutlicht. Das lyrische Ich imaginiert eine 
komplexe genealogische Tradition: Es versteht sich und sein soziales Umfeld als 
„Enkel Herrmanns“ und damit in dessen direkter Nachfolge; der adressierte Christian 
Graf zu Stolberg zeigt vorbildliches Verhalten gegenüber dieser neuen Generation 
und wird damit zum Anführer einer neuen Bewegung stilisiert. Er soll für das 
notwendige Wachstum einer Gruppe sorgen (welche die aus der inszenierten 
germanischen Vergangenheit bekannte Mannstärke erreicht), um den ideellen 
Nachfolgern Hermanns neue Geltung durch Wertschätzung zu verschaffen. Hermann 
wird damit zum namentlich bekannten Stammvater einer neuen, patriotisch 
empfindenden Generation, die für alle im Gedicht explizierten Werte einsteht; 
zusätzlich dient er zur Orientierung und als Leitbild in einem erneuerten Deutschland. 
Man kann noch einen Schritt weitergehen: Wenn Hermann als Stammvater der 
neuen Generation präsentiert wird, könnte das bedeuten, dass die Vätergeneration 
versagt hat – vermutlich aus dem Grund, dass sie sich dem ‚Zeitgeist‘ und fremden 
Einflüssen unterworfen und das inszenierte Erbe vergessen hat. Oder anders 
formuliert: Nur aus der Wiederaufnahme von Strukturen der germanischen Vorzeit 
lässt sich das Vaterland konstruieren, das dem literarisch stilisierten Stammvater 
Hermann würdig erscheint. Damit verfolgt die Rezeption ein spezifisches Ziel und ist 
nicht reines Dekor: Sie bildet, in der Opposition von Vergangenheit und Gegenwart, 
ein zentrales Element bei den Versuchen, die Gesellschaft durch die Lyrik zu 
beeinflussen. 

Auch in Johann Heinrich Voss’ Widmungsgedicht An Hahn, gerichtet an das wenig 
bekannte Mitglied Johann Friedrich Hahn16, stehen die „Enkel Hermanns“ (V. 5) im 
Fokus. Diese werden mit den Adjektiven „bieder, edel, gut“ (V. 6) apostrophiert, 
wodurch eine große Nähe zum vorab diskutierten Gedicht entsteht. Die im 
Widmungsgedicht An Christian Graf zu Stolberg aufgeführten Tugenden wie 
Ehrlichkeit und Treue werden hier programmatisch erweitert durch ‚altväterliche‘ 
Charaktereigenschaften, die sich passend in das deutschtümelnd-
vergangenheitsbezogene Tugendsystem der Hainbündler einfügen. Vor allem die 
Biederkeit ist für den Hainbund ein wichtiges Konzept, zeigt sich darin doch die 
Abgrenzung zu höfischen Gebräuchen, zu sexueller Freizügigkeit und generell 
lasterhaftem Tun. Ein biederes Leben zu führen, ist für die Dichter des Hainbunds 
vorbildlich und ‚deutsch‘. Gerade der deutsche Mann soll bieder sein, also 
rechtschaffen, aufrichtig und verlässlich, ehrenwert und anständig, wodurch Edelmut 
und Gutheit des Charakters geformt werden. Der Dreiklang der Eigenschaften 
„bieder, edel, gut“ führt sogar einen Schritt weiter über die allgemeine 
Charakterbeschreibung des in der Hermannstradition stehenden deutschen Mannes 
hinaus: Er steht stellvertretend für ein umfassendes Freiheitspathos, dessen 
Ursprung in der germanischen Vorzeit verortet wird. „Freyheit! Freyheit!“ (V. 10) ist 
eine ganz wesentliche Forderung der gegenwartskritischen Hainbund-Lyrik: Die 
Freiheit der Vorväter in den Tiefen der alten deutschen Wälder, unberührt von 

 

15 Blitz 2000 (wie Anm. 4), S. 141. 
16 Kahl 2006 (wie Anm. 12), S. 32 (Band 1, Nr. 30). 



 6  

 
 
Perspicuitas. INTERNET-PERIODICUM FÜR MEDIÄVISTISCHE SPRACH-, LITERATUR- UND KULTURWISSENSCHAFT. 
http://www.uni-due.de/perspicuitas/index.shtml 

französisch-höfischer Kultur, soll in der erlebten Zeit neuerlich entstehen. Damit wird 
auch hier wieder die rezeptionsbedingte Opposition zwischen als legitimen 
Nachfolgern des Cheruskerfürsten verstandenen Personengruppen einerseits und 
der übrigen, als unpatriotisch aufgefassten Gesellschaft andererseits aufgebaut: 
Hermann ist als freiheitsliebendes Tugendideal unzeitgemäß, weshalb auch die 
„Enkel Hermanns“ (= ideelle Erben) trotz ihrer wachsenden Anzahl weiterhin deutlich 
in der Minderheit sind. Die Mehrheit wird geprägt von unfreien Höflingen (Vv. 11-12) 
und „Franzenbrauch“ (V. 26), weshalb die Dichter des Hainbunds (durch die 
Gruppenbezogenheit der Lyrik ist dieses Framing wohl zulässig) für dieses 
Freiheitspathos streiten müssen, mit Hermann als ‚Idol‘ an der Spitze. 

Das Freiheitspathos ruft Voß auch in seinem großen Text Mein Vaterland auf, das 
er Friedrich Leopold Graf zu Stolberg widmet17: 

„Hörst du der Sklavenkette Geraßel nicht, 
Die uns der Franke (Fluch dir, o Mönch, der ihn 
Den Großen pries!) um unsern Nacken 
Schlang, als mit triefendem Stahl der Wütrich 

In unsre Heimath stürzte, die Druden vor 
Der Irmensäule mordet’, und Wittekind 
Statt Wodan! seinen Wurmstichbildern 
Rüche der Opfer und Gold zu weihn zwang?“ (Vv. 5-12) 

Diesmal setzt Voß den Vaterlands- und Germanendiskurs in einen konfessionell-
religiösen Kontext und befasst sich kritisch mit der katholischen Kirche, deren 
Vertreter er als „Roms Götzenpriester“ (V. 14) bezeichnet und die laut der poetischen 
Schilderung durch Karl den Großen im (süd)germanischen Raum Fuß fassen konnte. 
Dieser hat sich Papst Leo III., „dem Welttyrannen“ (V. 16), unterworfen und damit das 
als „Cherusker“ (V. 16) bezeichnete deutsche Volk an die römische Kirche 
ausgeliefert. Mit dem „Mönch“ (V. 6) ist der fränkische Gelehrte Einhard gemeint, der 
im neunten Jahrhundert die Vita Karoli Magni verfasste und darin aus erster Hand 
über die politischen Aktivitäten und Lebensereignisse des Herrschers berichtete. Voß 
betont deutlich die physische Gewaltausübung der römisch-katholischen Kirche und 
erhebt damit wohl den Vorwurf der „Feuer und Schwert“-Missionierung zur 
Auslöschung der alten Kultur und Religion; damit klingt auch die Nähe zur römischen 
Invasion im alten Germanien durch. Das Sprecher-Ich sieht sich als Vertreter der 
brutal christianisierten und damit unfrei gewordenen Heimat, in der „Druden“18 bei der 
„Irmensäule“19 hingeschlachtet werden; der heidnische Sachsenfürst Wittekind als 

 

17 Ebd., S. 34 (Band 1, Nr. 32). 
18 Damit sind nicht die hexenartigen Nachtwesen, sondern Druiden gemeint, also keltisch-gallische 

Priester und Weise, wie das Deutsche Wörterbuch von Jacob und Wilhelm Grimm mit Bezug zum 
lateinischen Ursprung „druidae und druide“ herausstellt: „man hat fälschlich die drude dadurch 
erklärt. Klopstock schreibt sogar der hohen drüden versammlungen.“ (Deutsches Wörterbuch von 
Jacob Grimm und Wilhelm Grimm. Bd. 2, Sp. 1457, digitalisierte Fassung im Wörterbuchnetz des 
Trier Center for Digital Humanities, Version 01/23, <https://www.woerterbuchnetz.de/DWB>, 
abgerufen am 21.02.2025). 

19 Hiermit ist Irminsul (Irmensäule) gemeint, ein frühmittelalterliches Heiligtum der Sachsen, das nach 
den Einträgen fränkischer Annalen zum Jahr 772 auf Veranlassung Karls des Großen von den 
Franken zerstört wurde (vgl. Kahl 2006 (wie Anm. 12), S. 427 und Simek 2006 (wie Anm. 14), 
S. 222f.). Irminsul ist nicht zu verwechseln mit der auch als Mariensäule bezeichnete Irmensäule im 
Hildesheimer Dom. 



 7  

 
 
Perspicuitas. INTERNET-PERIODICUM FÜR MEDIÄVISTISCHE SPRACH-, LITERATUR- UND KULTURWISSENSCHAFT. 
http://www.uni-due.de/perspicuitas/index.shtml 

Gegenspieler Karls des Großen werde gezwungen, nach der militärischen 
Niederlage gegen die Franken und der damit einhergehenden Christianisierung 
christliche „Wurmstichbilder[.]“ zu verehren, anstatt die althergebrachten heidnisch-
germanischen (und damit ursprünglich ‚deutschen‘) Rituale zur Huldigung Wodans 
(südgermanische Bezeichnung für den Göttervater Odin) fortzuführen. 

Somit sind auch die „Cherusker dem Welttyrannen“ (V. 16) unterworfen worden, 
aus dem freien germanischen Volk unter der Führung Hermanns (des 
Freiheitsbringers) sind unfreie Christen unter römischer Herrschaft geworden, eben 
verraten durch Karl den Großen – aber immer bekämpft durch die Kunst der 
germanischen „Barden“, deren Lieder „bluten den Römer hießen“ (Vv. 19-20). Das ist 
eine klare Reminiszenz an Klopstocks oben bereits erwähnte Ode Der Hügel, und 
der Hain, in der ein Poet, ein Dichter und ein Barde gegeneinander singen und am 
Ende die Kunst aus dem germanischen Hain über die des griechischen Parnass 
siegt, weil sich der Dichter als Vertreter der zeitgenössischen Dichtkunst für die 
Kunst der Barden entscheidet und so sein literarisches Programm setzt: 

„Des Hügels Quell ertönet von Zeus, 
Von Wodan, der Quell des Hains. 
Weck’ ich aus dem alten Untergange Götter 
Zu Gemählden des fabelhaften Liedes auf;  

So haben die in Teutoniens Hain 
Edlere Züge für mich! 
Mich weilet dann der Achäer Hügel nicht: 
Ich geh zu dem Quell des Hains!“ (Vv. 105-112)20 

Dieser Dichtkunst widmet sich auch die in Vossens Gedicht heraufbeschworene 
Gemeinschaft, die er als „Sänger Germaniens“ (V. 33) anspricht, die mit ihren 
tugendhaften Freiheitsliedern den alten Geist heraufbeschwören und damit die 
poetische ‚Schlacht‘ gegen „frecher Mädchen Chöre, / Schmachtend in Galliens 
geilen Tönen“ (Vv. 31-32) eröffnen. Diese Wortwahl weist auf ein klares Bild: Wie 
Hermann mit seinen Germanen gegen Varus mit der Waffe in der Hand in die 
Schlacht und zum Sieg gezogen ist, so treten seine Nachfahren als ‚Poeten-Krieger‘ 
mit der Feder gegen das vermeintlich bereits seit Karl dem Großen verfeindete 
Frankreich an (in Verbindung mit allem Romanischen, also auch dem alten Rom), 
dessen kulturellen Einfluss man verachtet. Hermann bleibt hier also Freiheitsideal 
und Freiheitsidol, an dem es sich zu orientieren gilt, und die Rezeption im Sinne 
eines schwärmerischen, deutschtümelnden Germanendiskurses ist einmal mehr klar 
als kulturpolitisches Aktivierungsmoment der erlebten Zeit der Dichtervereinigung zu 
sehen.21 
 

 

20 Friedrich Gottlieb Klopstock: Oden. Band 1. Leipzig 1798, S. 266-276. 
21 Zur kollektiven Autorschaft des Göttinger Hains siehe exemplarisch Simon Bunke: ‚Immer Höltys 

Geist gefragt‘. Inszenierungen von Autorschaft und Autorisation zwischen Hölty, Göttinger Hain und 
Voß. In: Ethel Matala de Mazza/Clemens Pornschlegel (Hrsg.): Inszenierte Welt. Theatralität als 
Argument literarischer Texte. Freiburg im Breisgau 2003, S. 271-297; Peter-Henning Haischer: Der 
Hainbund ein Autorenkollektiv? Zu Paul Kahls Edition des Bundesbuchs des Göttinger Hains“. In: 
IASLonline [27.06.2009], Zugriff am 19. Dezember 2024 unter http://www.iaslonline.de/index.php?vor
gang_id=2963; und Peters 2014 (wie Anm. 8), S. 50ff. 



 8  

 
 
Perspicuitas. INTERNET-PERIODICUM FÜR MEDIÄVISTISCHE SPRACH-, LITERATUR- UND KULTURWISSENSCHAFT. 
http://www.uni-due.de/perspicuitas/index.shtml 

 
 
Der „Geist der Vorzeit“ bei Novalis 
Novalis gilt gemeinhin als der bekannteste und bedeutendste Dichter der 
Frühromantik. Hier soll hingegen anhand eines wenig beachteten Gedichtes aus 
seiner Schul- und Studentenzeit eine Form der doppelten Rezeption 
herausgearbeitet werden22: Bei dem Falkenstein (einem alten Ritterschloß am 
Harz)23 greift Novalis sowohl auf ein spezifisches, bedeutungsvolles Bild der 
(germanischen) Vorzeit als auch auf eine (mindestens gedankliche) Vorlage des 
Göttinger Hainbunds zurück, nämlich Der Harz24 von Friedrich Leopold von Stolberg. 
Novalis’ rückwärtsgewandte, patriotische Deutschtümelei in Bei dem Falkenstein 
(einem alten Ritterschloß am Harz) bildet einen literarischen Gegensatz zum 
bekannten bzw. kanonisierten Werk, indem der noch sehr junge Romantiker einen 
Rückblick in eine als ideal empfundene ‚deutsche‘ Vergangenheit gibt, in der die 
Stärke und Größe der Väter mythologisiert wird:  

„Geist der Vorzeit, der mich mit süßen Bildern erfüllte, 
Wenn ich Sagen las von hehren, silbernen Zeiten, 
Wo voll höheren Sinn Thuiskons Enkel begeistert 
Lauschten der Stimme des Vaterlandes, die herrlichem Tode 
Sie entgegenriß von unsterblichen Lorbeern umschattet“ (Vv. 1-5) 

Thuiskon (= Tuisto) ist laut Tacitus der göttliche Stammvater der Germanen; der 
Harz, der bei Novalis wie bei Friedrich Leopold Graf zu Stolberg die Kulisse für den 
Vergangenheitsdiskurs bildet, wurde in germanisch-patriotischen Kreisen seit 
Klopstock gerne mit dem ‚Cheruscien‘ Hermanns in Verbindung gebracht. Daher liegt 
es auch für Novalis nahe, seine vaterländische Idee im Harz auf/bei einer Burgruine 
aus dem ausgehenden frühen bzw. hohen Mittelalter25 zu lokalisieren: Der Harz mit 
der Burg Falkenstein (Novalis stammt ja selbst aus dem nicht weit entfernten 
Arnstein-Wiederstedt) ist für das lyrische Ich das Land der „Sagen“, von „Thuiskons 
Enkel[n]“, die dort in „hehren, silbernen Zeiten“ in bester deutscher Manier gelebt 
haben. Bei Stolberg ist der Harz im gleichnamigen Gedicht als „Cheruscien! / Land 
des nervigten Arms und der gefürchteten / Kühnheit, freyeren Geistes“ (Vv. 1-3), das 

 

22 Man könnte Novalis auch als Ausgangspunkt für die romantische Mittelalterbegeisterung in die 
Untersuchung einbeziehen und, beginnend mit dem Heinrich von Ofterdingen und Die Christenheit 
oder Europa, spezifische, verbindende Elemente der Mittelalterrekonstruktion im romantischen 
Literatursystem erarbeiten. Ich möchte mich hier im Sinne der literarischen Tradition (und aus 
Gründen der Umfangsbegrenzung) auf den Germanendiskurs konzentrieren. 

23 Novalis: Werke. Herausgegeben und kommentiert von Gerhard Schulz. 5., erg. Auflage. München 
2013, S. 3. 

24 Kahl 2006 (wie Anm. 12), S. 95f. (Band 1, Nr. 105); Schulz verweist auf die Behauptung Wolfs 
(Novalis 2013 [wie Anm. 23], S. 591), Hellebeck eine seeländische Landschaft (Kahl 2006 [wie Anm. 
12], S. 272ff. [Band 2, Nr. 129]) sei Vorlage für Novalis. Das ist fraglich, denn das Hexametergedicht 
hat nichts mit dem Harz zu tun – „Hellebeck ist Besitz der Familie Schimmelmann an der Nordküste 
der dänischen Insel Seeland am Öresund“ (ebd., S. 544) –, und die darin hervortretende 
Begeisterung für ein „gemeinsames Gesicht von ‚Bildern der Vorzeit‘“ in Form der „nordisch-
schwedische[n] Naturerinnerung“ (ebd.) ist vielmehr anschlussfähig an die Ossian-Begeisterung der 
1770er Jahre, also für die vermeintlichen altgälischen Gesänge und Epen aus der keltischen 
Mythologie. 

25 Es ist nicht eindeutig zu klären, ob es sich um Burg Alter Falkenstein aus dem elften Jahrhundert 
oder Burg Falkenstein aus dem zwölften Jahrhundert handeln soll. 



 9  

 
 
Perspicuitas. INTERNET-PERIODICUM FÜR MEDIÄVISTISCHE SPRACH-, LITERATUR- UND KULTURWISSENSCHAFT. 
http://www.uni-due.de/perspicuitas/index.shtml 

von „Mutter Natur aus der vergeudenden / Urne, männlichen Schmuck, Einfalt und 
Würde“ (Vv. 5-6) erhalten hat. Dort sind die Väter zuhause und die „Jugend von Stal“ 
(V. 26), die Bewohner zeigen „teutonische / Keuschheit“ (Vv. 25-26), während der 
„melodische / Barde, Thaten der Väter, / Und die himlische Freiheit sang“ (Vv. 30-
32). Stolberg evoziert hiermit ein für den Göttinger Hain durchaus programmatisches 
tugend-, männlichkeits- und freiheitsbezogenes Bild des alten Germaniens, mit 
Verweis auf die bardische Kunstfertigkeit jener Zeit (s. Ausführungen zu Klopstock 
oben). Es geht auch ihm um die hainbundtypische Opposition zur als defizitär 
empfundenen Gegenwart, die eine gesellschaftliche, kulturelle und politische 
Erneuerung nur aus der systematischen Rückbesinnung auf diese längst vergangene 
Zeit schaffen kann. 
Gerhard Schulz hat diese Nähe zwischen dem Hainbund und Novalis bereits 
herausgestellt: 

„Von vielleicht noch unmittelbarerer Wirkung auf Novalis waren aber die 
Dichter des Hainbundes und einiger ihnen nahestehenden oder von ihnen 
verehrten Dichter, allen voran Klopstock. Die Bardenbegeisterung für eine 
hehre Vorzeit und der Ausblick auf eine leuchtendere Zukunft, das Lob 
des idealen Fürsten als eines Förderers der Künste ebenso wie das gegen 
die Stadtgesellschaft gerichtete Lob des einfachen Lebens in enger 
Bindung mit der Natur trafen auf eine verwandte Ader in Novalis. Am 
stärksten war es wohl Friedrich Leopold von Stolberg, der hier Einfluß 
ausübte, ebenso aber auch Hölty, Gotter und Voß, deren Werke er 
gleichfalls besaß.“ 26 

Novalis geht in seiner Darstellung zwar mit einer etwas anderen Tonalität vor, wenn 
er den Geist der Vorzeit herbeidichtet; inhaltlich bewegt er sich auf der gleichen 
Ebene wie Friedrich Leopold von Stolberg. Novalis ist nur weniger direkt in seinen 
Beschreibungen und versucht sich an einer höheren, stärker ins Schwärmerische 
gleitenden lyrischen Sprache als Stolberg, dessen Konkretheit und Unmittelbarkeit an 
vielen Stellen wenig Interpretationsspielraum lässt. Die altdeutsch-germanischen 
Tugenden, die bei Stolberg deutlich zu Tage treten, sind bei Novalis künstlerischer 
verborgen in zum Teil staunend daherkommenden Versen über die Größe und 
Würde der verhandelten Vergangenheit, die trotz dieser tendenziellen Zurückhaltung 
(im Verhältnis zu Stolberg) keinen Zweifel an ihrer Überlegenheit aufkommen lassen 
können. Das Gedicht ist zu diesem Zweck inhaltlich sichtbar in zwei Teile getrennt. 
Zunächst erzählt der unbekannte Sprecher den Hörenden vom „Jüngling“, der sie mit 
„flammender Wange und Stirne“ (V. 6) herbeiruft, sodass sie beim Anblick von 
„Eichen und himmelanstrebende[n] Klippen“ (V. 9) „von heiligen Schauern umringet“ 
(V. 8) sein mögen – ein klarer Verweis auf die Sakralität, die Erhabenheit des 
erfahrenen Natur- und Kulturraums. Mit „der hohen, entzückenden Göttin“ (V. 7) 
dürfte dabei die Riesin und Göttin Gerda aus dem Geschlecht der Bergriesen 
gemeint sein, die für ihre Schönheit gerühmte Tochter des Riesen Gymir und der 
Aurboda.27 Nach der Snorra-Edda geht von ihren Händen bzw. Haaren, nach dem 
Skírnismál (Götterlied der Lieder-Edda) von ihren Armen, ein Strahlen bzw. Leuchten 
über Luft und Meer aus. Sie ist die Gemahlin von Freyr, dem Gott des Frühlings, des 
Sommers, des Wohlstands, des Überflusses und der Fruchtbarkeit. Es entsteht damit 

 

26 Novalis 2013 (wie Anm. 23), S. 590. 
27 Allgemein zur Göttin Gerda (Gerðr) s. Simek 2006 (wie Anm. 14), S. 133f. 



 10  

 
 
Perspicuitas. INTERNET-PERIODICUM FÜR MEDIÄVISTISCHE SPRACH-, LITERATUR- UND KULTURWISSENSCHAFT. 
http://www.uni-due.de/perspicuitas/index.shtml 

eine schwärmerische, leicht ins Naturpathetische ausgreifende Schilderung, die 
durch die Einführung der Göttin und den Bezug zur Eiche, der oben schon diskutiert 
worden ist, germanisch besetzt ist bzw. germanisierend erscheinen soll. 

Nicht eindeutig lässt sich klären, was es mit den „Flügeln des Schwans“ (V. 11) 
auf sich hat, mit denen die „Seele sich aufschwingt / [...] / Zu der Versammlung der 
Väter, der Greise mit schneeigem Haupthaar“ (V. 10-12). Schulz beispielsweise 
verweist auf die antike Überlieferung, denn der Schwan ist auch der Vogel Apollos, 
und der Dichter Horaz sieht sich als Schwan aufsteigen.28 Schulz meint dies im 
Kontext von Klopstocks Ode Thuiskon zu erkennen. Es erscheint aber wohl 
zumindest fraglich, den apollonischen bzw. venusischen Schwan positiv im heiligen 
germanischen Eichenhain zu verorten, zumal dieser bei Klopstock verwandelt 
entschwindet, sobald sich Thuiskon zur Erde hinabsenkt und dort von den Enkeln 
(vgl. die vorangestellten Überlegungen) euphorisch begrüßt wird. Bei Novalis steht 
der Schwan hingegen als positives Symbol für den Aufstieg in die Höhen der Väter, 
wie die zitierten Verse zeigen. Daher erscheint es wohl möglich, hier einen Verweis 
auf die sogenannten „Schwanenmädchen“ zu sehen, in der nordischen Mythologie 
„Wolkengeister“: „Die Wolken, die durch den Luftraum fliegen, nehmen die Gestalt 
von Schwanenscharen an, die mit mächtigem Flügelschlage die Luft durchmessen. 
Die aus dem Wasser emporsteigende Wolke, der sich dem Weiher im Walde 
entwindende Nebel brachten die himmlischen Frauen mit den im Dunkel der Wälder 
sprudelnden Brunnen und mit dem fließenden Wasser in Verbindung.“29 Auch hier ist 
die Bewegung himmelwärts gerichtet, was die oben getroffene Aussage unterstreicht: 
Die Darstellung weist in eine ober-/außerhalb der profanen Welt gelegene Sphäre, 
Sprecher-Ich und Jüngling sind durch die Erfahrungen im Harz dem alltäglichen 
Erdenraum entrückt und treten durch das Zusammentreffen mit den Vätern in eine 
neue Erfahrungsebene ein, die räumlich und zeitlich entrückt ist. Die Gegenwart wird 
auf der Erde lokalisiert, die Vergangenheit in einer Art von Himmelsraum. Hierbei 
handelt es sich formalästhetisch um eine Analepse, durch die der Beginn der zweiten 
Erzählebene des Gedichts markiert wird. Die germanischen Vorväter treffen sich zu 
ihrem legislativen und judikativen Thing (þing) und halten, auf Basis ihres 
spezifischen Wertegerüstes, Rat in Form einer institutionalisierten „sakrale[n] 
Gebundenheit“30. 

Diese positive Imagination, die mit der mittelalterlichen Burgruine Falkenstein am 
Schluss konkret räumlich besetzt wird (die „Greise“ hausen „in diesen Trümmern“, 
V. 16), führt zu einem didaktischen Effekt: Das lyrische Ich gewinnt die „lange[.] 
Erfahrung“ (V. 14) der Väter und nimmt diese mit ‚nach unten‘ in die eigene 
Lebenswelt („zurück zur Erde“, V. 15), um sie für ein vorteilhaftes Wirken, für eine 
Veränderung der Umstände einzusetzen. Die Reise in die Vergangenheit ist ein 
Erweckungserlebnis, gleich der Labung „mit himmlischem Tranke“ (V. 14), der dazu 
qualifiziert, große Taten zu vollbringen. Es ist nicht weit hergeholt, diesen Trunk mit 
dem Met zu identifizieren, welcher in der germanischen Mythologie „(im Gegensatz 
zu dem billigen Bier) als Göttergetränk gilt“31. Was der römisch-griechischen Antike 

 

28 Vgl. Novalis 2013 (wie Anm. 23), S. 592. 
29 Paul Herrmann: Nordische Mythologie. Hrsg. v. Thomas Jung. Berlin 52004, S. 64. 
30 Simek 2006 (wie Anm. 14), S. 410. 
31 Ebd., S. 278. Dem sogenannten Skaldenmet als „mythologische[m] Rauschtrank, dessen Genuß 

zum Dichter macht und der sich in Odins Besitz befindet“ (ebd.), wird sogar eine magische Funktion 
zugesprochen; bei Novalis liegt aber wohl kein Bezug zum Skaldenmet vor. 



 11  

 
 
Perspicuitas. INTERNET-PERIODICUM FÜR MEDIÄVISTISCHE SPRACH-, LITERATUR- UND KULTURWISSENSCHAFT. 
http://www.uni-due.de/perspicuitas/index.shtml 

Nektar und Ambrosia, erscheint hier als göttlicher Honigwein, der die notwendige 
Stärke verleiht, auf der Erde die Taten der Voreltern, als sie noch nicht die „Greise“ 
aus V. 16 waren, aufs Neue zu vollbringen. Wollte man das Ende des Gedichts 
negativ lesen, könnte man die „Trümmer[.]“ auch als die Ruinen der Vergangenheit 
sehen, in der sich Greise nostalgisch versammeln. Denn weder könnten, in diesem 
Verständnis, die Greise konkret noch etwas zur Verbesserung der Gegenwart 
ausrichten, noch ließe sich aus diesen Ruinen jemals eine neue Zukunft errichten. 
Ich halte diese Möglichkeit aber aufgrund der allgemeinen Verfasstheit des Gedichts 
und der Nähe zu Friedrich Leopold zu Stolberg für mehr als unwahrscheinlich, zumal 
der Einstieg mit dem „Geist der Vorzeit“ beginnt, der das lyrische Ich „mit süßen 
Bildern erfüllte“ (V. 1). Das ist m. E. ein deutliches Zeichen für einen positiven 
Ausstieg aus dem Gedicht im Sinne der Germanen- und Mittelalterrezeption. Die 
teutonisch-cheruskische Vorzeit wird somit in diesem Text mit dem mittelalterlichen 
Raum der Burg Falkenstein verknüpft, sodass Bei dem Falkenstein (einem alten 
Ritterschloß am Harz) eine zweifache Perspektive auf den Vergangenheitsdiskurs 
bietet: Das Sichtbare und Bekannte (die Burgruine) wird mit dem Unsichtbaren und 
Unbekannten (den Vorvätern in ihrer Versammlung) zusammengebracht, um daraus 
ein spezifisches Bild der heimatlichen Region des Dichters zu formen, eben in der 
Nachfolge von Friedrich Gottlieb Klopstock und dem Göttinger Hain. Die gedankliche 
Nähe grenzt bereits an konkrete Intertextualität und schreibt die germanisierend-
deutschtümelnde Traditionslinie aus Empfindsamkeit und Spätaufklärung in die 
Frühromantik fort. 
 
Friedrich de La Motte Fouqué: Nibelungensage und Romantik 
Friedrich de La Motte Fouqués Versepos Der Held des Nordens32 (1810) orientiert 
sich bekanntlich an der nordischen Überlieferung mit dem Schwerpunkt auf der 
Nibelungensage und weiteren eddischen Motiven; der Text verbindet Elemente der 
Romantik mit dem heroischen Epos. Der Held des Nordens ist Fouqués dichterische 
Bearbeitung der nordischen Sigurd-Sage: Sigurd, der Nachfahre des Völsungen-
Geschlechts, wird als strahlender Held und Drachentöter geschildert, der durch den 
Sieg über den Drachen Fafnir einen gewaltigen Schatz erringt. Das Epos ist von 
romantischen Idealen geprägt: Sigurd wird nicht nur als übermenschlicher Kämpfer 
beschrieben, sondern auch als ein tragischer Held, dessen Bestimmung ihn sowohl 
zu großer Ehre als auch zu seinem Untergang führt. Der Fokus liegt auf seinem 
Verhältnis zu anderen mythischen Figuren wie Brunhild, der Walküre, und Gudrun 
(der Kriemhild des Nibelungenliedes). Fouqué greift in seiner Darstellung auch die 
Schicksalhaftigkeit auf, die ja für die nordischen Mythen generell charakteristisch ist. 
Jean Paul hat daher über Fouqués Leistung in seiner Rezension des Versepos 
bedeutungsschwere Worte verloren:  

„Der griechischen Mythologie steht, wenigstens in romantischer 
Erhabenheit, weit näher als die indische, die nordische, ein Reich voll 
Eispalläste, Eisseen, Eisberge, ihr Menschengeschlecht ein Eichenwald 
im Sturm. — Und unser Verf. war es werth, daß er in diesem Walde seine 
Siegeszeichen aufhing. Obgleich nichts schwerer zu malen ist, wenn man 
nicht Homer und Shakspeare ist, als Tapferkeit; denn ein paar tausend 

 

32 Friedrich de la Motte Fouqué: Ausgewählte Dramen und Epen. Hrsg. v. Christoph F. Lorenz. 
Hildesheim 1996. 



 12  

 
 
Perspicuitas. INTERNET-PERIODICUM FÜR MEDIÄVISTISCHE SPRACH-, LITERATUR- UND KULTURWISSENSCHAFT. 
http://www.uni-due.de/perspicuitas/index.shtml 

Erlegte oder Keck-Wörter reichen kaum die Schatten- und Farbenkörner 
zum Gemälde: so hat doch der Verf. in Sigurd einen der größten, edelsten, 
liebenswürdigsten Helden aufgestellt; schon im Vorspiel, gleichsam in der 
Vorhalle, erscheint er unter einem Siegesbogen. Seine Treue, Milde, 
Liebe, sein gerechter Sinn mit seiner freien Tapferkeit, seine 
Lebenslustigkeit und Frische bei der Aussicht des abgekürzten Lebens 
(gleich dem des Achilles) schlingen einen Bund, der ihn auch zum Helden 
jedes Lese-Herzens erhebt. Der erstere Abschied von der noch geliebten 
und gekannten Brynhildis schlägt durch seine und ihre Ahnung und 
Weissagung und durch die einfachen, einsylbigen Herzenslaute, 
gleichsam nur vernommene Schläge des Herzens, an jeden an, der eines 
hat. Wozu aber kraftloses Zuwinken, wenn doch die Rezension das Buch 
nicht nachdrucken darf? Kurz, die vier ersten Abenteuer zeigen und 
bringen uns aus dem Norden das schönste Elfenbein, welches er seit 
Langem geliefert. Der großherzige Vers, will, laut der Zueignung, mit 
diesen erhabenen deutschen Resten beseelen und befeuern; und in der 
That kleidet er die Elephanten-Gerippe der Götterlehre aus Norden in 
lebendiges Fleisch, und die Kolossen schreiten und blicken.“33 

Jean Pauls Rezension von Der Held des Nordens zeugt von seiner Bewunderung für 
Friedrich de La Motte Fouqués Fähigkeit, die nordische Mythologie literarisch zu 
gestalten, und bietet zugleich einen Vergleich zwischen verschiedenen 
mythologischen Welten und literarischen Herausforderungen. Jean Paul setzt die 
griechische Mythologie, die er als Ideal romantischer Erhabenheit bezeichnet, in 
Kontrast zur nordischen. Letztere beschreibt er als eine kalte, majestätische Welt 
voller Eisstrukturen und stürmischer, rauer Natur. Dies zeigt die besondere 
Stimmung der nordischen Mythen, die Fouqué in seinem Werk einfängt; die 
Menschen dieser Welt erscheinen wie unbezwingbare Naturkräfte – ein Bild, das 
Sigurd treffend charakterisiert. Ebenso hebt er hervor, dass Fouqué mit Sigurd einen 
außergewöhnlichen Helden geschaffen hat, der nicht nur tapfer, sondern auch 
moralisch erhaben ist. Sigurd vereint Treue, Milde, Liebe und Gerechtigkeit mit der 
klassischen heroischen Tapferkeit, was ihn sowohl für seine Welt als auch für die 
Lesenden zu einem idealen Helden macht. Besonders beeindruckend ist für Jean 
Paul die Parallele zwischen Sigurd und Achilles: Beide strahlen Lebensfreude aus, 
trotz der Aussicht auf einen vorzeitigen Tod. Ein zentrales Lob betrifft auch die 
Darstellung der Beziehung zwischen Sigurd und Brynhild. Die emotionalen 
Abschiedsszenen, geprägt von Vorahnungen und schlichten, aber tief empfundenen 
Worten, berühren Jean Paul zufolge „jedes Lese-Herz[.]“34. Der Dichter erkennt in 
diesen Momenten Fouqués Fähigkeit, emotionale Tiefe mit einfacher, doch 
wirkungsvoller Sprache zu vermitteln. Fouqué wird daher als „großherziger 
Verfasser“ gewürdigt, der es versteht, die „Elephantengerippe der Götterlehre aus 
dem Norden“ – also die teilweise spröden, mythischen Überlieferungen – mit 
lebendigem Fleisch zu kleiden. Die mythologischen Figuren werden durch Fouqués 

 

33 Jean Paul: Sigurd der Schlangentödter. Ein Heldenspiel in sechs Abenteuern, von Friedrich Baron 
de la Motte Fouque. (1808.). In: Jean Paul‘s Sämmtliche Werke. Band 19 Vorschule der Aesthetik; 
nebst einigen Vorlesungen in Leipzig über die Parteien der Zeit: Dritte Abtheilung. Repr. d. Ausg. 
Berlin 1841. Berlin/Boston 2018, S. 265-267, hier S. 266f.; Zugriff am 21. Februar 2025 unter 
https://doi.org/10.1515/9783111409047-012. 

34 Ebd., S. 267. 



 13  

 
 
Perspicuitas. INTERNET-PERIODICUM FÜR MEDIÄVISTISCHE SPRACH-, LITERATUR- UND KULTURWISSENSCHAFT. 
http://www.uni-due.de/perspicuitas/index.shtml 

literarische Kunst lebendig und bewegen sich als mächtige, eindrucksvolle Gestalten 
durch die Erzählung. 

Joachim Heinzle sieht in Fouqués Darstellung die „Nationalisierung der 
Nibelungen“35 ; es liege im „Rückgriff auf die nordische Tradition […] ein im 18. 
Jahrhundert, namentlich durch Herder, vorbereitetes Germanen-Bild zugrunde, das 
in der Romantik seine entscheidende Prägung erfahren hat“, sodass die „nationale 
Vergangenheit Skandinaviens als deutsche Vergangenheit [und] die altnordische 
Literatur als altdeutsche vereinnahmt“36 wurde. Gert Ueding wiederum bezeichnet 
Der Held des Nordens als „Tendenzstück[..]“, als „monumentale[s] Mythendram[a]“ 
mit dem Ziel, das „deutsche Nationalbewußtsein und die Widerstandsbewegung 
gegen Napoleon durch Kenntnis von germanischen Sagen und Sitten sowie die 
Begeisterung an den heroischen Taten der großen Ahnherren“37 zu stärken. 
Andererseits hält Ueding viele Werke Fouqués, die „neben den Edda-Liedern den 
ganzen Sagenschatz der germanischen Überlieferung“ aufgreifen, nurmehr für 
„Heldenstückchen“38 – eine deutliche qualitative Abwertung durch die Verniedlichung 
der schieren Produktionsmasse des preußischen Offiziers. Damit ist auch der 
Rezeptionsrahmen bei Fouqué gesetzt: Es geht ihm, wie den Vorläufern im Hainbund 
und auch anderen Zeitgenossen, allen voran Heinrich von Kleist in seinen 
Hermannsdramen, um das Aufgreifen einer konstruierten glorreichen Vergangenheit 
zur Veränderung der Zustände in der Gegenwart (hier eben mit klarem Bezug zu den 
Befreiungskriegen gegen das napoleonische Frankreich). Daher geht es bei Fouqué 
vorrangig um das als ‚deutsch‘ empfundene Erbe der Vorzeit und die besonderen, 
verehrungswürdigen Eigenschaften der Vorväter. Im Folgenden soll Fouqués 
Widmung „An Fichte“ im Fokus stehen, um damit die Traditionslinie im Sinne der 
Rezeptionsbedingungen vom Hainbund über Novalis bis eben zu Fouqué 
nachzuzeichnen. In diesem Zusammenhang ist besonders der erste Teil der 
Widmung aussagekräftig: 

„Aus deutschen Wäldern mahnend stieg der Klang 
Uralten Heldenliedes, halb verweht, 
Ja, meist geahnt nur mit der Schatten Säuseln, 
Der Wiese Duften zu den Enkeln auf, 
Anschwellend in manch' liebevoller Brust 
Verwandte Regung, Sehnen nach den Thaten, 
Den Liedern auch der alt ehrbaren Zeit. 
Ach, hättet ihr die edlen Väter drum, 
Und nur die Väter ganz allein befragt, 
Uns würde längst, statt frühen Morgenroth’s, 
Des Tages warmer Sonnenschein umleuchten, 
Rings um uns ragen ein gewalt‘ges Volk, 
Die alten Helden unsres Norderland’s. – 
Ihr wolltet’s anders, Fremde fragtet ihr, 
Und schuft euch ein verkrüppeltes Gebild 
Ausländ’scher Sitte, fremder Tauglichkeit, 
D’rin sie, in ihren alten ehrnen Waffen, 

 

35 Joachim Heinzle (Hrsg.): Mythos Nibelungen. Stuttgart 2013, S. 203. 
36 Ebd., S. 40. 
37 Ueding 2008 (wie Anm. 1), S. 260. 
38 Ebd. 



 14  

 
 
Perspicuitas. INTERNET-PERIODICUM FÜR MEDIÄVISTISCHE SPRACH-, LITERATUR- UND KULTURWISSENSCHAFT. 
http://www.uni-due.de/perspicuitas/index.shtml 

Mit ihrer Feste freudehellen Bechern, 
Mit ihrer Liebeslust kühn blüh’nden Kränzen, – 
D’rin sie, die Väter, sollten auferstehn. 
Sie zürnten, wandten abwärts tiefer noch 
In die langschlummernde Vergangenheit 
Den kecken Blick vor solchen fremden Worten, 
Daß selten euch von dort ein Strahl erstieg.“39 

Fouqué ruft in poetischer Sprache zur Erinnerung an die Vergangenheit auf, 
insbesondere an das ‚germanische Deutschland‘ und die Helden dieses Zeitalters.40 
Dies umfasst mehrere Dimensionen. Zunächst geht es ihm um die Rolle der 
Erinnerung und des kulturellen Erbes. Der Klang des „uralten Heldenliedes“ wird als 
eine Mahnung beschrieben, die aus den deutschen Wäldern hervortritt; der Wald ist 
als Symbol „schöner deutscher Landschaft“41 typisch für eine patriotische Stimmung 
vor allem in der romantischen Lyrik. Diese Lieder, Symbol der alten Kultur und des 
Erbes, erscheinen jedoch „halb verweht“ – eine Metapher für das Vergessen oder 
Verdrängen der eigenen Geschichte. Sie dringen nur vereinzelt zu den Nachkommen 
durch und werden oft nur „geahnt“, nicht jedoch in ihrer ursprünglichen Klarheit 
gehört. Diese schwindende Erinnerung ruft eine Mischung aus Nostalgie und 
Wehmut hervor. Der Text ruft die Lesenden auf, sich der „edlen Väter“ zu erinnern 
und deren Lehren zu befragen. Die „alt ehrbare Zeit“ wird als idealisiert und 
erstrebenswert dargestellt – ein Zeitraum, in dem moralische und kulturelle Werte im 
Einklang mit den natürlichen und gesellschaftlichen Gegebenheiten standen. Ebenso 
steht die Kritik an der Abwendung von Traditionen im Mittelpunkt. Ein zentraler Punkt 
des Textes ist die Kritik an der Orientierung an fremden Einflüssen. Die 
Nachgeborenen hätten „Fremde gefragt“ und sich von ausländischen Sitten und 
Werten beeinflussen lassen. Das Ergebnis sei ein „verkrüppeltes Gebild“, also eine 
kulturelle Identität, die weder authentisch noch stark ist. Diese Kritik richtet sich an 
die Aufgabe des eigenen Erbes zugunsten fremder Vorstellungen, die als unpassend 
und entstellend empfunden werden. Die alten Helden, Symbolfiguren des 
germanischen Nordens, wenden sich ab. Sie „zürnten“ und ziehen sich tiefer in die 
Vergangenheit zurück, weil sie sich in dem neuen, fremdbestimmten Kontext nicht 
wiedererkennen können. Das Fehlen ihrer Zustimmung zeigt sich darin, dass „selten 
euch von dort ein Strahl erstieg“ – also kaum Inspiration oder Stärke aus der 
Vergangenheit in die Gegenwart dringt. 

Daraus gehen Mahnung und Lehren für die Gegenwart hervor: Der Text mahnt, 
die Verbindung zur eigenen Geschichte wiederherzustellen, um Orientierung, Kraft 
und Identität zu finden. Er fordert das Publikum auf, die Werte und Taten der „alt 
ehrbaren Zeit“ zu erkennen und als Wegweiser zu nutzen. Dabei geht es nicht um 
eine einfache Rückkehr zu den vergangenen Zeiten, sondern darum, die Essenz und 
die Lehren der Ahnen in die Gegenwart zu übertragen. Der Appell lässt sich 
folgendermaßen zusammenfassen: Nur durch das bewusste Erinnern und Pflegen 
der eigenen kulturellen Wurzeln kann ein Volk seine Identität bewahren und in der 
Gegenwart erfolgreich bestehen. Dabei ist auch eine starre Romantisierung oder 
sogar Verherrlichung der archaischen Vergangenheit zulässig, denn die Werte und 

 

39 Fouqué 1996 (wie Anm. 32), S. 6f. 
40 Vgl. generell zur Widmung an Fichte Patrick Peters: Deutsche Helden und Mythen: Von Wotan zu 

Wagner. Stuttgart 2023, S. 94f. 
41 Ueding 2008 (wie Anm. 1), S. 761. 



 15  

 
 
Perspicuitas. INTERNET-PERIODICUM FÜR MEDIÄVISTISCHE SPRACH-, LITERATUR- UND KULTURWISSENSCHAFT. 
http://www.uni-due.de/perspicuitas/index.shtml 

Ideale, die über die Zeit hinweg Bestand haben sollen, stammen von „alten Helden 
unsres Norderland’s“ und sind daher global und zeitlos anzuwenden. Für die erlebte 
Gegenwart des Dichters in der Zeit der Befreiungskriege soll der Text als Einladung 
verstanden werden, die eigene kulturelle Identität und Geschichte zu reflektieren und 
in die Bewahrung des Eigenen eingehen zu lassen. Dieser Gedanke der 
Rückbesinnung auf die Vergangenheit mahnt auch zur Bescheidenheit und 
Dankbarkeit gegenüber den Errungenschaften früherer Generationen; Chauvinismus 
und Isolationismus gegenüber „[a]usländ’scher Sitte, fremder Tauglichkeit“ sind 
absolut wünschenswert, weil die Helden der Vergangenheit, „ein gewalt’ges Volk“, 
als konkrete Symbole für eine eigenständige, authentische Identität stehen, die nicht 
durch fremde Vorstellungen verfälscht werden sollte. Diese Lehren zum Aufgreifen 
des germanischen Erbes bezieht der Dichter aus dem Sagenkreis der Nibelungen. Er 
hebt die Siegfried-Figur auf einen Thron für „traditionelle Werte wie Ehre, Treue und 
Vaterland und ein spezifisches Männlichkeitsbild […], durch die das Vaterland noch 
zu retten wäre“42  

„Weit leuchtend flog des tapfern Siegfrieds Klinge 
Von Land zu Land, so daß die Mähr’ von ihm 
In unterschieden Lichtern blickt und lockt, 
Nachdem sie Rheins gewalt’ger Heldenstrom, 
Nachdem sie neubesä’tes Ackerland, 
Nachdem sie Fels rückstrahlt’ und Nordland’ s Berge. 
Ein ernst gediegnes Wort, an Warnung reich, 
Ward sie im frommen Nibelungen Lied; 
Ein kecker Scherz, doch innig liebevoll, 
Im hörner’n Seifried, wie das Volk ihn kennt; 
Ein Nordlicht, räthelhaft, hoch, deutsam, fern 
Strahlt sie durch Nächte des Norweg’schen Himmels.“43 

Dieser Vergangenheitsdiskurs und die Idolisierung der germanischen Vorväter durch 
die Enkelgeneration macht Fouqué unmittelbar anschlussfähig an den Göttinger Hain 
und Novalis; er steht aber auf Basis einer anderen Überlieferung: Während die 
Hainbündler und Novalis sich außerhalb der Literatur positionieren und stark aus der 
Vogelperspektive verallgemeinernd mythologisierend vorgehen, steht Fouqué trotz 
gleichlautender Kernaussage viel deutlicher auf dem Boden der literarischen 
Tradition. Vor allem die Völsunga saga als zentrale Erzählung des nordischen 
Mittelalters, die als Hauptfiguren unter anderem die auch aus dem deutschen 
Nibelungenlied (freilich in anderer Nomenklatur) bekannten Sigurd und Brynhild, 
Gunnarr, Gudrun und Atli vorstellt, ist wesentliche Inspiration für Fouqué. Dass die 
nordische Überlieferung dichter an den mythologischen Ursprüngen bleibt, macht die 
Völsunga saga wohl gerade für den Romantiker interessant, um die mythologische 
Vorzeit außerhalb höfischer Sitte und anderer Verfälschungen anzurufen. Sigurd 
erscheint in der Lieder-Edda vor allem im Reginsmál, im Fáfnismál, im Sigrdrífumál 
sowie in der Guðrúnarkviða und Sigurðarkviða. Im Lied von Regin wird Sigurds 
Jugend beschrieben und seine Verbindung zu dem Schmied und Drachenhüter 
Regin. Regin, ein Nachkomme des Riesen Hreidmar, stachelt Sigurd dazu an, den 
Drachen Fáfnir zu töten, der einen riesigen Schatz hütet. Regin lehrt Sigurd das 

 

42 Peters 2023 (wie Anm. 40), S. 94. 
43 Fouqué 2006 (wie Anm. 32), S. 7f. 



 16  

 
 
Perspicuitas. INTERNET-PERIODICUM FÜR MEDIÄVISTISCHE SPRACH-, LITERATUR- UND KULTURWISSENSCHAFT. 
http://www.uni-due.de/perspicuitas/index.shtml 

Schmiedehandwerk und fertigt für ihn das Schwert Gram, mit dem Sigurd später 
Fáfnir besiegt. Das Lied von Fáfnir beschreibt schließlich den Kampf zwischen Sigurd 
und Fáfnir, in dem jener den Drachen aus einer Grube von unten durchbohrt. Nach 
dem Sieg trinkt Sigurd Fáfnirs Blut, wodurch er die Fähigkeit erhält, die Sprache der 
Vögel zu verstehen. Diese warnen ihn vor Regins Verrat, woraufhin Sigurd auch 
Regin tötet und den Drachenhort für sich beansprucht. Nach dem Sieg über Fáfnir 
trifft Sigurd im Lied von Sigrdrífa auf die gleichnamige Walküre, die mit Brynhild zu 
identifizieren ist und die er aus einem Zauberschlaf weckt. Sie vermittelt ihm Wissen 
über Runen und gibt ihm wichtige Ratschläge. Das Guðrúnarkviða und Sigurðarkviða 
wiederum schildern die tragischen Ereignisse um Sigurds Ehe mit Gudrun, seinen 
Verrat an Brynhild und schließlich seinen Tod. Brynhild, die von Sigurds Treuebruch 
überzeugt ist, spielt eine zentrale Rolle in seinem Untergang. 

Für Fouqué ist die Einbindung solcher Elemente und Motive in seine romantische 
Heldendichtung wichtig, und ein geistesgeschichtlich orientierter Germanist wie 
Hermann August Korff geht so weit, Fouqué als „Erneuerer der Siegfried-Brünhild-
Sage“ und seine „besondere Leistung“ darin zu sehen, „daß er nicht das deutsche 
Nibelungenlied dramatisiert hat […], sondern daß er die Siegfried-Brünhild-Sage, das 
eigentliche Kernstück dieses ganzen Sagenkomplexes, nach der nordischen 
Überlieferung gestaltete.“ 44 Für Korff ist das „großartige und echt germanische 
Pathos“45 Grundlage für „Wesen, Sinn und Bedeutung der nationalromantischen 
Bewegung“, um die „altdeutsche Dichtung zu erneuern […] und ihr eine dem Geiste 
der Gegenwart entsprechende dichterische Form zu geben“46. Diesen 
„Zusammenhang von Mythologie, Poesie und Nationalcharakter [im] 
klimatheoretischen Nord-Süd-Schema“ hat zuletzt Stefan Matuschek als 
Grenzziehung zwischen Deutschland und Frankreich bezeichnet, um sich „gegen die 
französische Kulturhegemonie zu stellen“47. 
 
Zusammenfassung 
Die Germanen- und Mittelalterrezeption bei Novalis, Friedrich de La Motte Fouqué 
und dem Göttinger Hain ist, in der Rückschau, vor allem geprägt von der Erkenntnis, 
dass diese nicht in erster Linie poetische Dekoration, sondern handfestes politisches 
Programm ist. In ihr verbinden sich Kritik an den Erfahrungen und Entwicklungen der 
erlebten Zeit der Dichter und zum Teil derb-krawalliger Franzosenhass mit dem 
Versuch, eine gesellschaftliche und politische Wende durch die Besinnung auf 
frühere Zustände herbeizuführen. Dabei stehen als typisch ‚deutsch‘ empfundene 
Tugenden wie Treue, Vaterlandsliebe, Ehre, Männlichkeit, Züchtigkeit, Ehrbarkeit, 
körperliche Stärke, Mut etc. im Fokus, die die Dichter in der germanischen Vorzeit zu 
finden meinen, um diese dann wiederum als Charakteristiken für ein normatives 
vaterländisches Verhaltensprogramm in die eigene Zeit zu übertragen. Die Rezeption 
wird damit in konkrete Bahnen gelenkt, der Traum vom alten Deutschland soll von 
der Enkelgeneration (also den Patrioten der Entstehensgegenwart der literarischen 
Texte) wieder nicht nur geträumt, sondern in der Wirklichkeit umgesetzt werden. Das 

 

44 Hermann August Korff: Geist der Goethezeit. Versuch einer ideellen Entwicklung der klassisch-
romantischen Literaturgeschichte. IV. Teil: Hochromantik. Leipzig 1953, S. 263. 

45 Ebd., S. 269. 
46 Ebd., S. 262. 
47 Stefan Matuschek: Der gedichtete Himmel. Eine Geschichte der Romantik. München 2021, S. 344f. 



 17  

 
 
Perspicuitas. INTERNET-PERIODICUM FÜR MEDIÄVISTISCHE SPRACH-, LITERATUR- UND KULTURWISSENSCHAFT. 
http://www.uni-due.de/perspicuitas/index.shtml 

literarische Tugendprogramm, das auf die deutschen Stammväter Thuiskon und 
Hermann zurückgeführt und damit mythologisiert wird, soll ganz unmittelbar Geltung 
erlangen und das gesellschaftliche Verhaltenssystem definieren; es greift damit weit 
über die Ebene des individuellen Wohlverhaltens auf eine umfassende 
Gruppenbezogenheit über und soll entsprechend (durch den wachsenden Einfluss 
und die wachsende Anzahl der als legitime Nachfolger inszenierten Männer der 
Enkelgeneration) auf der sogenannten Makroebene wirken, auf der die Handlungen 
oder Interaktionen einzelner Akteure in ihrer Gesamtheit bestimmt werden. Das ist 
ein wichtiger Befund für die Analyse der Rezeptionsbedingungen: Es sind zwar 
erstinstanzlich personale Tugenden, die vom Einzelnen gelebt werden müssen, aber 
weitergedacht entsteht daraus eine konsequente Systematik zur gesellschaftlichen 
Verbesserung. Der Einzelne kann wenig ausrichten, erst in der Gruppe ist es 
möglich, einen echten Wandel zurück zu den Strukturen der Vergangenheit zu 
erreichen. Ausgehend von der kleinsten Ebene von sozialen Handlungen 
(Mikroebene) erwächst ein komplettes soziokulturelles und soziopolitisches Tugend- 
und Verhaltenssystem, das aus der Vogelperspektive (Makroebene) alle Glieder des 
gesellschaftlichen, politischen und kulturellen Raums durchdringt und positiv 
verändert. Die angestrebte Veränderung von unten (durch die Summe der 
Enkelindividuen) führt in der Folge zu einer Veränderung der Aspekte der 
Gesellschaft von oben, die einen größeren Maßstab aufweisen und über längere 
Zeiträume bestehen (sollen). 
Diese Beobachtung gilt über die gesamte hier untersuchte Traditionslinie hinweg, 
von der Spätaufklärung über die Früh- bis in die Hochromantik hinein. Die aus der 
germanischen Frühzeit hergeleiteten Tugenden und Werte (die bei Novalis zudem in 
einen konkreten mittelalterlichen Raum eingebunden werden und auch im Göttinger 
Hain immer wieder mit Bezug zur deutschen Geschichte des Mittelalters 
entsprechend gerahmt werden) bilden eine stringente Kette, obgleich sich die kultur-
/literaturgeschichtliche Basis unterscheidet. Die Göttinger Hainbündler und Novalis 
bleiben tendenziell unkonkret, ihnen reicht die Imagination einer mythologischen 
Vorzeit zur Sichtbarmachung ihrer idealen normativen Erwartungen an die 
gesellschaftliche Weiterentwicklung. Direkte literarische Bezüge in spezifische 
Sagenkreise sind bei ihnen nicht zu finden, vielmehr rührt alles von Friedrich Gottlieb 
Klopstock her. Bei Friedrich de La Motte Fouqué hingegen ist die nordische 
Überlieferung ausschlaggebend für die Gestaltung der hochromantischen 
Heldendichtung, der gedankliche Rahmen wird motiv- und ideengeschichtlich 
(zumindest einigermaßen) fassbar. Mit Siegfried betritt (neben dem Germanenfürsten 
Hermann) der nächste stilisierte ‚deutsche Held‘ die Bühne, um als charakterliches 
Vorbild für die vaterländische Transformation zu dienen. Damit greifen bei Fouqué 
die (mythologischen) germanischen Ursprünge auf die mittelalterliche 
Dichtungstradition über, woraus ein umfassendes Vaterlands- und 
Gesellschaftsprinzip abgeleitet werden soll, das zusammen mit deutsch geframeten 
edlen und würdevollen Tugenden wie Treue, Keuschheit und anderen vor allem auf 
„Freiheitsliebe und [die] – spezifisch männlich konnotierten – Eigenschaften Kraft, 
Mut, Tapferkeit“ setzt und damit auf dem „Kanon der deutschen Nationaltugenden“48 
beruht. Und das Nibelungenlied spielt eben generell eine „wichtige Rolle bei der 
Ausbildung des nationalen Nibelungenmythos“49 der pars pro toto für das nationale 

 

48 Heinzle 2013 (wie Anm. 35), S. 33. 
49 Ebd., S. 35. 



 18  

 
 
Perspicuitas. INTERNET-PERIODICUM FÜR MEDIÄVISTISCHE SPRACH-, LITERATUR- UND KULTURWISSENSCHAFT. 
http://www.uni-due.de/perspicuitas/index.shtml 

Tugendprogramm angesehen werden kann, die zuvor geschaffenen geistig-
ästhetischen Grundlagen fortsetzt und sie um einen direkten literarhistorischen 
Bezugspunkt erweitert.50 

 
 

 
Prof. Dr. Patrick Peters 
Universität Duisburg-Essen 
Fakultät für Geisteswissenschafften 
45127 Essen 
patrick.peters@uni-due.de 
 
 
Wir schlagen folgende Zitierweise vor: 
 
Patrick Peters: Der Traum vom alten Deutschland? Germanen- und Mittelalterrezep-
tion bei Novalis, Friedrich de la Motte Fouqué und dem Göttinger Hain.  
Online unter: 
https://www.uni-due.de/imperia/md/content/perspicuitas/peters_goettingerhain.pdf 
Eingestellt am 28.02.2025 [18 S.] 
 

 

50 Die Debatte über den literarisch forcierten Nationalismus des 19. Jahrhunderts kann hier nicht 
reflektiert werden, s. dazu überblicksartig vor allem Herrmann/Blitz/Moßmann 1996 (wie Anm. 4). 


