
 1 

Ludger Lieb: Hartmann von Aue. Erec – Iwein – Gregorius – Armer
Heinrich.  Berlin:  Erich  Schmidt,  2020  (Klassiker-Lektüren;  15).
252 S., 19,95 €, ISBN 978-3-503-19136-9

Neue  Interpretationsansätze  für  mittelhochdeutsche  kanonische  Texte
sind meist eine spannende und dankenswerte Lektüre – gerade wenn
diesen Texten selbst bisweilen der Ruf vorauseilt, sie seien ‚tote Klassi-
ker‘.1 Ludger  Liebs  Monographie  über  Hartmanns  erzählende  Werke
macht hier keine Ausnahme – sie hebt sich von anderen Einführungen
insofern ab, als sie nicht nur die (mehr oder weniger) bekannten Fakten
wiederholt und die Inhalte der Werke Hartmanns zusammenfasst, son-
dern exemplarisch vorführt, wie man durch einen eigenen Zugriff neue
Akzente und Lesarten erarbeiten kann. Auf diesem Weg werden die Ge-
genstände sowohl Studierenden als auch FachwissenschaftlerInnen neu
erschlossen.

Bereits in der Einleitung gibt der Autor eine Art ‚Gebrauchsanweisung‘
für seine Arbeit: Er betont, dass er weit davon entfernt ist, Deutungsho-
heiten zu beanspruchen, sondern versteht seine Einführung als „die Lek-
türe eines Textes, der schon viele Lektüren erlebt hat und noch erleben
wird“ (S. 7). Was die Klassiker-Lektüren in diesem Fall versprechen, ist
demnach keine allgemeingültige Deutung (wie sie sich gerade Studieren-
de vielleicht bisweilen wünschen mögen), sondern eine neue Lesart, die
die eigene Interpretation unter eine bestimmte Perspektive stellt und die
Rezipierenden  ebenfalls  zu  neuen,  eigenen  Leseansätzen  ermutigen
möchte. So tritt der Autor – unter Rückbezug auf Andreas Kablitz2 – mit
Fragen an die Artusromane ‚Erec‘, und ‚Iwein‘, sowie die erbaulichen Er-
zählungen ‚Gregorius‘ und ‚Der ‚arme Heinrich‘ heran und hofft,  diese
hierdurch zum Sprechen zu bringen (S. 8).

Nach  der  Formulierung  dieses  doch  einigermaßen  abstrakten  Ziels
wird der Verfasser recht konkret, wenn es darum geht, wie er diese Be-
fragung durchführen möchte: Wiederholung (‚Erec‘), Verbindung (‚Iwein‘),
Verdichtung  (‚Gregorius‘)  und  Verkehrung  (‚Armer  Heinrich‘)  sind  die
Schlagwörter,  unter  denen Hartmanns Werke  gelesen bzw.  analysiert
werden. Begleitet werden die neuen Zugriffe dann von den für eine Ein-
führung ‚üblichen Verdächtigen‘: Eingeleitet werden die Kapitel von In-

1 So  Peter  Strohschneider  über  den  ‚Gregorius‘  Hartmanns,  vgl.  dazu:  Ders.:  Inzest-
Heiligkeit. Krise und Aufhebung der Unterschiede in Hartmanns „Gregorius“. In: Geistliches
in  weltlicher  und Weltliches in  geistlicher  Literatur  des  Mittelalters.  Hrsg.  von Christoph
Huber u. a. Tübingen 2000, S. 105-133, hier S. 109. 

2 Andreas  Kablitz:  Versuch  eines  Plädoyers  für  das  Experiment:  Die  Chancen  einer
paradoxen Wissenschaft. In: Zeitschrift für französische Sprache und Literatur 107 (1997),
S. 45-50, hier S. 50.

Perspicuitas. INTERNET-PERIODICUM FÜR MEDIÄVISTISCHE SPRACH-, LITERATUR- UND KULTURWISSENSCHAFT.
http://www.uni-due.de/perspicuitas/index.shtml

http://www.uni-due.de/perspicuitas/index.shtml


 2 

haltsübersichten und Gliederungen, im Anschluss an die Lektüre folgen
Vergleiche mit der Vorlage (sofern bekannt), Basisinformationen zur Da-
tierung, Überlieferung, Edition und Rezeption. Überschaubare aber aus-
sagekräftige Kapitel zu Themen der Forschung und kurze, strukturierte
Inhaltsangaben ergänzen die Lektüren.

1. ‚Erec‘

Dass der ‚Erec‘ auf seine Wiederholungsstrukturen hin befragt wird, ist
nicht sonderlich überraschend und wirkt mit Blick auf die Forschungsbei-
träge der Vergangenheit  nicht  so innovativ,  wie es die Einleitung ver-
spricht – Lieb gelingt es jedoch (vielleicht auch, weil er sich in seiner Ha-
bilitationsschrift  intensiv  mit  diesem  Thema  auseinandergesetzt  hat3),
sein Schlagwort so auszudifferenzieren, dass eben nicht nur altherge-
brachte ‚Doppelwege‘ abgeschritten werden.

Der Autor betont zunächst allgemein, dass Wiederholungen im Sinne
von Wiederholungshandlungen in der mittelalterlichen Literaturproduktion
wie auch in den literarischen Werken selbst einen ungleich höheren Stel-
lenwert  besaßen als  in  der  Moderne  (S. 18).  Die  Wiederholungen im
‚Erec‘ möchte er dabei unter bestimmten Prämissen betrachten: „Von be-
sonderem Interesse für eine Analyse der Wiederholungen im ‚Erec‘ ist
die Rolle von Wiederholungen für die Entfaltung von Potenz sowie die
Wiederholung als das, was in einer Handlung angestrebt wird – wie es
noch im lateinischen Wort  repetere (‚wiederholen‘) von petere = ‚erstre-
ben, verlangen, begehren‘ anklingt. Es geht um Wiederholung von Leis-
tung, um die Wiederholung in der Verfügungsgewalt einer handelnden
Figur. Es wird danach zu fragen sein, welche Funktionen ein literarischer
Text den Wiederholungshandlungen seiner Figuren zumisst“ (S. 19).

Die Wiederholungen der Protagonisten werden dabei laut Lieb von ei-
nem Phänomen begleitet, das er in Anlehnung an mythisch-märchenhaf-
te Erzählmuster als ‚Dreizahl mit Achtergewicht‘ bezeichnet: „[…] womit
gemeint ist, dass etwas dreimal vorkommt und das Dritte, das quasi ,hin-
ten‘ (,achtern‘) liegt, ein besonderes Gewicht, eine besondere Bedeutung
erhält. […] In Bezug auf Wiederholungshandlungen bedeutet diese Lo-
gik, dass eine Handlung dreimal ausgeführt  wird oder ein Geschehen
sich dreimal ereignet und dass beim dritten Mal ein Umschlag erreicht
wird“  (S. 22).  Solche  dreimaligen  Wiederholungen  zeigt  Lieb  z. B.  im
Rahmen von Erecs erster Aventiure, dem Wettkampf in Tulmein oder in

3 Ludger Lieb: Wiederholung und Einmaligkeit.  Eine Studie zu Wiederholungshandlungen
und Erzählstrukturen in Hartmanns ‚Erec'. Habil. masch. Dresden 2002.

Perspicuitas. INTERNET-PERIODICUM FÜR MEDIÄVISTISCHE SPRACH-, LITERATUR- UND KULTURWISSENSCHAFT.
http://www.uni-due.de/perspicuitas/index.shtml

http://www.uni-due.de/perspicuitas/index.shtml


 3 

der ‚Joie de la Court‘-Episode auf. Auch die Wiederholungshandlungen,
die Enite zu vollbringen hat, folgen häufig diesem Prinzip: der dreimalige
Pferdedienst  und  -verlust,  das  innere  Ringen  mit  dem  auferlegten
Schweigegebot oder umgekehrt das Schreien während der Misshandlun-
gen in der Oringles-Episode, das am Ende sogar den scheintoten Erec
weckt.

Nicht nur die Rezipierenden würden auf diesem Weg die Bedeutung
von Wiederholungen und Wiederholungstaten erkennen, auch Protago-
nist und Protagonistin erlangten Wissen über den Zusammenhang von
Ehrerwerb und Ehrverlust  durch richtige und falsche Wiederholungen.
Erec selbst, so Lieb, erkennt die Relevanz von Wiederholungen, als er
an  dem Turnier  teilnimmt,  das  anlässlich  seiner  Hochzeit  veranstaltet
wird (2254-2258; S. 30). Sei er ohne Turniererfahrung als ‚Fremder‘ in
das Turnier gestartet, so brächten ihm die wiederholten Siege maximalen
Ruhm, der sich wiederum in dreifachen Lobpreisungen äußere, von de-
nen die dritte besonders ausführlich sei und Erec mit historischen Figu-
ren und Personen aus der Bibel vergleiche. Dass man sich auf erworbe-
nem Ruhm nicht  ausruhen kann,  werde dann in der  Karnant-Episode
verdeutlicht, in der Erec und Enite sich ebenfalls durch Wiederholungen,
nur eben durch falsche, auszeichnen. Erec – einst  biderbe unde guot
(‚Erec‘, V. 2924) – wiederholt seine ritterlichen Taten nicht länger, son-
dern  verliget sich mit seiner Ehefrau. Enite wiederum erkennt das ge-
meinsame Fehlverhalten, die ,falschen‘ Wiederholungen und löst mit ih-
rer Klage über den Ehrverlust eine Reihe von Ereignissen aus, die das
Paar fordert, die es aber nicht nur als Liebes-, sondern auch als Königs-
paar reifen lässt.

Hartmann-Kennern mag diese Übersicht der Wiederholungsstrukturen
bisweilen etwas zäh erscheinen, zumal sie mit rund 50 Seiten den längs-
ten Teil des Bandes bildet. Dennoch gewinnt die erste der ,Lektüren‘ da-
durch, dass sie sehr detailliert aufzeigt, wie die einzelnen Episoden von
Hartmann (oftmals durch eine Änderung gegenüber der Vorlage) zuein-
ander in Beziehung gebracht werden. Auch nimmt die Übersicht nicht nur
die Makrostrukturen des ,Erec‘ in den Fokus, sondern betont, wie einzel-
ne Motive miteinander korrespondieren. Lieb gelingt es, die Forschungen
zum Thema Wiederholung stimmig und übersichtlich in seiner perspekti-
vischen Lektüre unterzubringen und gleichzeitig Impulse für einen eigen-
ständigen Zugang zu geben.

Perspicuitas. INTERNET-PERIODICUM FÜR MEDIÄVISTISCHE SPRACH-, LITERATUR- UND KULTURWISSENSCHAFT.
http://www.uni-due.de/perspicuitas/index.shtml

http://www.uni-due.de/perspicuitas/index.shtml


 4 

2. ‚Iwein‘

Auch für die Analyse von Hartmanns zweitem Artusroman lässt sich das
Modell des Doppelwegs beanspruchen, dieser wird allerdings nur kurz
vorgestellt,  zugunsten  der  Konzentration  auf  die  Raumstrukturen,  die
den  Roman  bestimmen.  Unterschiedliche  Räume  repräsentieren  die
Themen, die den ,Iwein‘ ausmachen: Artushof, Laudinehof, Wald und die
drei Burgen, auf denen der Protagonist hilft bzw. einkehrt. Der Artushof
steht  für  „Kampf,  Ehre,  Agonalität  und Gemeinschaft“,  der  Laudinehof
hingegen wird bestimmt durch die Themen „Minne, Ehe, Beständigkeit
und Vertrauen“ (S. 87). Der Wald, in dem sich der Protagonist mehrheit-
lich aufhält, steht für „Identität, Körper, Wildheit und Wechselseitigkeit“
(S. 87). Lieb setzt die verschiedenen Räume (im folgenden A: Artushof,
B: Laudinehof und C: Wald) nun zueinander in Beziehung, um in das
Thema der perspektivischen Lektüre, ‚Verbindung‘ einzuführen: „Aus der
Perspektive des Protagonisten geht es in den drei Räumen um die Ver-
bindungen zum ICH (A: Iwein in seiner Beziehung zu sich selbst und mit
seiner persönlichen Aufgabe), zum DU (B: Iwein in seiner Beziehung zu
Laudine/Lunete) und zum WIR (C: Iwein als Teil der Rittergemeinschaft
und des Artushofes). Gegenüber dieser thematisch-räumlichen Dreitei-
lung lassen sich sodann als vierter Raum (D) jene drei Burgen zusam-
menfassen, in denen jeweils die eingeschobenen Episoden spielen (Dᵃ,
Dᵇ,  Dᶜ):  Unter  dem Oberbegriff  ,Hilfe‘  thematisieren sie die Fähigkeit,
Verbindung auch zu Anderen (SIE) aufzunehmen, nämlich zu denen, die
nicht zum Artushof oder zum DU des Laudinehofes oder zum ICH der
Natur gehören, und ihnen zu helfen“ (S. 87).

Lieb gibt nun einen weiteren Überblick über die Handlung, indem er
die verschiedenen Räume zueinander in Beziehung setzt und verdeut-
licht, dass der ,Iwein‘ weniger durch einen Doppelweg als vielmehr durch
das Zusammenspiel der unterschiedlichen Räume strukturiert ist. „Erst
wenn […] der Protagonist eine Verbindung zu sich selbst (A), zur Partne-
rin (B), zu seiner sozialen Gruppe (C) und zur Welt der Fremden (D) auf-
gebaut und gefestigt hat, ist er ein vollkommener Ritter und erst dann
scheint auch eine gute Landesherrschaft möglich“ (S. 87). Eine zentrale
Funktion komme in diesem Zusammenhang einem weiteren Raum zu:
der magischen Quelle. Diese verbinde die Erfahrungen der unterschiedli-
chen Räume: „Begreift man die Themen und Verhandlungen des gesam-
ten Romans als Geflecht von miteinander in Austausch stehenden hete-
rogenen Aspekten, Schwerpunkten, Werten, Konstellationen usw. ist die
Quelle der wichtigste Knotenpunkt in diesem Geflecht“ (S. 90). Lieb inter-
pretiert sie als „Ort der ICH-Erfahrung“ (S. 90f.), da der Einzelne den Na-
turgewalten vollständig ausgeliefert und auf seine Existenz zurückgewor-

Perspicuitas. INTERNET-PERIODICUM FÜR MEDIÄVISTISCHE SPRACH-, LITERATUR- UND KULTURWISSENSCHAFT.
http://www.uni-due.de/perspicuitas/index.shtml

http://www.uni-due.de/perspicuitas/index.shtml


 5 

fen sei. Sie sei aber auch ein „Ort der DU-Erfahrung“, da sie als  locus
amoenus den Zugang zu Laudine bzw. ihrem Reich und im zweiten Teil
zu ihrem alter ego, Lunete, markiere, sowie ein „Ort der WIR-Erfahrung“,
da hier die Themen Friede und Recht wie auch ritterliche Bewährung und
Kampf um Ehre vorherrschten. Letztlich sei die Quelle insofern auch ein
Ort der „SIE-Erfahrung“ (S. 91), da der Hüter der Quelle selbst immer
wieder zur Hilfe kommen muss.

Der Lektüreschwerpunkt ,Verbindung‘ wird ausgewählt, da er semanti-
sche Überschneidungen mit Begriffen wie ,Bindung‘, ,Beziehung‘, ,Lie-
be‘, ,Freundschaft‘, ,Gemeinschaft‘, ,Identität‘ oder ,Resonanz‘ aufweist.
Unter ,Verbindung‘ versteht der Autor ein Austauschverhältnis des ein-
zelnen Menschen zu Dingen, Lebewesen, Menschen, Gruppen oder zu
sich  selbst,  das  die  folgenden  Merkmale  aufweist:  Intensität  (soziale
Energie), Intentionalität (bewusstes Eingehen oder auch Vergessen von
Verbindungen),  Dynamik  (Verbindungen,  die  stärker  oder  schwächer
werden) und Habitualität (längerfristige Verbindungen, sich wiederholen-
de Austauschprozesse) (S. 93).

Nach  dieser  relativ  ausführlichen  Begründung  und  Hinführung  zum
Lektüreschwerpunkt folgt die Analyse, die in sich schlüssig und nachvoll-
ziehbar ist. Lieb zeigt auf, wo die Defizite der Figuren, insbesondere des
Protagonisten  liegen,  was  den  schmalen  Grat  zwischen  ‚falschem‘
und ,richtigem‘ Streben nach Ruhm und Ehre ausmacht, was rehte güete
(‚Iwein‘, V. 1) kennzeichnet. Beispielhaft soll hier das Netz von Verbin-
dungen betrachtet werden, das der Protagonist erst im zweiten Teil auf-
baut. Iweins Defizit sei zunächst darin zu sehen, dass er überhaupt keine
dauerhaften Verbindungen herzustellen vermag: Seine Verbindung zum
‚WIR‘ der Artusgemeinschaft sei nicht stabil, es gebe Verbindungsproble-
me und -mängel in der gesamten, über Agonalität organisierten Gemein-
schaft, die sich z. B. auch darin zeigen, dass der gesamte Artushof das
einstige aggressive Fehlverhalten des Mitglieds Kalôgrenant als Provo-
kation auffasst „und damit das Verhältnis von Aggressor und Verteidiger
verkehrt wird“ (S. 97). Darin, dass er durch sein aggressives Verhalten
nicht  nur  den  locus  amoenus der  Quelle  zeitweise  zerstöre,  sondern
auch ihren Hüter töte, offenbare sich Iweins gestörte Verbindung zum
‚SIE‘ – das Stichwort fällt hier in Vers 1056, sein Verhalten ist âne zuht.
Gleiches gilt laut Lieb für die Verbindung zum ,DU‘, zu Laudine und Lu-
nete:  Diese  scheitere,  weil  Iwein  der  Liebesbeziehung  wie  auch  der
Freundschaft nicht die Möglichkeit gebe, sich zu festigen, sondern nach
der  Heirat  (respektive  dem Gewinn  von  Lunetes  Freundschaft)  sofort
wieder dem Erwerb von Ruhm nachstrebe. Für Lieb liegt in der Verflu-
chung, die Iwein am Artushof durch Lunete erfährt, die Zuspitzung aller

Perspicuitas. INTERNET-PERIODICUM FÜR MEDIÄVISTISCHE SPRACH-, LITERATUR- UND KULTURWISSENSCHAFT.
http://www.uni-due.de/perspicuitas/index.shtml

http://www.uni-due.de/perspicuitas/index.shtml


 6 

Verbindungsprobleme, die für den Protagonisten weitreichende Folgen
hat: „Zerstört werden damit nicht nur Iweins ‚DU‘-Verbindung zu Laudine
und Lunete und die dazu gehörenden Interaktionen […],  sondern zu-
gleich  auch  die  WIR-Verbindung,  insbesondere  die  Ehre  (3204),  und
schließlich auch die Verbindung zu sich selbst: Er verlôs sîn selbes hul-
de (3221). Der daraus resultierende Wahnsinn ist der symptomatische
Zustand  einer  vollkommenen  Auflösung  aller  Verbindungen“  (S. 103).
Geheilt  durch die magische Salbe der  Dame von Narison beginnt  für
Iwein eine Wiederaufnahme aller seiner Verbindungen, angefangen mit
der zu sich selbst. Bereits in der Beziehung zum Einsiedler im Wald lernt
der  noch  wahnsinnige  Iwein,  sich  als  soziales  Wesen  zu  begreifen
(S. 105), mit der Befreiung der Dame von Narison rückt erstmals eine
neue Verbindung zum ,SIE‘ in den Fokus. Die Rettung des Löwen ver-
steht Lieb als „Iweins erste selbstlose Tat“ (S. 106), sie evoziere jedoch
mehr als nur eine Hilfsbeziehung: „Die Verbindung zum Löwen ist solan-
ge ein Surrogat aller gescheiterten Verbindungen, bis Iwein, der ,Ritter
mit dem Löwen‘, in allen Bereichen erneut dauerhafte und reziproke Ver-
bindungen konstituieren  kann.  Erst  dann bezieht  er  nicht  mehr  seine
Identität über den Löwen als ,Drittes‘, sondern der Löwe geht final in ihm
auf“  (S. 107).  So muss der  Protagonist  über  die Rettung Lunetes zu-
nächst an seiner ,DU‘-Verbindung arbeiten, sich in den Rettungsaktionen
für den Burgherrn, die Jungfrauen in der Burg zum schlimmen Abenteuer
und die jüngere Gräfin zum Schwarzen Dorn in seinen ,SIE‘-Verbindun-
gen beweisen, seinen guten Ruf am Artushof (Stichwort:  ,WIR‘-Bezie-
hung) wiederherstellen und letztlich in einem zweiten Schritt  auch die
Gunst  seiner  Ehefrau zurückgewinnen und die ,DU‘-Verbindung damit
vollständig restituieren.

Die Kategorisierung der verschiedenen Verbindungen in A, B, C und D
(bzw. Dᵃ, Dᵇ, Dᶜ) mutet bisweilen etwas unübersichtlich an – es empfiehlt
sich daher, die erläuternde Abbildung (S. 89) zum Nachschlagen zu mar-
kieren. Dennoch ist der Lektüreschwerpunkt durchaus überzeugend und
lässt sich nicht nur für die Analyse der Handlungen des Protagonisten,
sondern auch für das Zusammenspiel aller anderen Figuren anwenden.

3. ‚Gregorius‘

Mit der Analyse der Erzählung vom guoten sundære (‚Gregorius‘, V. 177)
treten nun die erbaulichen Werke Hartmanns in den Fokus. Lieb orien-
tiert sich in seiner Gliederung an der von Peter Strohschneider entwickel-
ten Unterteilung in verschiedene Erzählräume.4 Gregorius sei der Held

4 Strohschneider 2020 (wie Anm. 1). S. 109-112.

Perspicuitas. INTERNET-PERIODICUM FÜR MEDIÄVISTISCHE SPRACH-, LITERATUR- UND KULTURWISSENSCHAFT.
http://www.uni-due.de/perspicuitas/index.shtml

http://www.uni-due.de/perspicuitas/index.shtml


 7 

dieser Räume, denn ihm allein gelinge es, sich zwischen diesen hin- und
herzubewegen. „Seine Vita verdichtet alle Geltungsansprüche der ver-
schiedenen Welten in eine Person“ (S. 144). Gregorius ist zunächst ein
puer oblatus, der nach dem Ritterstand strebt, dann ein Herzog, der sich
in  kummervoller  Kontemplation  übt.  „Ambivalenz  und  Inkompatibilität“
sieht Lieb nicht nur in seiner Person, sondern in gewisser Weise auch in
seiner gesamten Geschichte angelegt (S. 145).

Lieb versteht seinen Lektüreansatz ‚Verdichtung‘ zum einen als „Stra-
tegie des Erzählens“, die mehrere Ebenen des Textes zugleich betrifft
und ganz unterschiedliche Effekte haben kann. Zum anderen steht ,Ver-
dichtung‘ in der Psychoanalyse (nach Freud) oder auch in der kulturwis-
senschaftlichen  Gedächtnisforschung  für  einen  psychischen  Prozess,
der mehrere (latente) Elemente des Unterbewussten oder der Erinne-
rung zusammenführt und in einem Bild, einem Traum, einer Metapher
oder einer Metonymie manifest werden lässt“ (S. 146).

Er unterteilt  verschiedene Kategorien, in denen sich die Verdichtung
manifestiert: Zum einen eine Verdichtung der Heilsgeschichte insofern,
als nicht nur auf der Erzählebene (direkt und indirekt) zahlreiche Paralle-
len zu biblischen Figuren und Geschichten hergestellt werden, sondern
sich auch in der Geschichte des Protagonisten eine Art „Heilsgeschichte
im Kleinen“  finden lässt  (S. 147).  „Man könnte auch sagen,  dass der
‚Gregorius‘ exemplarisch zeigt, wie die Heilsgeschichte sich in jedem ein-
zelnen verdichten kann und wie ihre Energie immer wieder neu Schuld,
Buße und Erlösung bewirkt“ (S. 147). Verdichtet werden im ,Gregorius‘
zum anderen auch die verwandtschaftlichen Beziehungen, sowie letztlich
auch die Stände; so sei Gregorius nämlich nicht nur in der Lage, zwi-
schen verschiedenen Erzählräumen zu wechseln, sondern könne auch
vom angehenden Mönch zum Ritter und letztlich (über den Umweg des
Eremiten, der alle Stände verleugnet) zum Papst werden. Manifest wird
das Leitthema der Lektüre für Lieb auch über den (in der Forschung aus-
führlich diskutierten) Gegenstand, der Gregorius durch die Handlung be-
gleitet – die Tafel: „Einerseits nennt der Text auf der Tafel wesentliche
Koordinaten seiner Herkunft (734-739) und antizipiert das zukünftige Le-
ben von Gregorius als Christ und Angehörigem des geistlichen Standes
(Taufe, Ausbildung in Lesen und Schreiben, Buße für die Eltern). Ande-
rerseits ist die Tafel ein Ding, das an zentralen Stellen des Textes seine
Kraft der Vergegenwärtigung entfaltet […]“ (S. 149).

Der Analyseansatz kann über weite Strecken überzeugen, allerdings
zeigt sich gerade in diesem Kapitel auch der Schwachpunkt einer Lektü-
re, die sich mehr oder weniger ausschließlich auf die Interpretation aus
einem bestimmten Blickwinkel festlegt. Bisweilen wirkt die Konzentration

Perspicuitas. INTERNET-PERIODICUM FÜR MEDIÄVISTISCHE SPRACH-, LITERATUR- UND KULTURWISSENSCHAFT.
http://www.uni-due.de/perspicuitas/index.shtml

http://www.uni-due.de/perspicuitas/index.shtml


 8 

auf das Thema etwas bemüht (wenn z. B. die Ziehvaterschaft, die der
Abt für das Findelkind Gregorius übernimmt,  als geistlicher Inzest  be-
trachtet wird, S. 159f.). Andererseits bleibt die zu Beginn angesprochene
Betrachtung der Erzählstrategien des Textes relativ außen vor. Gerade
für die Frage nach der Theodizee, die der Erzähler im Moment des ers-
ten  Inzest  anregt  (‚Gregorius‘,  V. 332-338),  oder  das  problematische
Ehelob, das der Erzähler in dem Moment ausspricht, in dem die Herzo-
gin sich zur Vermählung entschließt (‚Gregorius‘ ,V. 2221), ließe sich die
erzählerische ‚Verdichtung‘ sicher als Interpretationsansatz fruchtbar ma-
chen. Allerdings wäre das Analysekapitel zum ,Gregorius‘, das mit rund
dreißig Seiten in etwa so lang ist wie das Kapitel zum doppelt so um-
fangreichen ,Iwein‘, dann wohl noch länger geworden. Der Verfasser ver-
sucht hier den Balanceakt, einen sehr komplexen Text auf ein für Erstle-
sende verständliches Niveau herunterzubrechen und gleichzeitig einen
extrem vielschichtigen Begriff für die perspektivische Lektüre heranzuzie-
hen – dass er dabei auf Widerstände stößt, überrascht nicht.

3. ‚Der arme Heinrich‘

Hartmanns zweite erbauliche Erzählung wird von Lieb unter der Perspek-
tive der Verkehrung gelesen. „Damit sollen alle Phänomene der erzähl-
ten Welt wie auch des Erzählens (etwa durch Bewertungen, Metaphern
und Vergleiche) benannt werden, die sich dadurch auszeichnen, dass
eine Sache, ein Zustand, eine Qualität, eine Aussage usw. mit dem Ge-
genteil dergestalt in Verbindung gebracht wird, dass sich das eine in das
andere verändert“. Da der Begriff auch mehrfach im Text selbst benutzt
wird, liegt dieser Lektüreschwerpunkt nahe. Der Autor möchte die Ver-
kehrung auch „als ein Spiel des Erzählers“ mit  der Erwartungshaltung
der  Rezipierenden verstanden wissen,  der  im ‚Armen Heinrich‘  häufig
nicht entsprochen wird. „So finden sich Inversionen von Figurentypen,
von sozialen Ordnungen (Stand, Alter, Geschlecht usw.), von konventio-
nellen Handlungsmustern und Stereotypen, von Kausalitäten, von raum-
semantischen und zeitlichen Strukturen“ (S. 196).

Verkehrt scheint im ‚Armen Heinrich‘ auf den ersten Blick einiges zu
sein: Der als moralisch tadellos gelobte Adelige Heinrich wird von Gott
mit dem Aussatz gezeichnet. Diesen Akt kann man als Strafe oder aber
(gerade mit Blick auf die Vergleichsfigur Hiob) als Glaubensprüfung ver-
stehen. Geht man von letzterem aus, besteht Heinrich die Prüfung nicht
– zunächst möchte er sich nicht mit der Krankheit abfinden und bereist
die medizinischen Fakultäten in Montpellier und Salerno auf der Suche
nach einer Arznei, dann gibt er seine weltlichen Güter der Kirche – in der

Perspicuitas. INTERNET-PERIODICUM FÜR MEDIÄVISTISCHE SPRACH-, LITERATUR- UND KULTURWISSENSCHAFT.
http://www.uni-due.de/perspicuitas/index.shtml

http://www.uni-due.de/perspicuitas/index.shtml


 9 

Hoffnung, Gott möge über diese Form der Bezahlung Erbarmen mit ihm
haben. Ausdrücklich wird auf seine Verzweiflung hingewiesen, die natür-
lich auch im religiösen Sinne als sündhaftes Zweifeln an Gott verstanden
werden muss – unter dieser moralischen Disposition kann sein gesamtes
Handeln als ‚verkehrt‘ verstanden werden.

Mit dem Wissen, dass ihn nur eine Jungfrau im heiratsfähigen Alter
durch ein freiwilliges Selbstopfer zur Heilung verhelfen könnte, trifft er auf
die Tochter eines seiner Bauern, auf dessen Hof er sich zurückgezogen
hat. Sein Verhalten dem Mädchen gegenüber ist, so macht der Erzähler
deutlich, ebenfalls ‚verkehrt‘, da er sich ihr gegenüber mehr und mehr
wie ein Liebender verhält, obwohl das Mädchen selbst keine erotischen
Erwartungen gegenüber ihm hat, sondern sich aus reiner Güte um ihn
kümmert. Das Mädchen verhält sich, nachdem es von der Heilmöglich-
keit erfahren hat,  gegenüber seinen Eltern ungehorsam, indem es auf
der Umsetzung des Selbstopfers besteht und sich auf so eloquente Wei-
se dafür einsetzt, dass den Eltern nur die Zustimmung bleibt. Jenseits
der  konventionellen  Vorstellungen  sieht  das  Mädchen  im  irdischen
(Ehe-)Leben nur das Negative und möchte durch ihr Selbstopfer ihr See-
lenheil sichern.

Nachdem das Mädchen nicht nur seine Eltern, sondern auch Heinrich
von  der  Richtigkeit  seiner  Entscheidung  überzeugt  hat,  reist  sie,  von
Heinrich  prächtig  ausgestattet,  mit  diesem nach Salerno und soll  von
dem Arzt, der Heinrich einst über die ‚Arznei‘ in Kenntnis setzte, getötet
werden. Erst im entscheidenden Moment ‚verkehrt‘ sich Heinrichs Gesin-
nung in eine  niuwe güete  (‚Der arme Heinrich‘, V. 1240), so dass dem
Mädchen das Selbstopfer erspart bleibt. Zunächst wütet sie gegen die
Entscheidung und weint um die verlorene Möglichkeit, ihr Seelenheil zu
sichern. Doch schnell  wird klar:  Auch ihr  Verhalten war ‚verkehrt‘  und
zwar in dem Sinne, dass sie sich unter Vorbehalt opfern wollte und einen
‚Lohn‘ für ihr Verhalten erwartete. Als Heinrich zusammen mit dem Mäd-
chen zurückreist, heilt Gott ihn vom Aussatz, er heiratet das Mädchen,
die Geschichte nimmt ein gutes Ende.

Lieb betont,  dass das Böse in der Welt des ‚Armen Heinrich‘ keine
Rolle spiele (S. 206) – doch ist das tatsächlich der Fall? Wenn man das
Verhalten des Protagonisten betrachtet, kann man sich zwar im ersten
Schritt dem überschwänglichen Lob anschließen, das der Erzähler ihm
ausspricht, doch spätestens wenn das Mädchen mit seiner Herzensgüte
beschrieben  wird,  könnte  das  bei  Rezipierenden  den  Verdacht  erwe-
cken, dass das liebevolle Verhalten von Heinrichs Seite aus auf Hinter-
gedanken beruht (‚Der arme Heinrich‘, V. 333-334 ouch half in sêre daz
diu  kint sô lîhte  ze wenenne sint). Auch die Reaktion Heinrichs auf die

Perspicuitas. INTERNET-PERIODICUM FÜR MEDIÄVISTISCHE SPRACH-, LITERATUR- UND KULTURWISSENSCHAFT.
http://www.uni-due.de/perspicuitas/index.shtml

http://www.uni-due.de/perspicuitas/index.shtml


 10 

Eröffnung des Mädchens wirkt bei genauer Lektüre nicht unbedingt posi-
tiv: Zunächst betont er, dass er dieses Angebot nicht annehmen  sollte
(‚Der arme Heinrich‘, V. 939), was ja faktisch bedeutet, dass er es gerne
tun würde, dann spekuliert er darüber, welcher Spott ihn treffen würde,
käme er nach dem Opfer etwa ungeheilt zurück in die Heimat (‚Der arme
Heinrich‘, V. 944-948).

In dem anfänglich ausgebreiteten Tugendkatalog des Erzählers fehlt
die religiöse Demut, der Glaube an Gott (‚Der arme Heinrich‘, V. 30-74).
Ohne explizit darauf hinzuweisen, gelingt es Hartmann wiederholt, über
die Handlungen des Protagonisten auf seine moralische Unvollkommen-
heit  aufmerksam zu machen – und dem Lob,  das er  zu Beginn aus-
spricht, nun das falsche Verhalten entgegenzusetzen. Auch wenn er in
guten Zeiten eine Stütze für seine Mitmenschen ist,  kann Heinrich im
Moment der Prüfung ohne Religiosität nicht vor Gott bestehen, sondern
muss erst zu einer  niuwen güete  (‚Der arme Heinrich‘, V. 1240) finden;
vorher ist sein Verhalten (durchaus im Sinne Liebs) ‚verkehrt‘.

Der Begriff der ‚Verkehrung‘ eignet sich durchaus für die Lektüre des
‚Armen Heinrich‘, allerdings ist er in seiner Verwendung so allgemein ge-
halten, dass man mit ihm wohl auch die anderen Werke Hartmanns ana-
lysieren könnte. Nach den sehr spezifischen Zugriffen insbesondere im
‚Iwein‘- und im ‚Gregorius‘-Kapitel wirkt dieser letzte Teil der Klassiker-
Lektüren damit unterkomplex, ein Eindruck, der auch durch die Länge
des Analysekapitels von insgesamt nur zwölf Seiten gestützt wird.

Die ‚Klassiker-Lektüren‘ richten sich an ein interessiertes Publikum, das
angesichts der teilweise innovativen Ansätze nicht nur aus Studierenden,
sondern auch aus FachwissenschaftlerInnen bestehen wird. Für beide
Gruppen bietet der Band Potenzial, allerdings stehen sich einzelne As-
pekte für die Verwendbarkeit durch beide Gruppen auch entgegen:

Erstlesenden von Hartmanns Werken werden die zahlreichen Wieder-
holungen  des  Inhaltes  der  Texte  sicher  entgegenkommen:  Zu  jedem
Text bietet das jeweilige Kapitel in der Inhaltsübersicht, der Gliederung
wie auch den Lektürekapiteln mehrfach Einblicke in die jeweilige Hand-
lung. Es folgt dann wiederum noch eine Handlungsübersicht, die die je-
weiligen Werke in Abschnitte mit Angabe der jeweiligen Verse unterglie-
dert. Da allerdings alle Kapitel (mit Ausnahme der Handlungsübersich-
ten) nochmals durch kurze Zusammenfassungen beschlossen werden,
ist es der Wiederholungen bisweilen zu viel. Da die Zusammenfassun-
gen in Kästchen stehen und sich durch graue Unterlegung vom restli-
chen Text abheben, mögen Rezipierende selbst entscheiden, ob sie die-

Perspicuitas. INTERNET-PERIODICUM FÜR MEDIÄVISTISCHE SPRACH-, LITERATUR- UND KULTURWISSENSCHAFT.
http://www.uni-due.de/perspicuitas/index.shtml

http://www.uni-due.de/perspicuitas/index.shtml


 11 

se  zusätzlichen  Hinweise  benötigen.  Auch  kommen  die  zahlreichen
Stichworte, die im Text durch Markierungen hervorgehoben werden, dem
schnellen Erschließen der Textabschnitte sicher entgegen, stören aber
extrem den Lesefluss. Man kann sich über die Lektüren ein Bild über die
einzelnen Werke machen, die Kapitel bauen nicht aufeinander auf.

Insgesamt sind die ‚Klassiker Lektüren‘ der epischen Dichtungen Hart-
manns ein hilfreiches Einführungswerk, das sicher eine wertvolle ergän-
zende Lektüre zu den eigentlichen Texten bilden wird und sich durch den
spezifischen Zugriff von etablierten Einführungen wie z. B. von Christoph
Cormeau und Wilhelm Störmer5 abhebt. Nachdem die formale Gestal-
tung eher den Einführungscharakter des Bandes betont, ist der inhaltli-
che Aufbau der Klassiker-Lektüren so gestaltet, dass auch versierte Me-
diävistInnen zum Neu- und Mitinterpretieren eingeladen werden und mit
den Texten ‚ins Gespräch kommen‘.

Dr. Britta Plaggemeier
Universität Bielefeld
Universitätsstraße 25
33615 Bielefeld
britta.plaggemeier@uni-bielefeld.de

Wir schlagen folgende Zitierweise vor:

Britta Plaggemeier: Rez. zu: Ludger Lieb: Hartmann von Aue. Erec – Iwein – Gregori-
us – Armer Heinrich. Berlin: Erich Schmidt, 2020 (Klassiker-Lektüren; 15)
Online unter:
http://www.uni-due.de/imperia/md/content/perspicuitas/rez_plaggemeier_  2020  .pdf  
Eingestellt am 14.12.2020 [11 Seiten.]

5 Christoph Cormeau / Wilhelm Störmer: Hartmann von Aue. Epoche – Werk – Wirkung. 3.,
aktualisierte Aufl. Mit bibliographischen Ergänzungen (1992/93 bis 2006) von Thomas Bein.
München 2007.

Perspicuitas. INTERNET-PERIODICUM FÜR MEDIÄVISTISCHE SPRACH-, LITERATUR- UND KULTURWISSENSCHAFT.
http://www.uni-due.de/perspicuitas/index.shtml

http://www.uni-due.de/perspicuitas/index.shtml
http://www.uni-due.de/imperia/md/content/perspicuitas/rez_plaggemeier.pdf

