
 

 

 
 
 

 
 

DUISBURGER BEITRÄGE zur SOZIOLOGISCHEN 
FORSCHUNG 

 
 

No. 6/2004 
 

Mit der Kultur gegen die Kultur. 
Chancen und Grenzen des Kulturbegriffs 

bei Niklas Luhmann 
 

von 
Christian Colli 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Herausgeber der „Duisburger Beiträge zur soziologischen Forschung“ ist das Institut für Soziologie. 
Kontaktadresse:  
 
Universität Duisburg-Essen 
Standort Duisburg 
Fachbereich Gesellschaftswissenschaften 
Institut für Soziologie  
e-mail: sigurd.matz@uni-duisburg.de 
Lotharstraße 65 
D – 47057 Duisburg 
 
Ein Verzeichnis aller bisher erschienenen Beiträge befindet sich im Anhang. 
ISSN 0949-8516 (Duisburger Beiträge zur soziologischen Forschung) 
 
 



 

Inhaltsverzeichnis 

 

 

 

1.   Einleitung                     1   

 

 

2.   Luhmanns Verbannung der Kultur   3  

 

 

3.   Medium und Form             6 

 

 

4.   Eine Veranstaltung der Beobachtung zweiter Ordnung        11 

 

4.1.   Sinn            15 

 

4.2.   Gedächtnis            20 

 

4.3.   Semantik             26 

 

4.4.   Selbstbeschreibung            32 

 

 

5.   Resümee               40 

 

 

6.   Literaturverzeichnis                                  44 

 

 

 

 



 

 

1 

 
 

„Um Luhmanns Rekonzeptualisierung in ihren Konsequenzen für „Kultur“ als 

Gegenstandsbereich der Kulturwissenschaften zu beurteilen, müßte man alle Tasten und Register 

auf der Theorie-Orgel Luhmanns überblicken“ (Helmstetter 1999: 86). 
 
 
 

1. Einleitung 
 

Als Niklas Luhmann 1997 in den Räumen der Berliner Siemens AG über das Verhältnis von 

Kultur und Unternehmen sprechen sollte, schickte er ohne Umschweife vo raus, dass er Probleme 

mit der Kultur habe. Sie sei „kein eigenes System und komme zu oft vor“, wird er von  Harry 

Nutt (1998: 3) in einem Artikel der »taz« anlässlich seines Todes am 6. November 1998 zitiert.  

Was macht es demnach trotzdem interessant, sich dem Kulturbegriff mit einer Theorie zu 

nähern, welche maßgeblich von einem Soziologen geprägt wurde, der Kultur darüber hinaus als 

„einen der schlimmsten Begriffe, die je gebildet worden sind“ (Luhmann 1995c: 398), 

bezeichnet hat? Welches Angebot kann die Systemtheorie Luhmannscher Prägung der Debatte 

um den Kulturbegriff bieten? Welche Thesen bietet Luhmanns Theorie dem 

kultursoziologischen Diskurs, und welchen Stellenwert nehmen seine Überlegungen dort ein? 

Vor allem aber: wie kann die Systemtheorie nach Luhmann mit dessen Erbe und seinem 

schwierigen Verhältnis zur Kultur umgehen? Wohin hat Luhmann die Kultur verjagt, bzw. ist 

ihm diese Austreibung überhaupt gelungen?  

Es gilt in diesem Zusammenhang zu klären, ob eine Theorie der gesellschaftlichen 

Selbstbeschreibung ihrerseits auf einen Kulturbegriff verzichten kann. Denn trotz seiner 

offensichtlichen Ressentiments gegenüber der Kultur, stellt Luhmann fest, dass 

„Wissenssoziologen sich eigentlich fragen könnten, weshalb dieser Begriff als ein historischer 

Begriff in die Welt gesetzt worden ist und was damit erreicht werden sollte“ (Luhmann 1995a: 

8). Zu seinem Aufsatz »Kultur als historischer Begriff« (Luhmann 1995b) bemerkt Luhmann im 

Vorwort, dass dort „nur eine knappe Skizze vorgestellt wird und daß man der Frage weiter 

nachgehen sollte, was eigentlich geschieht, wenn wichtige Bereiche gesellschaftlicher 

Kommunikation, inclusive Religion und Philosophie, als Kultur registriert werden“ (Luhmann 

1995a: 8). Dieser Aufforderung wird hier nachgekommen, indem der von der Theorie Luhmanns 

angebotene Weg terminologisch und perspektivisch konsequent verfolgt wird. Denn, so lautet 

die hier arbeitsleitende These: auch Luhmann kommt in seiner Beschreibung der Gesellschaft 

und ihrer Funktionssysteme von Wirtschaft, Politik, Religion, Kunst, Erziehung, Wissenschaft 

und Recht nicht um eine zumindest indirekte Berücksichtigung dessen, was auch mit »Kultur« 

zu benennen ist herum. Es wird gezeigt werden, dass »Kultur« als eine Art Sammelbegriff für 



 

 

2 

 
 

jenes Phänomen gelten kann, für das Luhmann in seinem Theoriedesign mindestens die hier 

vorgestellten Begrifflichkeiten von »Sinn«, »Semantik«, »Gedächtnis« und 

»Selbstbeschreibung« benötigt, um ihr auch ohne explizite Nennung ihres Namens analytisch 

gerecht zu werden.  

Zur Herleitung und theoretischen Untermauerung dieser »Substitutionsthese« bedarf es 

zuvor jedoch einer Darlegung der Luhmannschen Vorstellung verschieden möglicher 

Beobachtungsperspektiven. Statt einen weiteren Beschreibungsversuch dessen, was Kultur ist 

anzubieten, konzentriert sich der vorliegende Aufsatz deshalb auf die Beschreibung ihrer 

Funktion, also auf die Frage, wie Kultur funktioniert. Oder genauer: wie ihre Funktionsweise 

beobachtet werden kann und – für uns primär interessant – wie Niklas Luhmann sie beobachtet.  

Der mögliche erste Eindruck einer vermeintlichen Übersichtlichkeit in der Ausarbeitung 

eines Luhmannschen Kulturbegriffs aufgrund dessen präferierter Umgehung seiner Nennung 

täuscht. Denn das eng an Kommunikation gebundene Phänomen der Kultur schleicht sich, 

getarnt in den Mänteln der hier vorgestellten Synonyme, durch die Hintertür des soziologischen 

Konzertsaals wieder auf die Luhmannsche Bühne. Und der Dirigent weiß, warum er diese Tür 

offen lässt, wenn er beschreibt, der Kulturbegriff bleibe „undefiniert oder kontrovers definiert. 

Er lebt nur davon, daß ein Vorschlag, auf ihn zu verzichten, wenig Erfolgsaussichten hätte, 

solange keine Nachfolgebegrifflichkeit mitangeboten wird. [...] Ob man auf den Kulturbegriff 

verzichten kann, wird man erst entscheiden können, wenn eine ausgearbeitete Theorie der 

gesellschaftlichen Selbstbeschreibung vorliegt“ (Luhmann 1999b: 881f). Diese Theorie könnte 

nach eigenem Anspruch nun mit seinem opus magnum, der »Gesellschaft der Gesellschaft« 

(1999b) vorliegen, und es muss die Aufgabe der modernen Luhmann-Forschung sein, zu 

untersuchen, ob die oben gestellte Frage inzwischen beantwortet werden kann.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

3 

 
 

 

2. Luhmanns Verbannung der Kultur 
 

 Es wäre zu vorwitzig zu unterstellen, Luhmann wäre nach Amerika gegangen, um von dort 

ohne Kultur wieder zurückzukehren, aber in einem übertragenen Sinne trifft dies zumindest auf 

sein theoretisches Verhältnis zur Kultur zu. Inspiriert von einem Harvard-Aufenthalt und dem 

dortigen Studium bei Talcott Parsons und dessen handlungstheoretischer Systemtheorie, 

entwickelt sein Schüler Luhmann schnell seine eigene Variante einer Systemtheorie.1 Während 

Parsons organische, psychische, soziale und kulturelle Systeme analytisch als Subsysteme seines 

allgemeinen Handlungssystems voneinander trennte, und der Kultur somit einen eigenen 

Systemcharakter zugestand, macht Luhmann diese Unterscheidung in Bezug auf Kultur wieder 

rückgängig und gibt Parsons` Zuschreibung einer strukturellen Ordnungs- und 

Orientierungsfunktion der Kultur für das menschliche Handeln zumindest vordergründig auf. 

Von den symbolischen Grundlagen des Handelns bei Parsons bis zur Gesamtheit der 

menschlichen Artefakte rangierend, habe sich „die Spannweite, die der Begriff ausfüllen sollte, 

als zu groß erwiesen“ führt Luhmann (1995b: 31) seine Bedenken bezüglich eines 

Differenzierungsgewinns an. Wo Parsons der Kultur noch ein eigens Subsystem innerhalb seines 

Handlungssystems zugestand, behauptet Luhmann dagegen, sein systemtheoretischer Ansatz 

biete den Vorteil, „den unklaren Begriff der »Kultur« entbehrlich zu machen“ (Luhmann 1999b: 

109Fn). 2  

Systeme beobachten ihre Umwelt, um Orientierung zu gewinnen und sich mithilfe 

erfolgreicher Antizipation adäquaten Verhaltens, in bestimmten Situationen entsprechende 

Vorteile verschaffen zu können. Woher weiß man, wie man sich bei einem zufälligen Treffen im 

Supermarkt oder auf einer Familienfeier grüßt, welche Kleidung man bei einer Beerdigung oder 

einer Party trägt und welches Verhalten während einer Vorlesung oder einer Sportveranstaltung 

angemessen ist? Parsons griff an dieser Stelle auf Kultur zurück, jenes »shared symbolic 

system«, das Menschen in den jeweiligen Situationen ihre optionalen Möglichkeiten zur 

                                                 
1 Als biographische Randnotiz sei bemerkt, dass der zu diesem Zeitpunkt bereits studierte Jurist Luhmann, in der 
öffentlichen Verwaltung des niedersächsischen Kultusministeriums arbeitete, wo ein Stipendienangebot für Harvard 
zur Weiterleitung über seinen Schreibtisch lief. Luhmann selbst bewarb sich sogleich erfolgreich für den geförderten 
Studienaufenthalt, um daraufhin 1960 für ein Jahr in die USA zu gehen.  
2 Luhmann berücksichtigt die offenbar gesamtgesellschaftlich positiven Assoziationen mit dem Kulturbegriff, ohne 
sie affirmativ für seine Perspektive zu übernehmen. Im Kontext einer Diskussion über das Ve rhältnis 
Mensch/Maschine bemerkt er, dass es die spezielle Eigenart sozialer – und nicht psychischer! –Systeme zu sein 
scheint, die für Computer strukturell unerreichbar bleibt, und folgert demnach: „Die Zu flucht der Humanisten wäre 
dann nicht das Bewusstsein oder die Subjektheit des Menschen, sondern die Autopoiesis der Kommunikation, oder, 
um es ihnen schmackhaft vorzulegen: die Kultur“ (Luhmann 2000b: 377). An anderer Stelle im gle ichen Buch 
betont er jedoch, dass ihm daran gelegen ist, dem Kulturbegriff diese rein positive Konnotation zu nehmen (vgl. 
ebd.: 241). 



 

 

4 

 
 

weiteren Orientierung anbietet. Die dort abrufbaren Werte, Normen und Rollen übernahmen für 

Parsons eine zentrale Funktion bei der Ordnung des Handelns in sozialen Systemen. Bei Parsons, 

so hält Dirk Baecker in diesem Zusammenhang fest, löst „Kultur [...] das Problem der doppelten 

Kontingenz, indem in der Situation und für die Situation Symbole aufgerufen werden, die die 

Situation für alle beteiligten Handlungen anschlussfähig zu bestimmen vermögen“ (Baecker 

2001: 143). Doch macht er auch sofort zurecht darauf aufmerksam, dass der Haken an dieser 

Lösung des Problems darin besteht, dass Parsons somit „normative Vorgaben vorgängig zum 

Auftreten einer Situation postuliert und damit das Problem nicht eigentlich löst, sondern 

externalisiert“ (ebd.: 144). Wenn Parsons` Symbole der Kultur nämlich einen Mechanismus 

repräsentieren, der über korrektes versus inkorrektes Verhalten entscheidet, operiert sein 

Kultursystem entlang einer Moral, die von ihm, Parsons selbst, in das System implementiert 

wurde. Parsons` Vorschlag hing damit zusammen, so bemerkt Luhmann hierzu, „dass Parsons 

Kultur und soziale Systeme unterscheidet und Kultur in eine hierarchisch übergeordnete 

Position bringt, also von der Annahme ausgeht, dass soziale Systeme ohne ein kulturelles 

Regulativ, ohne gemeinsame Anerkennung von Werten oder Normen, das ist nicht sehr deutlich 

unterschieden, nicht möglich sind. [...] Sprache, Kultur, Werte, Normen liegen in diesem 

Denkmodell dicht beieinander und haben für das nächstuntere Teilsystem, nämlich das soziale 

System, die Funktion, doppelte Kontingenz zu regulieren“ (Luhmann 2002b: 318f).  

Luhmann hat gute Gründe, sich mit seiner deskriptiven Methode von einem Rückgriff auf 

»Werte« zu distanzieren. Vielmehr gilt es, Werte immer in ihrer jeweiligen Kopplung an 

bestimmte Interessen zu betrachten. 3 Wertprätentionen werden artikuliert, so schlussfolgert 

Luhmann sinngemäß, um Gesichtspunkte des Bevorzugens bestimmter Optionen 

herauszustellen. „Werte beschäftigen das Gedächtnis des Systems, indem sie Bevorzugung und 

Zurücksetzung auffallen lassen. Ihre positiv/negativ-Struktur dient nicht dazu, Werte in ihrer 

Geltung zu testen und gegebenenfalls eine Ablehnung des betreffenden Wertes zu provozieren. 

Sie dient ausschließlich dazu, die Zurückstellung oder Benachteiligung von anerkannten 

Wertgesichtspunkten im Gedächtnis des Systems festzuhalten“ (Luhmann 2000c: 178). An der 

Möglichkeitenvielfalt der verschiedenen Interessen, die an solche Werte gebunden werden 

können, wird jedoch auch deren Kontingenz deutlich.4 Werte werden je nach individuellem 

Bedarf von dem System in einer hierarchischen Ordnung sortiert. In der Bevorzugung 

zurückgestellte Werte können, wenn es der Durchsetzung von Interessen dient, bei Bedarf in der 

                                                 
3 Siehe hierzu z.B. Luhmann (2000c: 177ff). 
4 Das heißt, dass Werte sobald sie mit Interessen aufgeladen werden, immer auch ein in den Folgen unabsehbares 
Konfliktpotenzial in die Kommunikation miteinführen; vielleicht ein Grund, warum speziell in der Politik der 
rhetorische Umgang mit Werten ohne Bindungen an konkrete Inhalte gepflegt wird.   



 

 

5 

 
 

Kommunikation erneut nach vorne gespielt werden. „Das Wertschema testet sich selbst laufend 

an der Frage, ob es den Interessenlagen noch entspricht“ (ebd.: 180). Denn es geht nicht um ein 

statisches Wertekonzept, sondern um deren Zirkulation in der Gesellschaft. Wo immer Bedarf 

besteht, sich an etwas festzuklammern – und Orientierungsbedarf scheint eine der wenigen 

anthropologischen Konstanten – wird versucht, dieser Bewegung entgegen zu steuern, indem 

Werte als gültig behauptet werden. In den Worten Baeckers: „Kultur implementiert sich auf der 

Ebene des Streites über die Werte, nicht auf der Ebene der Werte“ (Baecker 1996: 1).  

Luhmann lässt die Chance ungenutzt, hier einen deutlichen analytischen Vorsprung 

gegenüber Parsons zu markieren, indem die Dynamik des Kulturphänomens in ihrer 

Berücksichtigung als theoretischer Gewinn, mit dem statischen Kulturmodell Parsons` 

kontrastiert wird. Dass die Verbannung eines eigenständigen Kultursystems aus der Theorie das, 

was Kultur an Orientierung leistet, nicht verschwinden lässt, weiß Luhmann selbstverständlich 

auch. Zu wichtig ist ihre Rolle bei der Lösung von Komplexitäts- und 

Orientierungszusammenhängen in sozialen Situationen. So bemerkt Wil Martens in seiner 

Auseinandersetzung mit den Verhältnissen Parsons` und Luhmanns zur Kultur, zu diesem 

Problem: „Weil Luhmanns Theoriearchitektur kein eigenständiges Kultursystem vorsieht, kann 

er die Beziehung von sozialen Systemen und Strukturen auf die Kulturmuster aber nicht explizit 

als solche denken. Er ist gezwungen, die Muster als soziale Phänomene in seine Theorie 

einzuführen und nennt sie soziale Strukturen“ (Martens 1999: 114). Womit Martens den 

entscheidenden Punkt in aller Deutlichkeit anspricht: Kultur muss, will sie nicht fahrlässig 

ignoriert werden, als etwas per definitionem Soziales in die Theorie wiedereingeführt werden. In 

der Luhmannschen Übersetzung heißt das für uns, dass Kultur als etwas alle Kommunikationen 

Begleitendes, wenn nicht Durchdringendes verstanden werden muss. Martens glaubt sogar, „in 

dieser Hinsicht von einer modifizierten und verdeckten Neuauflage des Parsonsschen, 

kulturzentrierten Theorieprogramms“ (ebd.: 78) bei Luhmann reden zu können. Und Andreas 

Reckwitz provoziert in dem gleichen Zusammenhang mit der These, dass Luhmann „in seinem 

Konstruktivismus [...] mithin Kulturtheoretiker“  (Reckwitz 2003: 64) sei. Die Konsequenzen 

dieser enttarnten Engführung von Kultur und Sozialität müssen demzufolge für eine 

Kommunikationstheorie enorm sein. Eine Identifizierung der betreffenden Themen, die wir mit 

»Sinn«, »Semantik«, »Gedächtnis« und »Selbstbeschreibung« bereits genannt haben, kommt 

demnach einer Decodierung der von Luhmann chiffrierten Kultur gleich. 

 

 



 

 

6 

 
 

 

3. Medium und Form 
 

Die hier vorgeschlagene Anwendung der Medium/Form-Unterscheidung versteht sich 

einerseits als konsequente Fortführung des von Luhmann eingeführten terminologischen 

Instrumentariums, das heißt: sie möchte die Systemtheorie auf ihre bisher ungenutzt gebliebenen 

Möglichkeiten aufmerksam machen und diese weiterentwickeln. Andererseits formuliert das in 

der Rezeption bisher scheinbar unterschätzte Paradigma von Medium und Form indirekt ein 

Angebot, das auch außerhalb der Systemtheorie Anklang finden könnte, sofern die dortigen 

Ansprüche auf einen eindeutig zu definierenden Kulturbegriff aufgegeben und zu Gunsten einer 

abstrakteren Näherungsweise rekonzeptualisiert werden. Denn offenbar erfordert der 

Kulturbegriff eine mehrdimensionale Betrachtungsweise, will man der paradox ausgerichteten 

Komplexität seines Gegenstandes gerecht werden und ihn dabei trotzdem kommunikabel halten. 

Grundsätzlich werden Medium und Form bei Luhmann dadurch unterschieden, dass beide 

die gleichen Elemente enthalten, diese jedoch im Medium unbenannt, voneinander unabhängig 

und abstrakt bleiben, während sie sich, wenn miteinander verbunden, zu beobachtbaren Formen 

verdichten. „Ein Medium besteht in lose gekoppelten Elementen, eine Form fügt dieselben 

Elemente dagegen zu strikter Kopplung zusammen“ (Luhmann 1999b: 198). Ihre 

Untersche idung ist ein Konstrukt, ein internes Produkt des jeweiligen Systems, für das es keine 

Entsprechungen in der Umwelt gibt. Sowohl für Medien als auch für Formen gilt darum bei 

Luhmann zunächst: „Es gibt sie nicht »an sich«“ (Luhmann 1995c: 166). Erst die jeweilige 

Beobachtungsperspektive unterscheidet einen Gegenstand als Medium oder Form.5 Und paradox 

ist diese Differenzierung insofern, „als sie vorsieht, daß die Unterscheidung in sich selbst wieder 

eintritt, in sich selbst auf einer ihrer Seiten wiedervorkommt“ (ebd.: 169). Diese Figur eines »re-

entry« erlaubt Luhmann eine Paradoxieentfaltung, indem das Unterschiedene als verschieden 

und doch gleich behandelt werden kann.  

Das „Medium ist nur Medium im Hinblick auf Form [...] Es hält Formbarkeit bereit. Und 

ebenso ist eine Form immer Form in einem Medium, also an ihr selbst sichtbare Selektion“ 

(Luhmann 1999a: 303). Erst die Medium/Form-Unterscheidung übersetzt die unberechenbar 

vielfältigen Anschlussmöglichkeiten in „eine systemintern handhabbare Differenz und 

transformiert sie damit in eine Rahmenbedingung für die Autopoiesis des Systems“ (Luhmann 

1999b: 197). Was wiederum Grundvoraussetzung für weitere, die Autopoiesis fortsetzende 

Anschlussfähigkeit ist, da „nicht das mediale Substrat, sondern nur die Formen im System 
                                                 
5 Dies nicht im Sinne einer qualitativen oder normativ orientierten Über- und Unterordnung, sondern zur 
Veranschaulichung einer jeweils kleinteiligeren Auflösung der Formen in ihren jeweiligen Medien. 



 

 

7 

 
 

operativ anschlussfähig sind. Mit den formlosen, lose gekoppelten Elementen kann das System 

nichts anfangen“ (ebd.: 201). 

Dabei gilt es zu berücksichtigen, dass die feste Kopplung der Elemente nicht etwa Ausdruck 

einer höheren Stabilität der Formen gegenüber dem Medium ist. Im Gegenteil: „die Stabilität 

liegt gerade nicht in den Formen. Stabil ist etwas, was lose gekoppelt ist, was keine Form hat“ 

(Luhmann 2002b: 228). Es ist demnach das Medium, das im Gegensatz zu den Formen durch 

eine größere Beständigkeit gekennzeichnet ist, die prinzipiell auch nicht dadurch gefährdet ist, 

dass seine Formen wieder zerfallen und vergessen werden können. Doch ist dies „kein einfaches 

Konzept von stabil und instabil oder dauerhaft und vergänglich, sondern ein Mischverhältnis 

von loser Kopplung, die zu festen Formen gebunden werden kann, aber nur auf Zeit, mehr oder 

weniger lange, je nachdem, wie die Systeme operieren, und jeweils immer selektiv gebunden 

werden, sodass die Möglichkeiten des Mediums nie in eine [!] Form gebunden werden können“ 

(ebd.). Die Irreversibilität der Zeit, an die jede Operation verbindlich gebunden ist, verhindert, 

dass ein jeweiliger Zustand in seiner Einzigartigkeit wiederholt werden könnte. So sind, um 

einen hierfür zu verwendenden Begriff vorzuschlagen, auch Formen nur jeweils aktuell 

konstruierte »Scheinidentitäten«, die das System für seine Autopoiesis benötigt, um sie im 

Anschluss an ihre Verwendung in sich zusammenfallen lassen zu können. Das 

Kommunikationsmedium selbst produziert und schluckt seine Formen. Genau genommen, 

müsste man beim Zusammenspiel von Medium und Form demnach „von Koppeln und 

Entkoppeln sprechen – von einer nur momentanen Integration, die Form gibt, sich aber wieder 

auflösen läßt. Das Medium wird gebunden – und wieder freigegeben. Ohne Medium keine Form 

und ohne Form kein Medium, und in der Zeit ist es möglich, diese Differenz ständig zu 

reproduzieren“ (Luhmann 1999b: 199). Es ist dieser Austausch, diese dynamische Bewegung 

innerhalb eines nichtfixierbaren und höchstens durch die Grenzen des Kommunikablen 

limitierten Bereichs, der den groben Rahmen für das Feld der Kultur skizziert. Es muss uns 

demnach um jene Einheit der Differenz von Medium und Form gehen, die in jeder operativen 

Verwendung erhalten bleibt und durch sie reproduziert wird. Das Gesamtphänomen von Kultur 

lässt sich nicht anhand statischer Figuren erfassen, sondern es „kommt dabei auf die Differenz 

selbst an, und nicht auf die jeweils in der Operation verdichtete Form“ (ebd.: 198).   

Wenn wir diese Einheit der Differenz von Medium und Form auf das Kulturphänomen 

anwenden, rekonstruieren wir damit gewissermaßen einen Trick, den die Kultur, seitdem sie sich 

als solche behauptet, auf sich selbst anwendet. Sie tut dies, indem sie sich selbst unterscheidet, 



 

 

8 

 
 

indem sie eine interne Differenz markiert und mit verschiedenen Abstraktionsebenen operiert.6 

Auf einer unmittelbar erleb- und erfahrbaren Ebene der Beobachtung kann die Kultur Formen 

ihrer selbst erkennen. Dies können prinzipiell alle kommunizierbaren Ideen sein, etwa 

sprachliche Ausdrucksformen, Essens- und Kochgewohnheiten, Begrüßungsrituale, religiöse 

Bekenntnisse, musikalische Darbietungen, Filme, Fortbewegungsmittel, Frisuren, 

Wohnungseinrichtungen u.v.a.m. Es bietet sich an, diese Formen als Ausdrucksformen der 

Kultur zu bezeichnen. Die  interne Differenzierung der Kultur, die sich damit die Gelegenheit 

gibt, sich selbst anhand ihrer Formen zu beobachten, wird von Luhmann in seiner Analyse der 

Kultur übergangen. Statt auf jene Einheit der Differenz von Medium und Form, konzentriert er 

sich primär auf die Funktion des Kulturbegriffs, und damit nur auf eine semantische Form des 

somit unterbestimmt bleibenden Mediums.  

Da Luhmann der Kultur in seiner Theorie keine eigenständige, also kulturspezifische 

Operationsform zugesteht, bleibt für die Frage nach ihrem Wie und Wo nur eine begründbar zu 

verfolgende Spur: als gesellschaftliches Phänomen muss sie in enger Bindung mit der 

Kommunikation stehen. Und zwar so eng, dass es einer mehrdimensional untersche idenden 

Analyse bedarf, will man nicht in der endlosen Schleife von Kultur als Kommunikation von 

Kultur gefangen werden. Luhmann erkennt das Problem, wenn er schreibt: „Im 

Zusammenwirken aller Kommunikationsmedien [...] kondensiert das, was man mit einem 

Gesamtausdruck Kultur nennen könnte“ (ebd.: 409), und im Zuge seiner daran anschließenden 

Überlegungen fortfährt, dass dies „ eine gewisse Skepsis im Hinblick auf die Möglichkeiten einer 

Theorie der  Kultur“ (ebd.: 410) bei ihm hinterlässt. Gleichwohl ist kulturelle Praxis aus 

systemtheoretischer Perspektive durchaus zu beschreiben, als jene Kommunikation, die sich 

selbst thematisiert, die ihre Selbstreflexion impliziert. Dies muss Luhmann Schwierigkeiten in 

der Unterscheidung von Kultur und Kommunikation bereiten, da seine Kommunikationstheorie 

voraussetzt, dass jede Kommunikation im rekursiven Zugriff auf andere Kommunikation an 

diese anschließt, womit jeder sozialen Operation dieses selbstreflexive Moment quasi bereits von 

vornherein unterstellt wird. Man kann vermuten, dass Luhmann eine zusätzliche 

Kulturberücksichtigung als theoretisches Problem sieht, von welchem er sich keinen weiteren 

analytischen Gewinn erhofft, und es deshalb präferiert umgeht. Das heißt, es fehlen zunächst 

Differenzierungsmöglichkeiten, die Kultur als etwas von Kommunikation Abhängiges, aber 

trotzdem Eigenständ iges darzustellen vermögen. Die Frage, wo die Kultur in der operativen 

                                                 
6 Siehe hierzu auch Dirk Baecker, der in einem bisher wenig bekannten Aufsatz im Rahmen seiner Kulturanalyse zu 
vergleichbaren Schlussfolgerungen kommt, wenn er dort schreibt, es sei daher wichtig, „die 
Differenzierungsfähigkeit der Kultur nicht mehr im Unterschied zu einem Gegenbegriff, sondern als interne 
Differenz zu beschreiben“ (Baecker 2002a: 14). 



 

 

9 

 
 

Praxis der Gesellschaft zu finden ist – und, genauso relevant: wo nicht! –  bleibt demnach von 

Luhmann weitestgehend unbeantwortet, da eine ihr angemessene Berücksichtigung als 

kommunikationsbegle itendes Reflexionsmoment, der ursprünglichen »Vertreibung« aus seinem 

Theoriedesign zu widersprechen droht.  

Erst der hier unterbreitete Vorschlag erlaubt es, jede gesellschaftliche Operation als von 

Kultur durchdrungen zu behaupten und sie trotzdem voneinander unterscheiden zu können. Eine 

Kommunikation, egal ob ein geschriebener Satz, eine der jeweiligen Situation angepasste 

Mimik, oder eine bestimmte Art sich zu kleiden, wird erst dadurch zur Kulturkommunikation, 

dass sie als solche thematisiert, also von etwas Anderem unterschieden wird. In der Folge ist 

Kultur –  wenn sie gesucht wird –  auch überall zu finden, was gleichzeitig das Dilemma ihrer 

Darstellung bedeutet. Das Medium bleibt abstrakt und formlos, was eine theoretische 

Darstellung mit der Paradoxie konfrontiert, das Unbeobachtbare beobachtbar machen zu müssen. 

Denn ihre andere Seite, das, was wir nur provisorisch mit »Nicht-Kultur« bezeichnen können, 

muss eine sich selbst widersprechende Behauptung bleiben. 7 Der kulturfreie Raum bleibt für die 

Kultur und deren Frage nach sich und ihrem Gegenteil unerreichbar. Luhmann erkennt dieses 

Problem und macht sich beinah ein wenig lustig über das „Gleichheit und Verschiedenheit in 

derselben Operation“ (Luhmann 1996b: 309) reproduzierende Kulturmedium, wenn er ihm 

attestiert, es ermögliche dadurch, gleich „ganz davon abzusehen, ob etwas gleich oder 

verschieden ist. Es verhindert auch jeden Wertvorrang des Gleichen gegenüber dem 

Verschiedenen oder umgekehrt. Jede gegenteilige Behauptung dekonstruiert sich schon dadurch, 

daß sie aufgestellt wird – etwa wenn jemand die Gleichheit der Menschen behauptet, um etwas 

gegen die Ungleichheit zu unternehmen“ (ebd.: 309).8 Und doch weiß Luhmann, dass genau dies 

der gesellschaftlichen Praxis im Umgang mit Kultur entspricht. Gerade weil sie ihre andere Seite 

nicht sehen kann, zwingt sich die Kultur ständig zu internen Unterscheidungen, um sich 

überhaupt entlang ihrer Formen thematisieren zu können. Andere kulturelle Ausdrucksformen 

werden als »Nicht- oder Gegenkultur« behauptet, um die eigene Kultur im Vergleich als solche 

postulieren zu können. Der Anspruch auf eine Selbstverortung unter dem positiv konnotierten 

»Gütesiegel der Kultur«, führt dabei immer auch ein erhebliches Konfliktpotenzial mit sich.9 

Dies kann von der Wissenschaft zwar beobachtet, aber seinerseits wiederum nur als eine von 

                                                 
7 Trotzdem benötigt die Kommunikation dieses Paradoxon. Ähnlich der Null in der Mathematik, die dort nicht als 
Zahl gilt, für das Rechnen aber unentbehrlich ist, rechnet die Kulturkommunikation mit einer Nicht-Kultur und 
vollzieht damit die Bewegung eines »re-entry«, eines Wiedereintritts der Form in die Form. 
8 Dies gilt beispielsweise auch für die Forderung, bestimmte Stellen in Organisationen müssten mit Frauen besetzt 
werden, weil das Geschlecht keine Rolle spielen dürfe (vgl. Nassehi 2003: 247). 
9 Siehe hierzu etwa Huntington (1996), der im Zuge der zunehmenden Globalisierung einen anstehenden Kampf der 
von ihm identifizierten sieben Kulturen heraufbeschwört. Der verwendete Plural zeigt Huntingtons Fokus auf 
verschiedene Formen der Kultur an, ohne dass er sich mit der Paradoxie des Mediums als solchem auseinandersetzt.   



 

 

10 

 
 

vielen möglichen Formen des kulturellen Umgangs mit anderen kulturellen Formen notiert 

werden.  

Luhmann übersieht hier jedoch offenbar die Möglichkeit, Kultur von Kultur unterscheiden 

zu können, ohne sich damit zwangsläufig einer wertenden Klassifizierung anschließen zu 

müssen. Damit verpasst er die Chance, eines der größten Dilemmata der Systemtheorie mit den 

Mitteln seiner eigenen Theorie analytisch zu entfalten. Als Differenztheorie gibt es für die 

Systemtheorie prinzipiell nichts Schlimmeres, als einen Gegenstand nicht unterscheiden zu 

können. Jedoch konfrontiert sie sich mit der Identifizierung sogenannter differenzloser Begriffe, 

welche diese Bezeichnung daher gewinnen, dass die Systemtheorie keine für sie gültigen 

Gegenbegriffe benennen kann. 10  

Konventionelle Versuche eines Definierens von Kultur über deren Negation sind immer 

daran gescheitert, dass die Grenzen von Kultur und Nicht-Kultur zu unscharf bleiben mussten. 

Die Luhmannsche Systemtheorie zeigt, dass das Miteinbeziehen einer vermeintlichen Nicht-

Kultur in den Vergleich, diese bereits zu einem Teil der Kultur macht, wenn man anerkennt, dass 

Kultur nur über die Voraussetzung einer Formen vergleichenden Praxis bestehen kann. Dazu 

Luhmann: „Kultur entsteht, wenn wir diesem Wink folgen, immer dann, wenn der Blick zu 

anderen Formen und anderen Möglichkeiten abschweift, und eben das belastet die Kultur mit 

dem Geburtsfehler der Kontingenz“ (Luhmann 1995b: 48). Denn dies bedeutet in der 

Konsequenz, dass demnach alles zur Kultur werden kann, was als solche bezeichen- und auch 

bestreitbar ist. Sobald eine Form auch nur dem Verdacht der Kultur ausgesetzt ist, ist sie bereits 

Spiegel des Mediums, da eben jener Verdacht seinerseits nur mittels vergleichender 

Beobachtung respektive Kultur erweckt werden kann. „Der Vergleich erfordert 

Vergleichsgesichtspunkte, die ihrerseits kulturell lokalisiert werden, so daß das Syndrom der 

»Kultur« sich auf sich selbst gründet“ (Luhmann 2000a: 310). Diese Paradoxie kann und muss 

nicht zum Verschwinden gebracht werden, aber sie lässt sich mit Hilfe der Medium/Form-

Unterscheidung darstellen, was für die Theorie – und nicht nur für die Systemtheorie! – als 

Gewinn verbucht werden darf. 11 Auf die neu formulierte Frage nach der Funktionsweise von 

Kultur ergeben sich Antworten, die anders ausfallen müssen, als jene der Tradition. Und ihre 

Formen erfordern eine neue Leseart, die sich immer wieder ihrer Fragestellung nach dem Wie 

von Kultur erinnern muss. 

                                                 
10 Armin Nassehi spricht in diesem Zusammenhang in Anlehnung an Kenneth Burke auch von sogenannten »God 
Terms« (vgl. Nassehi 2000: 46). Zur These der Kultur als einem differenzlosen Begriff siehe auch Baecker (2002a). 
11 Als ein Merkmal von Kultur ist deshalb die Gleichzeitigkeit von einander wechselseitig bedingenden und 
ausschließenden Formen zu nennen, was uns die unmittelbare Nähe, wenn nicht Kongruenz von Paradoxon und  
Kultur anzeigt. Dirk Baecker geht soweit zu sagen, „die Paradoxie [...] ist das Betriebssystem, die Infrastruktur, die 
Basis der Kultur (Baecker 2002b: 27).  



 

 

11 

 
 

 

4. Eine Veranstaltung der Beobachtung zweiter Ordnung 
 

Luhmanns Versuch der Verbannung von Kultur aus der Systemtheorie kann, so haben wir 

bereits gezeigt, nur ein Scheinmanöver sein. Und es ist Luhmann selbst, der uns auf die  Spur 

führt, die Kultur mithilfe der Kultur zu entdecken, wenn er in seinem einzigen, sich explizit mit 

dem Kulturbegriff als solchem auseinander setzenden Aufsatz »Kultur als historischer Begriff« 

schreibt: „Kultur ist eine Perspektive für die Beobachtung von Beobachtern“(Luhmann 1995b: 

54). Dies macht für uns zunächst eine genauere Betrachtung – um nicht zu sagen Beobachtung! – 

seiner Rekonstruktion von Beobachtung notwendig.  Die Konfrontation der Luhmannschen 

Kulturanalyse mit ihren eigenen Voraussetzungen ermöglicht uns einen Blickwinkel auf Kultur, 

welcher sich mit seinen eigenen Chancen und Grenzen konfrontiert. „Auf einen letztmöglichen 

Begriff hin gesteigert, ist Kultur alles, was der Entfaltung von Paradoxien dient, auf die ein 

Beobachter stößt, wenn er nach der Einheit der Unterscheidung fragt, die er benutzt“ (Luhmann 

1992: 200).12  

Luhmann datiert die Etablierung einer reflexiven Kommunikation, die ihre Beobachtungen 

als kontingente Unterscheidungen versteht und artikuliert, auf die zweite Hälfte des 18. 

Jahrhunderts. Die Gesellschaft entdeckt im Zuge der Erweiterung ihres Beobachtungshorizonts 

zunehmend ihr Interesse am Vergleich regionaler und historischer Unterschiede.13 Im Rahmen 

der damals aufkommenden Popularität einer bis dato nicht gekannten Pflege vergleichender 

Interessen, erfindet die Gesellschaft den modernen Kulturbegriff, um ihren neuen 

Vergleichsmodus zu dokumentieren. 14 „Was man [...] beobachten kann, ist, daß in der zweiten 

Hälfte des 18. Jahrhunderts ein neuer Begriff von »Kultur« aufkommt und sich rasch auf alle 

von Menschen geschaffenen Artefakte und Texte ausdehnt. Bis dahin hatte man unter Kultur die 

Pflege von ... verstanden – etwa agricultura oder cultura animi“ (Luhmann 2000a: 310). Jetzt 

aber wird Kultur ein selbständiger Phänomenbereich und beschreibt den bewussten Übergang 

der Gesellschaft in einen reflexiven Beobachtungsmodus, den sie mit der Erfindung des 

Kulturbegriffs dokumentiert. „Dieser Begriff faßt seit seiner Entstehung am Ende des 18. 

                                                 
12 Der nach Kultur fragende Beobachter verdeutlicht diese Paradoxie, wenn er den kulturellen Akt der 
Selbstreflexion in der Frage selbst aktualisiert. Mit der Kultur zur Kultur; oder, in den Worten Baeckers: „kulturelle 
Kompetenz zielt auf ein Wissen um ein Nichtwissen“ (Baecker 2002c: 151). Luhmanns Theorie berücksichtigt diese 
kulturelle Kompetenz mit der betonten Notwendigkeit des »blinden Flecks« und dessen Verschiebung durch 
Wissenszuwachs (vgl. Luhmann 2002b: 146f). 
13 Baecker (2001) sieht in der scheinbar ganz harmlosen intellektuellen Geste, irgendetwas interessant zu finden, die 
Initialzündung für die kulturelle Praxis des Vergleichens. „Die Formel selbst: „Wie interessant!“, leitet die Praxis 
des Vergleichs, der Reflexion und der Selbstkritik ein, auf die die moderne Kultur gegründet ist und von der die 
moderne Kultur sich nie wieder erholen sollte“ (ebd. : 49). 
14 Siehe u.a. Luhmann (1995b: 35ff; 1996a: 154; 1996b: 293; 2000a: 310f; 2002b: 160). 



 

 

12 

 
 

Jahrhunderts reflexive und vergleichende Komponenten zusammen. Kultur weiß und sagt von 

sich selbst bis in alle Einzelheiten hinein, daß sie Kultur ist“ (Luhmann 1996a: 154). Wir werden  

das Moment der Selbstreflexion mit Luhmann und dessen Anlehnung an Heinz von Foersters 

Methode einer Kybernetik zweiter Ordnung, die »Beobachtung zweiter Ordnung« nennen.15 

Diese stellt in der folgenden Analyse sowohl das theoretische Fundament als auch das Gerüst am 

Bau der Kultur.  

„Seit es Kultur gibt, muß man deshalb zwischen Beobachtung erster und zweiter Ordnung 

unterscheiden“ (Luhmann 2000a: 311). Die Beobachtung erster Ordnung ist dadurch 

gekennzeichnet, dass sie Was-Fragen behandelt und unmittelbare, im Moment ihrer 

Aktualisierung unreflektierte Antworten darauf bietet. Es wird eine bezeichnende 

Untersche idung getroffen, die kein Bewusstsein von der Art und Weise hat, wie sie dies tut. Eine 

Reflexion, welche die andere, die unbezeichnete Seite der unterschiedenen Form einschließt, ist 

der Beobachtung erster Ordnung nicht möglich. Auf der Beobachtungsebene erster Ordnung 

werden unhinterfragte Seins-Aussagen getroffen, die ihren eigenen Beobachtungsmodus nicht 

als solchen reflektieren können. „Der Beobachter erster Ordnung konzentriert sich auf das, was 

er beobachtet, und erlebt bzw. handelt in einem Horizont relativ geringer Information“ 

(Luhmann 1995c: 103). 

Die Beobachtung zweiter Ordnung dagegen, ist ein Beobachten von Beobachtern. Es geht in 

ihrem Fall also um Wie-Fragen und die Reflexion, wie beobachtet wird und wie sich das 

Beobachtete für den Beobachter darstellt. Die Beobachtung zweiter Ordnung macht sichtbar, 

dass die Beobachtung erster Ordnung nur deshalb das sichtbar macht, was sie sichtbar macht, 

weil ihr eine bestimmte Unterscheidung zugrunde liegt. Auf ontologische Letztsicherheiten wird 

zu Gunsten eines relativierenden und Vergleichbarkeit betonenden Beobachtungsmodus 

verzichtet. Auf der Beobachtungsebene zweiter Ordnung erscheint alles als kontingent. „Man 

muß dann einen Beobachter mitbeobachten, wenn man verstehen will (und erst jetzt geht es bei 

allem Kulturgut um »Verstehen«), warum und für wen etwas so ist, wie es ist“ (Luhmann 2000a: 

311).  Die gesellschaftlichen Auswirkungen eines sich durchsetzenden Beobachtungsmodus 

zweiter Ordnung sind enorm: „Von dort aus kann man dann die gesamte Welt im Modus der 

Kontingenz, der anderen Möglichkeiten, beobachtet zu werden, rekonstruieren“ (Luhmann 

2002b: 157). Die mit Kultur benannte „Verdoppelung aller Artefakte“ (Luhmann 1996b: 300) 

durch die Beobachtung zweiter Ordnung, beschreibt eine Welt der bis dahin ungekannten 

Möglichkeiten. Denn „die Welt des Möglichen ist eine Erfindung des Beobachters zweiter 

Ordnung, die für den Beobachter erster Ordnung notwendig latent bleibt“ (Luhmann 1995c: 

                                                 
15 Vgl. Luhmann (1999a: 93ff; ebd.: 121). 



 

 

13 

 
 

104). Betroffen von dieser modalen Umstellung sind alle gesellschaftlichen Bereiche, denn 

„Kultur ist eine Wiederbeschreibung der Beschreibungen, die das tägliche Leben orientieren“ 

(Luhmann 2000a: 311). Und Orientierung bot bis dahin primär die Religion, die mit dem neuen 

gesellschaftlichen Kontingenzbewusstsein nunmehr als letzte Referenz auf der Suche nach 

Wahrheit in Frage gestellt werden kann. „Die Artikulation und Formulierung von Kultur ersetzt 

die weltinvarianten Wesensformen auf der Basis vergleichender Beobachtungen – durch 

Reflexion“ (Luhmann 1995b: 49).  

 „Während »Säkularisierung« die Betroffenheit der Religion durch zunehmend 

nichtreligiöse Orientierung der modernen Gesellschaft meinte, geht es bei »Kultur« darum, daß 

eine Religion dem Vergleich mit anderen ausgesetzt wird und dabei die Souveränität in der 

Bestimmung der Vergleichsgesichtspunkte aufgeben muß“ (Luhmann 2000a: 312).16 Aber wer 

oder was kann diesen Vergleichsgesichtspunkt stattdessen einnehmen, wenn nicht die Kultur 

selbst? Immerhin spricht Luhmann dieser zu, als „Leitwährung für intellektuellen Austausch“ 

[und] „Dachbegriff für vergleichende Analysen“ (Luhmann 1996b: 295) zu fungieren.  

Eine solche Analyse des aller Kultur zugrundeliegenden Vergleichens zeigt uns, dass jeder 

Vergleich einen Vergleichsgesichtspunkt voraussetzt, der demnach nicht selbst in den Vergleich 

einbezogen, der also nicht mitverglichen wird. Dieser ausgeschlossene dritte Wert eines 

unbeobachteten Beobachters, dessen Stelle in der Religionskommunikation von »Gott« 

übernommen wird, benötigt in der funktional differenzierten Gesellschaft einen neuen Namen, 

dessen Kontingenzplatz zumindest vorerst, so haben wir gezeigt, mit »Kultur« selbst besetzt 

werden kann. „Der Vergleich erfordert Vergleichgesichtspunkte, die ihrerseits kulturell 

lokalisiert werden, so daß das Syndrom der »Kultur« sich auf sich selbst gründet“ (Luhmann 

2000a: 310), beschreibt Luhmann jene Zirkularität, die das Phänomen Kultur seit jeher begleitet, 

und uns auch in dem vorliegenden Text mit ihrer eigenen Voraussetzung konfrontiert.  

                                                 
16 Ein Effekt dieser Ausdifferenzierung gesellschaftlicher Teilbereiche und ihrer spezifischen Funktionen ist, dass 
das sich ausbildende Funktionssystem der Religion eher mehr statt weniger Religiosität zu ermöglichen scheint. 
Zwar fungiert Religion „nicht länger als gesamtgesellschaftliche Instanz der Sinngebung“ (Luhmann 1996b: 291), 
kann jedoch in ihrem (!) Bereich „mit jeder nur möglichen Intensität und Bedeutungsschwere“ (ebd.: 292) verfolgt 
werden. Steigerung und Reduktion bedingen einander wechselseitig, was für alle Funktionssysteme gilt, im Bereich 
der Religion aber am Beispiel von Fundamentalis men besonders gut beobachtbar ist. Wenn die Gesellschaft 
Religion seit der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts als Kultur betrachtet, muss das nicht bedeuten, dass die 
Religion diese Reflexion auf sich selbst überträgt. Die Folge eines solchen Widerstandes, sind Versuche des 
Insistierens auf einen möglichst konsequent durchzuhaltenden Beobachtungsmodus erster Ordnung. Wer für den 
»Heiligen Krieg« sterben möchte, ist i.d.R. weder vom Wirtschaftssystem (mit Zahlung) noch vom 
Wissenschaftssystem (mit Theorieangeboten über Wahrheiten) oder von irgend einem anderen perspektivischen 
Alternativangebot zu überzeugen. Die gegenteilige, und hier nur sehr verkürzt zu nennende These, dass dies etwa 
bei gewaltbereiten islamistischen Bewegungen durch eine Förderung derer Inklusion am kapitalistischen 
Wirtschaftssystem des Westens dennoch gelingen könnte, vertritt etwa Norbert Bolz (2002) in einer 
systemtheoretisch flankierten, aber nicht konsequenten Argumentation.  



 

 

14 

 
 

Jedenfalls gilt, dass „ je differenzierter der Vergleich ausfällt, um so deutlicher wird, daß die 

eigene Kultur nicht auf allen Dimensionen als überlegen gelten kann. Kultur motiviert kritische 

Selbstreflexion“ (Luhmann 1999b: 958). Der eintretende Effekt eines so vorher nicht gekannten 

Kontingenzbewusstseins, entspricht dem von Luhmann postulierten Anfang vom Ende einer 

alteuropäischen Ontologie, was auf eine prinzipiell wohlgesonnene Rezeptivität seinerseits 

gegenüber dem Kulturthema schließen lassen müsste. Doch Luhmann nimmt diese Chance nicht 

wahr, „kultiviert [stattdessen] meist eine kühle Distanziertheit gegenüber „Kultur““ 

(Helmstetter 1999: 79). Statt sich also mit dem Kulturbegriff als solchem zu bewaffnen, lenkt 

Luhmann den Blick auf die Beobachtung der Beobachtung von Kultur.17 

Unsere Möglichkeit zur Reflexion, zur Relativierung von Beobachterperspektiven, zeigt uns, 

dass die Welt eine Konstruktionsleistung der sie beobachtenden Systeme ist. Und da die Welt für 

das Beobachtersystem aus sich und seiner Umwelt, die Umwelt gleichzeitig aus vielen anderen 

Beobachtersystemen besteht, gibt es so viele Realitätskonstruktionen, wie es Systeme gibt. „Im 

Modus der Beobachtung zweiter Ordnung garantiert der beobachtete Beobachter die Realität 

seines Beobachtens (erster oder zweiter Ordnung). Auf den Durchgriff auf eine dahinterliegende, 

unbeobachtbare Realität, die so ist, wie sie ist, kann, ja muß man verzichten“ (Luhmann 1999b: 

767). Dieses Reflexivwerden der Beobachtung entspricht einer Verdoppelung ihrer selbst, was 

uns zu Luhmanns Feststellung führt, dass Kultur demnach den Sinn einer Beobachtung erster 

Ordnung dupliziert und auf eine Beobachtungsebene zweiter Ordnung hinüberkopiert.18  

Womit wir den Kreis erneut geschlossen haben; erst durch Kultur wird etwas zur Kultur. Die 

Beobachtung zweiter Ordnung ist die Beobachtungsperspektive, die Kultur überhaupt erst als 

solche erkennbar macht. Indem sie Gegenstände respektive Formen dem Vergleich aussetzt und 

sie auf eine Metaebene stellt. Und auch wenn Luhmann sich darüber insofern lustig macht, als 

dass er sagt, „Archäologen würden gewiß auch Mausefallen selbst als Kultur ansehen“ 

(Luhmann 1984: 224Fn), ist es doch tatsächlich so, dass demzufolge alles zur Kultur werden 

kann, was sich auf der Beobachtungsebene zweiter Ordnung dem Vergleich ausgesetzt sieht.  

Wenn wir den Beobachtungsmodus zweiter Ordnung als das kulturelle Moment unterstellen, 

welches Kultur als solche für den Beobachter anzuzeigen vermag, wird deutlich: „Die paradoxe 

Wirkung des Beobachtungsschemas Kultur liegt in dem Versuch der Kontingenzbewältigung 

durch Betonung von Kontingenz“ (Nassehi 2003: 235). Wir müssen diesen Kreis demnach 

analytisch durchbrechen, um zeigen zu können, wie er funktioniert; wie sich dieses Paradoxon 

                                                 
17 Womit sich die Theorie auf der Ebene einer Beobachtung dritter Ordnung befindet. Sie beobachtet die 
Beobachtungen von Beobachtungen. Dies ließe sich theoretisch steigern, fällt aber immer wieder auch auf eine 
Beobachtungsebene erster Ordnung zurück, weshalb analytisch für uns nur die signifikanten Unterschiede erster und 
zweiter Ordnung interessant sind.  
18 Vgl. Luhmann (2000a: 311). 



 

 

15 

 
 

eines eigentümlichen Steigerungsverhältnisses von Kontingenzbetonung und –bewältigung nicht 

blockiert, sondern entfaltet.  

 

 

4.1. Sinn 
 

  Luhmanns auf einen operativen Konstruktivismus aufbauende Systemtheorie betont 

durchgehend die auf Sinnhaftigkeit ausgerichtete Operationsweise aller Gedanken und 

Kommunikationen. „Das allgemeinste Medium, das psychische und soziale Systeme ermöglicht 

und für sie unhintergehbar ist, kann mit dem Begriff »Sinn« bezeichnet werden“ (Luhmann 

1995c: 173). Diese Feststellung richtet sich vor allem gegen eine Tradition, die glaubte, dass es 

ausreiche, Sinn von Bewusstsein her zu definieren. Zudem ist der Sinnbegriff auch analytisch 

nur schwer von den darzulegenden Annahmen der Systemtheorie loszulösen, „weil davon 

auszugehen ist, daß weder die Theorie noch die Gesellschaft selbst das überschreiten kann, was 

als Sinn immer schon vorausgesetzt sein muß. Denn ohne von Sinn Gebrauch zu machen, kann 

keine gesellschaftliche Operation anlaufen“ (Luhmann 1999b: 44).19  

Sinn ermöglicht ein Prozessieren von Information nach Maßgabe von Differenzen, die nicht 

in der Umwelt vorgegeben, sondern autopoietisch aus Sinn selbst produziert werden. „Sinn ist 

demnach ein Produkt der Operationen, die Sinn benutzen, und nicht etwa eine Weltqualität, die 

sich einer Schöpfung, einer Stiftung, einem Ursprung verdankt“ (ebd.: 44).  

„Sinn in diesem Verständnis hat Realität nur im aktuellen Vollzug und ist daher stets 

gegenwärtig. Es gibt keinen Sinn ohne Bezug auf gegenwärtig erlebten oder gehandelten Sinn“ 

(Luhmann 1980b: 18).  

Wenn wir uns hier erlauben, den Sinn- durch den Kulturbegriff zu ersetzen, kommen wir zu 

dem Schluss, dass auch die Bestimmung dessen, was als Kultur gilt, immer durch die 

gegenwärtige Kultur, den gegenwärtig verfügbaren Sinn, bestimmt wird. Wenn wir also von 

alten und vergangenen Kulturen sprechen, heißt das nicht, dass diese sich zu ihrer Zeit auch 

schon als solche bezeichnet haben müssen. Eine Kommunikation über Kultur setzt zunächst die 

Einführung eines Kulturbegriffs voraus, einer sich bewähren müssenden semantischen Form, die 

von der laufenden Kommunikation als notwendig oder zumindest anschlussfähig erachtet und 

                                                 
19 Schon für Max Weber (1988) galt: „Kultur ist ein vom Standpunkt des Menschen aus mit Sinn und Bedeutung 
bedachter endlicher Ausschnitt aus der sinnlosen Unendlichkeit des Weltgeschehens“ (ebd.: 180), was sich 
systemtheoretisch übersetzt so liest, dass ein Beobachtersystem einem Beobachtungsgegenstand mit seiner 
jeweiligen und auf Vergleich basierenden Konstruktionsleistung einen individuell gültigen Sinn zurechnet, der mit 
den Sinnzuweisungen der restlichen Welt nicht kongruent sein muss – und auch gar nicht sein kann.  



 

 

16 

 
 

aufgenommen wird. Erst unsere gegenwärtige moderne Kultur, die die reflexive Möglichkeit zur 

Kommunikation über Kultur vorsieht, kann sich diese Umstände vergegenwärtigen.  

Die Paradoxie des jede Operation begleitenden Sinns, spiegelt sich dann in der Feststellung, 

dass das Sinnmedium zwar Anschlussfähigkeit generiert, aber immer auch endlose 

Verweisungsüberschüsse auf andere sinnvolle Möglichkeiten appräsentiert. Anschluss ist immer 

auch Ausschluss. Jedes System, so beschreibt Luhmann dieses Paradoxon, „braucht also Sinn, 

um Sinn ausschließen und Sinn anschließen zu können“ (Luhmann 2000a: 147). Und: „In der 

Terminologie von Heinz von Foerster heißt das: Sinn kann nur durch »nichttriviale Maschinen 

realisiert werden, die ihren eigenen Output als Input verwenden und dadurch mathematisch 

unberechenbar werden“ (Luhmann 1995c: 175Fn).  

Es ist diese Unberechenbarkeit, die die Problematik einer angemessenen Beschreibbarkeit 

der Funktionsweise komplexer Systeme anzeigt. Eine analytische Komplexitätsreduktion, wie 

Luhmann sie etwa in der Ausdifferenzierung verschiedener Systemreferenzen vornimmt, kann in 

Bezug auf Sinn alleine nicht weiterhelfen, da Sinn sich nicht von den jeweiligen 

Systemoperationen, also auch nicht von seiner eigenen Beschreibung, trennen lässt. Allerdings 

scheint Sinn im Zusammenwirken mit anderen Parametern gewisse Erkennungsmerkmale zu 

produzieren, die Luhmann von »Identitäten« sprechen lässt.20 Solche Identitäten können, so 

haben wir aus den konstruktivistischen Grundannahmen gelernt, nicht in der Systemumwelt 

vorgefunden, sondern nur systemintern konstruiert werden, sie sind das Resultat von 

Informationsverarbeitung. „Identitäten »bestehen« nicht, sie haben nur die Funktion, 

Rekursionen zu ordnen, so daß man bei allem Prozessieren von Sinn auf etwas wiederholt 

Verwendbares zurück- und vorgreifen kann“ (Luhmann 1999b: 46f).  

Wir werden die Antwort auf die Frage, welche Sinnformen das Gedächtnis sich zur eigenen 

Orientierung bereitstellt, an späterer Stelle dieses Textes unter dem Begriff des gleichnamigen 

Kapitels zur »Semantik« kennen lernen. Es soll gezeigt werden, wie die verschiedenen Formen 

dabei das unsichtbar bleibende Medium bestätigen, weshalb es uns nicht um deren singuläre 

Darstellung allein, sondern um das komplexe Korrelationsverhältnis untereinander gehen muss. 

Eine alleinige Ersetzung des Kulturbegriffs durch den Semantikbegriff beispielsweise, hielte 

auch Will Martens (1999) für „eine unglückliche Reduktion“ (ebd.: 83), wenn er bemerkt, der 

Versuch einer Neubestimmung des Kulturbegriffs müsse vielmehr „auf den ganzen Bereich 

sinnhafter Muster bezogen sein“ (ebd.). An dieser Stelle genügt es uns deshalb festzuhalten, dass 

jenes »Sinnkondensat«21 der Semantik zwar ein dynamisches, aber relativ stabiles Produkt der 

Kommunikation bezeichnet, welches zwar als Orientierungspunkt Abweichungen erlaubt, diese 
                                                 
20 Vgl. Luhmann (1971: 48). 
21 Vgl. Luhmann (1995b: 46). 



 

 

17 

 
 

dann aber immerhin als Abweichung von etwas Bezeichenbarem beze ichenbar macht. Sinn 

benötigt demnach konstruierte Identitäten, um sich beobachten und weiteren Sinn anschließen zu 

können. Die Kultur evoluiert entlang ihrer Formen, und deren Wahl bleibt jeweils von Zufällen 

und Bewährungen abhängig. „Daher formuliert sie ein Problem der »Identität«, das sie für sich 

selbst nicht lösen kann – und eben deshalb problematisiert“ (Luhmann 1995b: 42). 

Die rekursive Operationsweise autopoietischer Systeme kennt im strengen Sinne keinen 

Anfang und kein Ende. „Es gibt im Medium des Sinns keine Endlichkeit ohne Unendlichkeit“ 

(Luhmann 1995c: 175). Und doch müssen wir für die Analyse diesen Kreis durchbrechen. Dafür 

berufen wir uns mit Luhmann auf George Spencer Brown und die vorausgesetzte Notwendigkeit 

einer ersten zu treffenden Unterscheidung. Luhmann beruft sich auf dessen Formenkalkül, wenn 

er beschreibt, es sei im selbstkonstituierten Medium Sinn „unerlässlich, Operationen an 

Unterscheidungen zu orientieren. Nur so läßt sich die für Rekursionen erforderliche Selektivität 

erzeugen. Sinn besagt, daß an allem, was aktuell bezeichnet wird, Verweisungen auf andere 

Möglichkeiten mitgemeint und miterfaßt sind. Jeder bestimmte Sinn meint also sich selbst und 

anderes“ (Luhmann 1999b: 48). Das heißt also, dass jede Unterscheidung gerade auch die 

Relevanz des sie mitkonstituierenden Nichtbezeichneten betont. „Die Zwei-Seiten-Form 

funktioniert gewissermaßen als Weltrepräsentationsersatz“ (Luhmann 1995c: 174). Jedoch gibt 

sie keine Antwort darauf, zugunsten welcher Seite einer Form die Entscheidung fällt und warum.  

Die Systemtheorie bekommt „ihre Gegenstände niemals als Einheit oder gar als Totalität zu 

Gesicht, sondern stets nur als Differenzen, genauer als Einheiten von Differenzen von Einheit 

und Differenz“ (Krause 2001: 83). Auch der Sinnbegriff wird von Luhmann als Einheit von 

Differenzen verschiedener Dimensionen betrachtet. Wir unterscheiden daher mit Luhmann drei 

Sinndimensionen: die sachliche, zeitliche und soziale Dimension von Sinn, welche jeweils 

gleichzeitig in jeder Systemoperation aktualisiert werden. Die »Sachdimension« von Sinn beruht 

auf der Unterscheidung dessen, was Gegenstand einer Beobachtung ist; also dies und nicht jenes. 

Dabei kann es sich um Themen, Inhalte oder Gegenstände handeln. Die Sachdimension 

ermöglicht die bezeichnende Unterscheidung verschiedener Beobachtungsgegenstände. Die 

»Zeitdimension« macht Sinn darüber hinaus auch datierbar, indem zwischen verschiedenen 

Zeithorizonten unterschieden wird. Die Konstruktion von Vergangenheit, Gegenwart und 

Zukunft ermöglicht Zuordnungen in vorher/nachher, jetzt/später etc. Durch die selektive 

Verknüpfung temporalisierter Elemente wird Komplexität gleichzeitig reduziert und erhöht. Die 

Zeitdimension steht im Autopoiesis-Konzept für Evolution. Die »Sozialdimension« schließlich 

meint die Berücksicht igung der Unterscheidung von Alter und Ego bzw. System und Umwelt. 

„Sie ermöglicht, an allem Sinn unterschiedliche Perspektiven und damit die Möglichkeit zur 



 

 

18 

 
 

Unterscheidung von Konsens und Dissens zu konstatieren“ (Bardmann/Lamprecht 1999: »Sinn« 

im CD-ROM-Glossar). Die Sozialdimension steht im Autopoiesis-Konzept für Kommunikation. 

Sach-, Zeit- und Sozialdimension können nicht isoliert auftreten, sie stehen unter einem 

Kombinationszwang, der sich nur zu Zwecken der Analyse auseinander differenzieren lässt. 

Dazu bemerkt Luhmann, dass „die Unterscheidbarkeit der drei Sinndimensionen und das 

Ausmaß ihrer Differenzierung gegeneinander selbst das Ergebnis soziokultureller Evolution ist, 

also mit der Gesellschaftsstruktur variiert“ (Luhmann 1984: 127). Den merkwürdigen Ausdruck 

der »Soziokulturalität«, den wir unserer These zufolge unter dem Verdacht der Tautologie 

betrachten müssen, nehmen wir en passant mit auf unserem Weg zur Antwort auf die weiterhin 

ungeklärte Frage, wie es im Sinnmedium zu Selektionen kommt.  

Zwar kann man „Sinn als Form bezeichnen, indem man Sinn von Unsinn unterscheidet und 

ein Kreuzen der Grenze ermöglicht; aber das kann nur in der Weise geschehen, daß die 

Unterscheidung Sinn/Unsinn im Moment ihrer Verwendung Sinn annimmt und damit Sinn als 

Medium aller Formbildung reproduziert“ (Luhmann 1999b: 52). Und weiter: „Auch »Unsinn« 

kann daher nur im Medium Sinn, nur als Form von Sinn gedacht und kommuniziert werden“ 

(ebd.: 49). Sinn ist somit eine Kategorie, die ihre eigene Negierbarkeit ausschließt, indem sie sie 

einschließt: Sinn kann nur im Medium des Sinns negiert werden. Wir nehmen Sinn daher als 

einen differenzlosen Begriff an, was bedeutet, dass kein gültiger Gegenbegriff benannt werden 

kann, mit dessen Hilfe man sich über den Umweg einer Negation der eigentlichen Definition 

nähern könnte.22  

Wir erinnern uns an eingangs angeführte Feststellung zur Funktion von Sinn und 

wiederholen mit Luhmann: „Das Phänomen Sinn erscheint in der Form eines Überschusses von 

Verweisungen auf andere Möglichkeiten des Erlebens und Handelns“ (Luhmann 1984: 93). Das 

bedeutet erst einmal, dass die Gesamtheit der verwiesenen Möglichkeiten größer ist, als faktisch 

im nächsten Zuge aktualisiert werden kann. 23 Das heißt, es muss im nächsten Schritt eine 

Entscheidung zugunsten einer Unterscheidung und gegen alles andere stattfinden. 

„Aktualisierter Sinn ist ausnahmslos selektiv zustande gekommen und verweist ausnahmslos auf 

weitere Selektion. Man kann deshalb sagen, daß Sinn durch die Unterscheidung von Aktualität 

und Potentialität [...] konstituiert wird“ (Luhmann 1995c: 174). Wodurch wir wieder auf die 

abstrakte Figur des »re-entry« stoßen, einen Wiedereintritt der Form in die Form. Das 

Überschreiten der Grenze zwischen Aktualität und Potentialität erfordert dabei „im aktuellen 

                                                 
22 Dabei ist der Definitionsbegriff selbst von vornherein mit der Verheißung des Definitiven vorbelastet, was die 
Kulturwissenschaften mit ihrer „Krise der Repräsentation“ (Nassehi 2003: 236) konfrontiert.   
23 Die These vom »Sinnverlust« als Problem der Moderne, so bemerkt Dirk Baecker in diesem Zusammenhang, 
meint somit vie lfach auch nicht etwa einen Mangel an Sinn, „sondern seine unvermittelte Überfülle auf Seiten des 
Bewußtseins ebenso wie auf Seiten der Gesellschaft“ (Baecker 2001: 169). 



 

 

19 

 
 

Operieren immer eine spezifische Bezeichnung der zu ergreifenden Möglichkeit [...], also eine 

Bezeichnung, die nur selektiv und nur kontingent, nur durch Beiseiteschieben aller anderen 

Möglichkeiten erfolgen kann“ (ebd.: 225). Da aber Sinn kein quantitativ verbrauchbares Medium 

ist, bieten sich aus der vermeintlichen Einschränkung jedoch auch wieder neue Optionen. Gerade 

die Kunst spielt mit solchen Konfrontationen der Betrachter mit Sinnhorizonten. So ve rsteht das 

Autopoiesis-Konzept auch „die Strukturierung des eigenen Bewusstseins, des eigenen 

Gedächtnisses und der eigenen Präferenzen [als] das Ergebnis einer individuellen 

Systemgeschichte, [...] die nicht zuletzt etwas mit dem kulturellen Angebot zu tun hat, 

Konformität oder Abweichung zu aktualisieren“ (Luhmann 2002b: 137). Und dieses kulturelle 

Angebot beschreibt genau das Bifurkationsproblem notwendiger Entscheidungen, das genau 

genommen gar keines ist, da jedes System es mithilfe von Sinn respektive Kultur löst, egal wie. 

Anything goes, aber, und das ist hierbei unbedingt verbindlich mitzukommunizieren: nur wenn 

es die jeweilige Systemstruktur zulässt!24  

Sinn, so können wir festhalten, reproduziert sich systemintern aus Sinn. Externe 

Bewertungen haben keinerlei Einfluss auf Sinnqualitäten; sie können höchstens ihrerseits als 

Sinnformen angenommen und systemintern nach eigenen Sinnvorgaben verarbeitet werden. 

„Und und und, man könnte mit dem Konzept des Sinns in unendliche Verweisungen und 

Weiterungen abdriften“ (ebd.: 332). Durch die ungelöst bleibende Frage, wie es im Sinnmedium 

zur Selektion für eine Option und gegen andere kommt, gerät Luhmann in ernsthafte 

Verlegenheit, wenn er in einer seiner ansonsten von rhetorischer Brillanz gekennzeichneten 

Bielefelder Vorlesungen im Wintersemester 1991/92 in ungewohnter Ungenauigkeit postuliert: 

„irgendwie [!] funktioniert das hochselektive Herausziehen von Invarianten, von Sinnmomenten, 

die für den konkreten Zweck, für die Operation ausreichen“ (ebd.). Und weiter: „Irgendwie [!!] 

werden Sinnkontexte durch ihre Wiederbelebung kondensiert“ (ebd.). Die offensichtlichen 

Schwierigkeiten Luhmanns lassen ihn formulieren, die Frage wäre jetzt, „ob man dieses 

Kondensieren und Konfirmieren auf einen Begriff reduzieren kann“ (ebd.) Und weiter sagt er: 

„Ich tendiere dazu, bis mir eine einheitliche Formel einfällt – das wäre natürlich eine schöne 

Vereinfachung –, mit einem komplexen Spannungsverhältnis zwischen Kondensieren und 

Konfirmieren zu arbeiten“ (ebd.). Offenbar fehlt Luhmann hier der nötige Abstand zu seiner 

eigenen Konstruktion, die, würde er einen Schritt zurück treten, ihm die Antwort geradezu auf 

                                                 
24 Auch Dirk Baecker erinnert in diesem Zusammenhang daran, dass die Formel »anything goes« von ihrem Autor, 
Paul Feyerabend (1980), nicht als fröhliche Einladung in die Spaßgesellschaft verstanden worden war, „sondern als 
Heuristik von Komplexität. Das „anarchistische“ Moment von Forschung, Kunst und Praxis, für das sie wirbt, hat 
seinen Anhaltspunkt nicht in der „freien“ Gesellschaft, die es zu erreichen gilt, sondern in der Diagnose, 
Beschreibung und Darstellung jener Strukturen der Gesellschaft, die gesehen und verstanden werden müssen, bevor 
sie in Optionen überführt, also mit anderen möglichen Strukturen verglichen werden können“ (Baecker 2002a: 
13Fn). 



 

 

20 

 
 

dem Tablett präsentieren würde. Tatsächlich sieht Luhmann jedoch das Medium vor lauter 

Formen nicht, was Helmstetter die berechtigte Vermutung aufstellen lässt: „Vielleicht ist 

Luhmanns Systemtheorie selbst zu sehr Kultur, Vergleichstechnik, Füllhorn für 

Unterscheidungen, und wird so zu einer Art theoretisch disziplinierter oder kultivierter 

Doppelgängerin von Kultur“ ( 1999: 93).  

 

 
4.2. Gedächtnis 

 

Wir schließen im Folgenden an Luhmanns These an, Kultur sei „das Gedächtnis sozialer 

Systeme, vor allem des Gesellschaftssystems. Kultur ist anders gesagt, die Sinnform der 

Rekursivität sozialer Kommunikation“ (Luhmann 1995b: 47).25   

In seiner Vorliebe für die Umkehrung vermeintlicher Selbstverständlichkeiten präsentiert 

Luhmann die Form des Gedächtnisses als paradoxe Einheit der Differenz von Erinnern und 

Vergessen. Damit fordert er zugleich die Verabschiedung von einem Alltagsve rständnis ein, 

welches Gedächtnis oftmals nur auf ein sich bewusst erinnerndes Bewusstsein reduziert: 

„Gedächtnis darf nicht wie eine besondere Vorratskammer begriffen werden, in der man 

Überfluß ablegt und bei Bedarf wieder herausholt“ (Luhmann 2000c: 186). Dass das Erinnern 

neben dem Vergessen nur eine, jedoch nicht die primäre Funktion von Gedächtnis ist, ist zwar 

inzwischen eine sich auch außerhalb der Systemtheorie zunehmend durchsetzende These. Jedoch 

ändert dies nichts daran, dass auch das Vergessen eine erinnerte (!) Form ist, deren andere Seite 

ihren »blinden Fleck« repräsentiert. Das System kann zwar wissen, dass es nicht wissen kann, 

was es nicht weiß, aber es lässt sich nichts daran ändern; selbst wenn eine Reflexionsschleife 

einklinkt und das Nicht-Wissen durch erinne rtes Wissen ersetzen möchte. Erneut ein infiniter 

Regress, von dem Luhmann sagt, sein Eindruck wäre, „ dass wir eine typische Attitude der 

Modernität zu sehen bekommen, wenn wir dies als ein Zirkulieren des blinden Flecks, als eine 

Etablierung der rekursiven Autopoiesis auf der Ebene der Beobachtung zweiter Ordnung 

beschreiben“ (Luhmann: 2002b: 160).  

Zunächst einmal muss sich jedes System an sich selbst erinnern können, um sich von seiner 

Umwelt unterscheiden zu können. Laut Luhmann ist daher „das Gedächtnis an jeder Operation 

des Systems beteiligt, denn anders könnte die Operation sich selbst nicht als systemzugehörig 

beobachten“ (Luhmann 2000c: 186). Die für autopoietische Systembildung konstitut ive 

Unterscheidung von Selbst- und Fremdreferenz wird dadurch ermöglicht, dass das System sich 
                                                 
25 Die Plausibilität dieser Annahme stützend, bemerkt Baecker (2002a) in diesem Zusammenhang, es sei „kein 
Zufall, daß die gegenwärtigen Spitzenleistungen der Kulturtheorie immer auch Elemente einer Gedächtnistheorie 
enthalten, wenn nicht sogar schlicht und ergreifend als Gedächtnistheorie formuliert sind“ (ebd.: 18).  



 

 

21 

 
 

und seiner Umwelt eine Realität unterstellt, die es als »Wissen« erinnern kann. Dieses Wissen – 

oder was dafür gehalten wird – stellt das anschlussfähige Korrelat für weitere Operationen dar. 

„Gedächtnis kontrolliert den Widerstand der Operationen des Systems gegen die Operationen 

des Systems. Es hält mit seinen Konsistenzprüfungen das fest, was dem System nach Bearbeitung 

dieses inneren, selbstorganisierten Widerstandes als »Realität« [...] erscheint“ (Luhmann 

1999b: 581). Das System ist ständig bemüht, solche rela tiv stabilen Ident itäten zu konstruieren. 

Nur erinnertes Wissen hat für das System einen anschlussfähigen Wert. Und nur was einen 

anschlussfähigen Wert markiert, wird nicht vergessen. Der rekursive Zugriff auf 

Vorangegangenes macht ein wenigstens kurzfristiges Erinnern an die zeitnah realisierten 

Operationen zwingend notwendig. Ansonsten wäre das System orientierungslos, hätte keine sich 

als anschlussfähig anbietenden Optionen präsent.26 Einen derartigen Konstruktionsmodus 

mithilfe von Gedächtnis spricht Luhmann nicht nur neurobiologischen oder psychischen, 

sondern, wie gezeigt, auch sozialen Systemen zu: „Alleine dadurch, daß jede Kommunikation 

bestimmten Sinn aktualisiert, wird soziales Gedächtnis reproduziert; es wird vorausgesetzt, daß 

die Kommunikation mit dem Sinn etwas anfangen kann, ihn gewissermaßen schon kennt, und es 

wird zugleich durch wiederholten Gebrauch derselben Referenzen bewirkt, daß dies auch in 

zukünftigen Fällen so ist“ (ebd.: 584). Das Gedächtnis kondensiert Routinen, relativ stabile 

Formen, die beim Auftreten bestimmter Auslösesignale wiederholt werden können. Aus dieser 

Wiederholung bilden sich Strukturen, mit denen das Gedächtnis sich entlastet, um mit 

dynamischen Umweltbedingungen umgehen zu können. „Jede Gesellschaft ist auf ein eigenes, 

selbstproduziertes, an allen Operationen mitwirkendes Gedächtnis angewiesen; denn keine 

Gesellschaft könnte den Fortgang der eigenen Operationen davon abhängig machen, daß 

zunächst mal klargestellt wird (und wie denn, wenn nicht durch Kommunikation?), was den 

Beteiligten neurophysiologisch und psychisch als bekannt, als vertraut bzw. als Tatsache der 

Vergangenheit gegeben ist“ (ebd.: 584f). 

Das Wissen garantiert dem System nicht nur wiederholte Verwendbarkeit der erinnerten 

Formen, also Redundanz, sondern ermöglicht auch das Erkennen von Variationen, Neuheiten 

und Überraschungen. Dafür muss das Gedächtnis alle anlaufenden Operationen im Hinblick auf 

Konsistenz mit dem prüfen, was es bis dahin als vermeintliche Realität konstruiert hat. Im Falle 

sozialer Systeme kann dieser Vergleich auch als kulturelle Praxis schlechthin bezeichnet werden. 

Denn Wissen, so Luhmann, „ist immer ein sozial validiertes Verhältnis von Organismus bzw. 

                                                 
26 Was genau genommen auch bereits schon wieder einen operativen Anschluss bedeuten würde. Das 
Gedankenexperiment zeigt: Autopoietische Reproduktion schließt Nicht-Anschluss aufgrund unterbrochener 
Erinnerung aus; kann diesen höchstens als Themenwechsel oder als das außerhalb des Systems wahrgenommene 
Ende eines Systems beschreiben.  



 

 

22 

 
 

psychischem System und Umwelt. Wer den Begriff der Kultur schätzt, könnte auch sagen: Wissen 

erfordert kulturelle Kohärenz und sei nicht isoliert validierbar“ (Luhmann 2002a: 98). Und 

obwohl Wissen um vermeintliche Realität somit ständiger Veränderung ausgesetzt ist, bleibt eine 

Identitäten behauptende Kraft in jeder Realitätskonstruktion bestehen: die Beobachtung erster 

Ordnung. Denn der Fortgang der Autopoiesis ist auf diese systemintern erarbeiteten Sinnformen 

angewiesen, um Reflexionsschleifen durchbrechen zu können. „Es wäre viel zu aufwendig, 

wollte man sich bei jeder Inanspruchnahme von Wissen bewußt machen, daß man es weiß. 

Solche Reflexionsschleifen werden nur eingeschaltet, wenn man auf Widerstand trifft und Zweifel 

am Realitätsbezug des Wissens aufstoßen“ (ebd.: 99). Dies geschieht jedoch nicht so selten, wie 

Luhmann uns hier scheinbar glauben lassen möchte. Die »Erinnern-Seite« des Gedächtnisses 

stellt dem System die beiden Beobachtungsebenen erster und zweiter Ordnung jederzeit zur 

Verfügung. Deren dynamisches Wechselverhältnis in der Auseinandersetzung um behauptete 

Formen und den Zweifel an ihnen, ist als Beleg für die allgegenwärtig Einheit der Differenz von 

Kultur zu werten, wie sie durch das Gedächtnis präsentiert wird.27  

„Ohne Gedächtnis würde die Differenz von Operation und Beobachtung kollabieren, das 

System könnte nicht einmal zwischen Vergangenheit und Zukunft unterscheiden, weil es die 

Zeithorizonte nicht mit Inhalt füllen, also auch nicht Übereinstimmung (Kontinuität) und 

Verschiedenheit (Diskontinuität) feststellen und auseinander halten könnte“ (Luhmann 2000b: 

419). Gedächtnis verwaltet demnach nicht nur den Unterschied von Selbst- und Fremdreferenz, 

sondern auch von Vergangenheit und Zukunft. Wobei „das Gedächtnis Zeit zur eigenen 

Entwirrung überhaupt erst konstituiert“ (Luhmann 1995b: 45). Wie kommt es zu einer derart 

paradox angelegten Konstruktionsschleife von Gedächtnis? Mit dem Reflexivwerden der 

Gesellschaft und ihrer modalen Umorientierung von Gleichheit auf Vergleichbarkeit, findet in 

der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts auch eine Veränderung in der Bewertung von Zeit statt. 

An der Gegenwart wird nun deren ereignisförmige Aktualität betont. Die damit einhergehende 

neuartige Form der Unterscheidung von Vergangenheit und Zukunft stellt auch an das 

Gedächtnis andere Anforderungen als zuvor. Luhmann hält fest: „das schon Bekannte, auf das 

man sich früher verlassen hatte, muß auf die Differenz von Vergangenheit und Zukunft 

umgerechnet werden“ (Luhmann 1999b: 1070). Die Vertrautheit der Welt aus der Perspektive 

                                                 
27 Elena Esposito (2002) bestätigt in ihrer weitergeführten Ausarbeitung der Luhmann-These vom Gedächtnis als 
Kultur der Gesellschaft , dass alles über das Gedächtnis Sagbare, sich auch als Paradoxie formulieren lässt: „Das 
Gedächtnis ist gleichzeitig Vergangenheit und Gegenwart, subjektiv und objektiv, persönlich und unkontrollierbar, 
Erinnerung und Vergessen – und in jedem Fall bildet die eine Seite der Unterscheidung die Bedingung für die 
Existenz der entgegengesetzten“ (ebd.: 11). Gleiches Paradoxienspiel wird auch von Dirk Baecker (2001) betrieben, 
wenn er Kultur beschreibt, als „ein Gedächtnis, das die Vergangenheit beobachtet, kontingent setzt und mit anderen 
Möglichkeiten ihrer selbst konfrontiert. Die Kultur bestätigt das Programm – und setzt es in Klammern,  
verunsichert es, löst es auf oder wandelt es ab“ (ebd.: 157).  



 

 

23 

 
 

der Beobachtung erster Ordnung wird aufgegeben und „muß temporalisiert werden, damit man 

prüfen kann, ob eine Reaktualisierung angebracht ist oder nicht“ (ebd.: 1071). Dies geschieht, 

indem Neues mit Bewährtem verglichen und auf seine Brauchbarkeit geprüft wird. „Tatsächlich 

wirkt das Gedächtnis an allen Operationen des Systems mit und zieht gleichsam laufend das ab, 

was für Wiederverwendung in Betracht kommt“ (Luhmann 2000c: 173).  

Der Kultur gesteht Luhmann demnach zu, Brauchbares auf die »Erinnern- Seite« der 

Gedächtnisform zu sortieren. Leider lässt er jedoch unbeantwortet, was die eigentlichen 

Entsche idungskriterien innerhalb eines solchen Selektionsprozesses sein könnten. Das laufende 

Reimprägnieren von kommunikativ brauchbarem Sinn bedeutet demnach auch noch keine 

verlässliche Vorhersagemöglichkeit zukünftiger Operationen, denn „wenn das System 

selbstreferentiell operiert, explodiert, rein mathematisch gesehen, der Raum der eigenen 

Anschlußmöglichkeiten ins Unberechenbare, und das System wird für sich selbst und für andere 

Beobachter unprognostizierbar“ (ebd.:170). Der operative Möglichkeitenüberschuss erfordert 

ständig fortlaufende Entscheidungen zugunsten einer Option und gegen alle anderen. Diese 

Handhabung einer nur noch abstrakt abzubildenden Komplexität, verläuft über die Konstruktion 

von Erinnerungsstrukturen, die „nur für momentanen Gebrauch zur Bewahrung von Selektivität 

und zur Einschränkung der Anschlußfähigkeit“ (Luhmann 1999b: 44) von dem System 

verwendet werden. Alle Orientierung ist von Moment zu Moment reaktualisierte Konstruktion. 

Nur die jeweilige und im nächsten Augenblick bereits wieder vergangene Gegenwart bestimmt 

den aktuell verfügbaren Möglichkeitenhorizont, an den das System anschließen kann. Selbst die 

Erinnerung kann nur jeweils gegenwärtig stattfinden. Und die Gegenwart meint nichts anderes, 

als die vom Gedächtnis konstruierte Unterscheidung von Vergangenheit und Zukunft. „Die 

Gegenwart, in der das System sein Medium auf Formen bringen muß, ist dann beides, nämlich 

Resultat einer unabänderlichen Vergangenheit und eine Ausgangslage, die kontingente 

Selektionen [...] ermöglicht“ (Luhmann 2002a: 84f). Das Gedächtnis kann weder in seiner 

Zukunft operieren, noch in die eigene Vergangenheit herabtauchen, um dort Gefundenes in die 

Gegenwart herauf zu holen. Jede neu zu treffende Entscheidung beruht deshalb ausschließlich 

auf der jeweils gegenwärtig konstruierten Vorgeschichte des Systems.28 Das System kann „nur 

von seinem gegenwärtigen, durch es selbst herbeigeführten Zustand ausgehen, um etwas von da 

aus Naheliegendes zu wählen. Dafür braucht es Gedächtnis und außerdem Sinnformen, die 

darauf eingestellt sind, daß alles, was gewählt wird, auch anders möglich wäre“ (ebd.: 84). Die 

Etablierung eines solchen Kontingenzbewusstseins in der Gesellschaft hat jedoch auch 

                                                 
28 Dass das Gedächtnis insofern „mit einer rekonstruierten, wenn nicht erfundenen Vergangenheit“ (Luhmann 
2000c: 172) arbeitet, ist eine interessante, wenn auch für uns nur sekundär relevante Randnotiz, die den 
theorieimmanenten Annahmen eines prinzipiellen Konstruktivismus entspricht.  



 

 

24 

 
 

weitreichende Konsequenzen für den Umgang mit dieser Unbestimmtheit. Ein Nebeneffekt der 

gesellschaftlichen Reflexion der Zeitdimension ist, dass sie eine neue Angst in Bezug auf die 

eigene Unsicherheit pflegt. „Wir haben bereits eine Kultur der Ziele suchenden Besorgnis, um 

nicht zu sagen: der gepflegten Angst. Ob wir es einmal zu einer Kultur der nichtüberzeugten 

Verständigung bringen werden, muß im Moment offen bleiben“ (Luhmann 1992: 202). Es darf 

aber zumindest die Vermutung aufgestellt werden, dass eine solche, ihre eigene Kontingenz 

ständig explizit machende Kultur, immer nur einen Teil des Gesamtphänomens ausmachen 

können wird, da die Kultur ja gerade durch ihren inneren Widerstreit gekennzeichnet zu sein 

scheint. Das heißt, dass gewissermaßen mit der Kultur, mit ihren Unsicherheit absorbierenden 

Formen, gegen die Kultur, gegen das Medium, welches alles vergleicht und in seiner Identität 

bezweifelt, operiert wird.29  

Die konstatierte Bedingung der Gegenwart als haarfeine Trennlinie zwischen den 

Zeithorizonten lässt Luhmann schlussfolgern: „Da man in der Gegenwart nur wenig Zeit hat, 

dürfte die Hauptfunktion des Gedächtnisses im Vergessen liegen“ (Luhmann 2000c: 172). Zwar 

ist der quantitative Anteil der zu unterscheidenden Datenflut auf der Seite des Vergessens 

tatsächlich größer; jedoch sind die beiden Seiten »Erinnern« und »Vergessen« für das 

Funktionieren von Gedächtnis gleichbedeutend wichtig, da die Form von Gedächtnis in der 

Einheit der Differenz von Erinnern und Vergessen liegt. Die eigentliche Leistung des 

Gedächtnisses liegt deshalb in einer an Sinn orientierten, und operative Anschlussfähigkeit 

gewährleistendenden Sortierfunktion zwischen relevanten, also als erinnerungswürdig 

eingestuften Informationen einerseits, und für irrelevant befundenen Daten andererseits. In dieser 

Theorie des Gedächtnisses geht es um die stets gegenwärtig zu erneuernde Koordination von 

Vergangenheit und Zukunft, und „handelt es sich nicht einfach um Bewahrung des einmal 

Gelernten: In einer turbulenten Welt würde ein solches Gedächtnis wenig Überlebenschancen 

bieten“ (Luhmann 2000b: 442). Denn würde das Gedächtnis mehr erinnern als vergessen, würde 

es innerhalb kürzester Zeit an einer Art Stau leiden; verursacht durch einen »information-

overkill«, der seinerseits nur durch Selektion, durch Diskriminieren von Erinnern und Vergessen 

aufgelöst werden könnte. Damit es zu einer solchen Selbstblockierung gar nicht erst kommen 

kann, nötigt sich das Gedächtnis mithilfe seiner eigenen Strukturen dazu, „ständig zu vergessen, 

um Kapazitäten für die Neuaufnahme von Informationen freizubekommen“ (Luhmann 1995b: 

45).  

                                                 
29 Wo Kontingenz behauptet wird, kann die ontologische Gegenthese niemals weit entfernt sein. Und beide sind sie 
nur Formen, die das unsichtbar bleibende Medium bestätigen. Kultur braucht und ist das Spannungsfeld der 
Diversität divergenter Formen ihrer selbst.  



 

 

25 

 
 

Das Erinnern an bestimmte Formen bleibt also immer die Ausnahme von der vergessenden 

Regel: „Durch Markierung des Geläufigen wird das im Sprung von Operation zu Operation an 

sich zu erwartende (und nahezu vollständig funktionierende) Vergessen verhindert und das aus 

Anlässen aktivierte Re-imprägnieren zugleich an Lernvorgänge gebunden“ (Luhmann 1996a: 

76). Und so entsteht Geschichte als Produkt einer Gedächtnisleistung, die das meiste selektiv 

vergisst. Die dadurch geschaffene Entwirrung respektive Ordnung, „erneuert sich selbst als 

Gedächtnis (die Modernen sagen: als »Kultur«) nur dann, wenn und nur insoweit als, die 

Operationen, die die Gesellschaft reproduzieren, Anlaß geben, das Systemgedächtnis zu 

reimprägnieren“ (Luhmann 1995a: 7). Man kann auch sagen, dass sich jedes System in diesem 

Sinne fortlaufend weiterbildet. Und Bildung, verstanden als Vorzeigewissen, ermöglicht 

wiederum den „Zugang zu einer Gesprächskultur“ (Luhmann 2002a: 100), die die Einheit der 

Differenz von Wissen und Nichtwissen, von Erinnern und Vergessen, also kurz: Gedächtnis 

respektive Kultur ihrerseits thematisieren kann. Es entspricht dabei der Kultur der Kultur, Raum 

für Variationen zu lassen, die auf ihre Anschlussfähigkeit geprüft und je nach Eignung erinnert 

oder wieder vergessen werden. „Gedächtnis konstruiert Wiederholungen, also Redundanz, mit 

fortgesetzter Offenheit für Aktuelles, mit ständig erneuerter Irritabilität“ (Luhmann 1996a: 76). 

Und das Wechselspiel von Variationen redundanter Formen ist es, welches das System in Gang 

hält. 

 Welche kulturellen Formen sich innerhalb sozialer Systeme oder gar gesamtgesellschaftlich 

durchsetzen werden, ist aktuell jeweils nicht zu entscheiden, sondern zeigt sich immer erst in der 

Retrospektive. Die »Eigenwerte« eines Systems, z.B. die einer behaupteten Unternehmenskultur 

oder eines positivistischen Rechts, können erst als solche bezeichnet werden, wenn sie von etwas 

anderem differenziert wurden, das heißt, prinzipiell auch via Vergleich in Frage gestellt werden 

können. Somit müssen sich die vom System als Identitäten behandelten Eigenwerte ständig als 

solche behaupten, indem sie in der Kommunikation reaktualisiert werden. Eine 

Unternehmenskultur muss ihr Unternehmen ständig an sich selbst erinnern; Gesetze müssen sich 

einer ständigen Prüfung und Bewährung aussetzen. Als Medium scheint das Gedächtnis 

redundant gegenüber der Varietät seiner Formen. Gleichzeitig gilt: „Redundanz gibt es nur, 

wenn es auch Varietät gibt, und die moderne Form der Kultur zeigt, wie sich die zwei Seiten 

gleichzeitig steigern. Eine Priorität des Vergessens bedeutet auch den gleichzeitigen Zuwachs 

von Redundanz und Varietät“ (Esposito 2002: 185). Die Quintessenz Luhmanns diesbezüglicher 

Überlegungen fasst Luhmann-Schülerin Esposito pointiert so zusammen: „Der Begriff der 

Kultur zeigt [...] einen Zeitpunkt an, in dem die Reflexion über Semantik selbst reflexiv wird und 

der Bedarf nach einem Begriff entsteht, der es ermöglicht, sich selbst gegen andere Semantiken 



 

 

26 

 
 

zu kontrastieren; auf das Gedächtnis bezogen wird dadurch ein Zeitpunkt angezeigt, in dem das 

Gedächtnis Theorien über das Gedächtnis einbezieht“ (Esposito 2002: 23f). 

Wenn eine Kultur durch eine vorherrschende Semantik repräsentiert wird, fällt eine 

Abweichung ihres Gebrauchs dem beobachtenden System durch die produzierte Asymmetrie, 

durch die Differenz zu der etablierten Erwartung auf. Gleichzeitig weiß das System um diese 

immer auch möglichen Variationen und kann diese Einheit von Redundanz und Varietät sozialer 

Strukturen spätestens mit der Einführung des Kulturbegriffs auch benennen. Denn die Kultur 

selbst versteht sich nicht als die Ultima Ratio, als beste aller Möglichkeiten, sondern als 

Bezeichnung für den Sortiermechanismus, den die gesellschaftliche Kommunikation des 18. 

Jahrhunderts einführt, „um ihr Gedächtnis umzustrukturieren und es den Erfordernissen der 

modernen, hochkomplexen, eigendynamischen Gesellschaft anzupassen“ (Luhmann 1999b: 

587). Kultur ist dann das, die eigenen Postulate bezweifelnde, die eigenen Konstrukte 

dekonstruierende, die eigenen Kommentare kommentierende und ihre Kritik kritisierende, 

asymmetrisierende Gedächtnis der Gesellschaft. 

Luhmann selbst betont somit die in allen gesellschaftlichen Operationen zwingend 

notwendig mitgeführte Kultur. Seine Vorbehalte gegenüber ihr sind demnach also offensichtlich 

nicht in einem Zweifel an ihrer Existenz, sondern vielmehr in der alle Sozialität durchdringenden 

Omnipräsenz von Kultur begründet. Dirk Baecker stellt daraufhin die Vermutung auf, dass 

Luhmann das Gefühl gehabt habe, „sich mit der eigenen Theorie in einer merkwürdigen 

Konkurrenzsituation zur Kultur zu befinden“ (Baecker 2001: 147). Luhmanns Gleichsetzung 

vom Gedächtnis der Gesellschaft als deren Kultur und der sich daraus ergebenden Ableitung, 

dass keine Kommunikation ohne sie begle itende Kultur möglich ist, scheint Baeckers 

Mutmaßung zu stützen. Es scheint keinen Platz in Luhmanns Theoriekonstruktion zu geben, der 

der Kultur gerecht wird. Vielleicht benötigt er deswegen gle ich mehrere Begrifflichkeiten, um 

eine explizite Nennung der Kultur zu umgehen. Der im Folgenden behandelte Semantikbegriff 

ist einer von ihnen. 

 

 

4.3. Semantik  
 

Nur durch wiederholte Bewährung einer Behauptung in der Kommunikation kann diese dort 

als validiert betrachtet und als relativ stabiles »Wissen« angenommen werden. 30 Wiederholungen 

                                                 
30 Im Zusammenhang mit der Frage nach operationsfähigen Konzepten, schlägt Luhmann die Möglichkeit eines 
Wissensbegriffs vor, „dessen Grund nichts anderes ist als das Gelingen eines solchen Manövers der Auflösung von 
Paradoxien durch Unterscheidungen, nach deren Einheit man, solange sie unmittelbar einleuchten, nicht fragen 



 

 

27 

 
 

lassen ihrerseits Strukturen erkennbar werden, die als geronnene Sinnmuster Erwartbarkeiten des 

weiteren Anschlusses generieren. „Von daher empfiehlt es sich, den Erwartungsbegriff als 

Grundlage für die Definition von Strukturen zu nehmen. Strukturen sind Erwartungen in Bezug 

auf die Anschlussfähigkeit von Operationen“ (Luhmann 2002b: 103). Was als vielfach bewährte 

Wiederholung beobachtet wird, lässt die begründete Vermutung zu, dass es sich dabei auch in 

der erneuten Reaktualisierung um ein brauchbares Skript für die entsprechende Situation handeln 

wird. Um solche Übereinstimmungen zu erkennen, muss das System relativ stabile Formen 

unterstellen können, denn die „Bedingungen der Wiederholbarkeit müssen als Bedingungen der 

Selbigkeit, als Bedingung der Wiedererkennbarkeit und Wiederverwendbarkeit Desselben 

spezifiziert werden“ (Luhmann 1991: 108). Das heißt, dass Themen aus Gründen ihrer 

kommunikativen Praktikabilität als Identitäten behandelt werden. Derartige Formen bezeichnen 

wir mit Luhmann als Semantik. Er definiert diese auch als „in der Sprache nochmals 

kondensierte Ausdrucksweisen, besondere Namen oder Worte, Redensarten, 

Situationsdefinitionen und Rezepte, Sprichwörter und Erzählungen, mit denen bewahrenswerte 

Kommunikation zur Wiederverwendung aufbewahrt wird“ (Luhmann 1999b: 643).  

Eine soziologische Beschreibung davon, wie Selektionen mithilfe von als identisch 

gehandhabten Wissensformen zustande kommen, muss ihrerseits mit vorausgesetzten Identitäten 

arbeiten. Denn die „Selektion geht auf Faktoren zurück, die das bloße Vorkommen einer 

Variation in eine semantische Karriere überführen“ (Luhmann 1980b: 48). Wenn Luhmann von 

semantischen Karrieremöglichkeiten spricht, so meint er damit, dass sich bestimmte 

kommunikative Ereignisse gegenüber anderen stärker durchsetzen, dass die Selektion sich zu 

ihren Gunsten entscheidet. Nicht jeder neue Aufsatz kann mit einer rechtfertigenden Darlegung 

seiner benutzten Sprache und der dazugehörigen Grammatik einsteigen. Für uns, wie für alle 

beobachtenden Systeme, muss es deshalb „bei allem Identischsetzen immer nur darum gehen, 

die Unterscheidungen zu unterscheiden, die ein Beobachter benutzt. Es geht anders gesagt, um 

Wiederholungen, um kondensierende und konfirmierende Praxis, die immer mit Bezug auf die 

Systeme zu beschreiben ist, die sie operativ durchführen“ (Luhmann 1999b: 878). Und da 

soziale Systeme in Form von Kommunikationen operieren, muss soziales Wissen kommunikativ 

wiederholbar sein, also seinerseits auf die Kommunikation strukturierend zurückwirken. Was 

bedeutet, dass Themenmodifikationen bei Bewährung ihrer Anschlussfähigkeit ihrerseits zu 

strukturierenden Kommunikationsmustern werden können und als solche an sie geknüpfte 

Erwartbarkeiten reproduzieren.  

                                                                                                                                                             
muß“ (Luhmann 1995d: 176). Und die Aufgabe der Wissenssoziologie könnte es demnach sein, so Luhmann weiter; 
„die Bedingungen zu erforschen, unter denen bestimmte Unterscheidungen mehr einleuchten als andere“ (ebd.: 
176). Genau diesen Bedingungen, denen wir unterstellen, dass sie kultureller Art sind, sind wir hier auf der Spur.  



 

 

28 

 
 

Semantik bezeichnet demnach also Strukturen der Verknüpfung von Kommunikationen mit 

Kommunikationen, welche in bestimmten sozialen Situationen mit vorgefertigten Skripten an 

diese Situation angeschlossen werden können. So entstehen kommunikative Verdichtungen um 

bestimmte Themen, die ihrerseits an Skripte anschließen, die sich in der Vergangenheit bewährt 

haben. Luhmann spricht von einem „Vorrat möglicher Themen, die für rasche und rasch 

verständliche Aufnahme in konkreten kommunikativen Prozessen bereitstehen“ (Luhmann 1984: 

224).  

Bei der operativen Vernetzung von Kommunikationen kondensieren für einen Beobachter 

Präferenzen für bestimmte Themen. Manche erweisen sich als anschlussfähiger als andere, die, 

wenn sie für das System keinen weiteren Strukturaufbaugewinn versprechen, dem Vergessen 

überlassen werden. „Das Gedächtnis legt, indem es bestimmte Sinnkondensate favorisiert und 

wiederholt, sich auf einen bestimmten Charakter fest“ (Luhmann 1995b: 46). Dadurch wird auch 

das System seinerseits in der Umwelt als Identität behandelt, ganz so, als wisse man dann, womit 

man es zu tun hat, wenn man von der Partei oder der Politik spricht. Die Irritabilität eines 

Systems für Kommunikationsofferten von außen, hängt von seinen jeweiligen Sinnstrukturen ab, 

aus denen es sich gleichsam formt und von seiner Umwelt abgrenzt. Welche Strukturen in dem 

System dominant sind, das heißt, welche Themen dort vorherrschen, kann von außen per 

definitonem nicht gesteuert werden.  

Das System alleine disponiert über relevante versus irrelevante Themen und behält die 

Erstgenannten zum weiteren Anschluss mit Hilfe von Gedächtnis in Erinnerung; oftmals auch 

mit dem Hilfsmittel geschriebener Texte. Die Systemtheorie spricht dann von „Fixierungen von 

Sinn für wiederholten Gebrauch“ (Krause 2001: 199), und meint damit das Themenmaterial, das 

soziale Systeme sich als vermeintliches Wissen zur Verfügung stellen, um es in konkreten 

kommunikativen Prozessen abrufen zu können. Luhmann konkretisiert: „Wir nennen diesen 

Themenvorrat Kultur und, wenn er eigens für Kommunikationszwecke aufbewahrt wird, 

Semantik“ (Luhmann 1984: 224) – und zeigt damit die hohe Deckungsgleichheit von Kultur und 

Semantik an, welche nicht zuletzt dieser expliziten Nennung ihr eigenes Kapitel in diesem 

Aufsatz verdankt.  

Und Luhmann gibt uns allen Grund, seinen Semantikbegriff aus der Nähe zu betrachten. 

Denn wenn die von ihm unscharf angedeutete Unterscheidung von Themenvorräten allgemein, 

hier mit Kultur benannt, und solchen Themenvorräten, die Semantik heißen sollen, sich nicht 

halten lässt, ist auch die Differenz von Kultur und Semantik nicht länger zu begründen. Was wir 

als Beobachter seiner Überlegungen zur Semantik mit einer Suche nach Kultur bezeichnen 

können, nennt Luhmann seinen Versuch einer Beschreibung des für ihn offenbaren 



 

 

29 

 
 

Vermittlungserfordernisses zwischen Interaktion und Sprache. Zu seinen diesbezüglichen 

Ausführungen merkt er an, dass es sich dabei um eine terminologische Vereinfachung handle, 

die aber Fragen nach „dem Verhältnis von Kultur (bzw. enger: Semantik) und Systemstrukturen 

in der gesellschaftlichen Entwicklung“ (ebd.: 225) ermögliche. Luhmanns Selbstkorrektur an 

dieser Stelle, das Abstellen von Kultur auf Semantik, ist einer der offenkundigsten Hinweise auf 

seinen unsicheren Umgang mit der Kultur innerhalb dieser, wie er selbst sagt, „komplexen 

theoretischen Ableitung“ (ebd.). Seine unscharfen Differenzierungen in diesem Zusammenhang, 

stellen für die Rezipienten des frühen Luhmanns keinesfalls eine Vereinfachung dar. Vielmehr 

verwirrt Luhmann hier noch mit seiner Begrifflichkeit von der »gepflegten Semantik«, der er 

zuschreibt, eine „ernste, bewahrenswerte Variante der Vertextung“ (Luhmann 1980b: 19) zu 

sein, die darüber hinaus die Funktion habe, „die Grenzen des sprachlichen Ausdrucks und die 

Risiken der Formulierung zu kontrollieren“ (ebd.).  

Die »gepflegte Semantik«, läuft dabei schon in ihrer Begrifflichkeit Gefahr, ihrerseits nur 

das zu kondensieren, was als ernsthaft und bewahrenswert bezeichnet wird und damit nicht mehr 

stringent an der systemtheoretischen Prämisse der normativitätsfreien Beschreibung orientiert zu 

sein. Zwar wird das Adjektiv »gepflegt« in späteren Schriften Luhmanns nicht mehr an den 

Semantikbegriff gekoppelt, doch gibt er den Hinweis auf eine Art Höherwertigkeit der Semantik 

gegenüber anderen Kommunikationsstrukturen nicht vollständig auf. Stattdessen wiederholt er 

zunächst seine diesbezüglichen Ausführungen in einer formgenauen Passung zum Kulturbegriff, 

wenn er schreibt: „Ernsthafte, bewahrenswerte Semantik ist mithin Teil der Kultur, nämlich das, 

was uns die Begriffs- und Ideengeschichte überliefert“ (Luhmann 1984: 224).  

In neuerer systemtheoretischer Terminologie können wir formulieren, dass Luhmann auf der 

Suche nach der wechselseitigen Relevanz gesellschaftlich artikulierter Sinnstrukturen auf den 

Semantikbegriff stößt, ohne zu erkennen, dass dieser nicht nur eine, sondern alle kulturellen 

Formen zu umfassen vermag. Es genügt demnach eine einfache Umstellung des 

Semantikbegriffs auf seine Pluralversion, um die zu Semantiken kondensierten Ausdrucksweisen 

der Kommunikation als festgebundene Elemente des Mediums Kultur beschreiben zu können. 

Für unsere Problemstellung bedeutet dies: Semantiken sind kulturelle Ersche inungsformen, die 

das Medium präsentieren, aber nicht identisch mit ihm sind. 

Der Pluralität verschiedener Semantiken versucht Luhmann auch schon in frühem Stadium 

seiner Theorieentwicklung Rechnung zu tragen, wenn er im Zuge seiner Beschreibung der 

gesellschaftlichen Ausdifferenzierung eine „Verlagerung der ernst gemeinten, wichtigen 

Semantik in die Funktionssysteme und deren Systemorientierung“ (Luhmann 1980: 55) 

konstatiert. In der Folge werde gesamtgesellschaftlich, so Luhmann weiter, „die Vorstellung, 



 

 

30 

 
 

gepflegte Semantik sei weltbezogenes Wissen, gesprengt“ (ebd.), was immerhin ein Zugeständnis 

an die Vielfältigkeit semantischer – bzw. in unserer Leseart: kultureller! – Erscheinungsformen 

darstellt. Trotzdem bleiben, da Luhmann die Möglichkeit eines Mediums der Kultur noch nicht 

berücksichtigt, auch viele ihrer Formen zunächst fahrlässig vernachlässigt. Helmstetter 

konkludiert in Hinblick auf Luhmanns Vorhaben, einer großen und auf Weltgesellschaft 

ausgerichteten Theorie: „Solche Phänomene sind für Luhmann nicht begriffswürdig (sie bleiben 

ganz einfach unterhalb der Abstraktionsebene, die seine Theorie der Gesellschaft anpeilt, und 

außerhalb seines Interesses)“ (Helmstetter 1999: 83). Dabei ist es eigentlich die fehlende 

Anwendung einer weiteren Abstraktionsebene auf Kultur, eben die der Medium/Form-

Unterscheidung, die Luhmann hier die Möglichkeiten der Identifikation kultureller 

Erscheinungsformen übersehen lässt.  

Luhmanns Interesse gilt vielmehr den auf Weltgesellschaft zu beziehenden Funktionsweisen 

von Kommunikation allgemein. Denn statt spezifischen Kommunikationsformen in noch 

spezifischeren Systemen, die als Ausdruck ihrer jeweiligen Kultur gewertet werden können, ist 

ihm für das Zustandekommen von Sozialität zunächst nur wichtig, dass überhaupt kommuniziert 

wird. Nehmen wir aber seine Deutung von Kultur als einer „Wiederbeschreibung der 

Beschreibungen, die das tägliche Leben orientieren“ (Luhmann 2000a: 311) ernst, besagt diese, 

dass Kultur ihrerseits ein soziales Phänomen ist, an dem, wenn man es sichtbar machen kann, 

kommunikative Orientierung abgelesen werden kann. Somit spricht Kultur eine Schlüsselfrage 

der Soziologie – auch der Luhmanns! – an, die an ihrer Bedeutung für die Disziplin eigentlich 

keinen Zweifel lassen dürfte.  

Die enge Kopplung von Sozialität respektive an Sinn orientierter Kommunikation und 

Kultur als irgendwie und irgendwo dazwischen geschaltetem Regulativ, erfordert jedoch eine 

analytische Trennschärfe, die Luhmann ohne die Anwendung einer Unterscheidung eines 

allgemeinen Kulturmediums und seinen konkreten, festgebundenen und beobachtbaren Formen, 

wiederholt in Verlegenheit bringt, wenn er z.B. schreibt: „Kultur ist kein notwendig normativer 

Sinngehalt, wohl aber eine Sinnfestlegung (Reduktion), die es ermöglicht, in themenbezogener 

Kommunikation passende und nichtpassende Beiträge oder auch korrekten bzw. inkorrekten 

Themengebrauch zu unterscheiden“ (Luhmann 1984: 224f). Offenbar wird der Kultur also von 

Luhmann eine jede Unterscheidung dirigierende Funktion zugesprochen, deren Ergebnis sich in 

Form von Semantik zeigt, die ihrerseits ein Teil der Kultur, eine Kulturform ist. Jedoch deutet 

Luhmann hier an, dass das ausschlaggebende Moment für eine zu treffende Unterscheidung nicht 

in der Kultur selbst gefunden werden kann, sondern deren Formen erst retrospektiv als das 



 

 

31 

 
 

„kulturgeschichtliche Material, das wir hier Semantik nennen“ (Luhmann 1980a: 7) bezeichnet 

werden kann. 

Die von Luhmann anfangs mit den Adjektiven »gepflegt«, und in späteren Schriften mit 

»bewahrenswert« veredelte Semantik, kann unter dem Gesichtspunkt ihres Ausgesetztseins an 

eine Beobachtung zweiter Ordnung auch erst in der retrospektiven Betrachtung von konstruierten 

Sinnzusammenhängen als solche bezeichnet werden. Die Kultur selbst ist es, die ihre jeweiligen 

Formen hervorbringt. Damit wird Luhmann aus dem Verdacht seines normativen Moments bei 

der Benennung von kondensierten Sinnstrukturen wieder befreit. Offenbar geht es ihm nicht um 

eine, der Operation quasi im ersten Schritt vorausgeschaltete und a priori gültige qualitative 

Unterscheidung, sondern um den Versuch, thematische Verdichtungen, Kondensate der 

Kommunikation zu benennen, die aufgrund ihrer bewährten Wiederholung auf sich aufmerksam 

machen können. Wobei dieser Versuch aufgrund der in die Benennung miteingeflossenen 

Interpretation des Autors als unglücklich gewertet werden muss.  

Eine übergreifende Semantik kann demnach trotz der Potenzialität, 

Kommunikationsvorgänge in Richtung auf Wahrscheinliches und Bewährtes steuern zu können, 

nur ein Teil der Kultur sein. Kultur bedeutet immer auch die Möglichkeit, zu akzeptieren oder 

abzuweichen, auch die andere Seite der angebotenen Form betonen und präferieren zu können. 

Es bleibt deshalb eine schwierige Frage, was das ausschlaggebende Moment für eine bestimmte 

Entsche idung innerhalb eines »kulturellen« Kontextes ist, denn: „Die Kraft der Selektion liegt 

nicht in einer kausalgesetzlichen Mechanik, auch nicht im design oder in der Kontrolle der 

Komplexität; sie ergibt sich daraus, daß es um an sich unwahrscheinliche Ordnungsmuster geht, 

die trotzdem, aber nur unter Bedingungen, wahrscheinlich funktionieren“ (Luhmann 1984: 588). 

Eine Bewährung des Operierens mit unterstellten Identitäten geht ihrerseits in die Struktur 

thematischer Verdichtungen ein und verlängert diese in der Zeitdimension.  

In den Worten Luhmanns wiederholt, liest sich das beschriebene Prozessieren von Kultur so: 

Die in und durch Gesellschaft „unaufhörlich stimulierte Kommunikation wird dann im Meer der 

sinnhaft angezeigten Möglichkeiten Verständigungsinseln bilden, die als Kultur im weitesten 

Sinne das Sicheinlassen auf, und das Beenden von, Interaktion erleichtern. Kulturformen, später 

vor allem die Kommunikationstechniken der Schrift und des Buchdruckes, sind nicht mehr 

interaktionsspezifisch festgelegt und ermöglichen gerade dadurch, daß sich in der Gesellschaft 

sinnspezifische Interaktionssysteme ausdifferenzieren“ (ebd.: 568).  

Bisher haben wir sinngemäß mit Luhmann festhalten können, dass die 

Spezifikationsmöglichkeiten der Sprache den „Aufbau hochkomplexer 

Kommunikationsstrukturen, also einerseits das Komplexwerden und Wiederabschleifen 



 

 

32 

 
 

sprachlicher Regeln selbst und anderseits den Aufbau sozialer Semantiken für die situative 

Reaktivierung wichtiger Kommunikationsmöglichkeiten“ (Luhmann 1999b: 110) erlaubt. Dieses 

komplexe Zusammenspiel beschreibt Luhmann treffend als einen „doppelseitigen Prozeß des 

Kondensierens und Konfirmierens“ (Luhmann 1991: 109), der einen Effekt hervorbringt, der die 

Welt für den prozessierenden Beobachter einerseits durch das Arbeiten mit Identitäten als 

vertraut erscheinen lässt: Man redet von Kultur, also weiß man, worum es geht. Andererseits 

entzieht sich das als Identität behandelte Wissen um den Gegenstand einem genau definierten 

Zugriff: Man redet von Kultur, kann aber die vielfältigen, unterschiedlichen Beiträge zu diesem 

Thema unmöglich alle überblicken und berücksichtigen. Man weiß, worüber man redet und man 

weiß es doch nicht. „Das semantische „Material“ des rekursiven, wiederholend-

konfirmierenden Prozesses wird unscharf, füllt sich mit Verweisungen auf anderes, zwingt alles 

weitere Operieren zur Selektivität – aber garantiert auf genau diese Weise auch, daß es 

weitergeht“ (ebd.). Damit ist die Struktur der Autopoiesis um einen weiteren Aspekt erweitert 

beschrieben. Offenbar braucht das System dieses Moment prozessierter Unsicherheit als Motor 

für sein fortlaufendes Operieren. Die endgültige und definitive Identität aller Identitäten zu 

finden, wäre für jedes Kommunikationssystem das operative Ende. Somit könnte Kultur mit 

ihrer offen gelassenen Definitionsunschärfe das Öl dieses Motors sein. Sie umfasst die Einheit 

der Differenz von Konsens und Dissens; auch was ihre eigene Beschreibung betrifft. Deshalb 

kann konkludiert werden, dass die Definition von Kultur in ihrer Undefinierbarkeit gesucht 

werden kann, wie auch das Konzept operativer Geschlossenheit aufzeigt: Es lassen sich keine 

unhinterfragbaren Identitäten im Sinne von letzten Wahrheiten zeitlos in der Kommunikation 

behaupten. Das Wissen um die Kontingenz aller Identitäten zeigt uns die Paradoxie und ihre 

gleichzeitige Entfaltung in der alltäglichen Kommunikation. Schließlich funktionieren Gespräche 

über Kultur ja doch irgendwie immer wieder. Und zum Glück so schlecht, dass man sich immer 

wieder darüber unterhalten kann. 

  

 

4.4. Selbstbeschreibung 
 

Die Gedächtnistheorie Luhmanns erlaubt uns im Folgenden, „Selbstbeschreibungen als eine 

Art Reproduktion des Systemgedächtnisses“ (Luhmann 2000b: 442) in Form eines Textes oder 

funktionaler Äquivalente eines Textes zu begreifen, mit denen das System sich identifiziert. Die 

hier vorgestellte These ist demnach auch eine konsequente Fortführung des bisher Gesagten und 

lautet, dass in Selbstbeschreibungen das kondensiert, was ein System mithilfe seines 

Gedächtnisses und an Sinn orientierter Semantik als Kulturformen hervorbringt. Stehen die 



 

 

33 

 
 

Selbstbeschreibungen von Systemen also tatsächlich synonym für deren Kultur? Unter den hier 

zu zeigenden Bedingungen einer weiteren Differenzierung von Kultur, könnte dies zumindest für 

Selbstbeschreibungen gelten, die berücksichtigen, dass ihre Perspektive nur eine unter vielen ist. 

Das heißt, die Selbstbeschreibung eines Systems muss, will sie ihrem eigenen Anspruch 

genügen, der Tatsache Rechnung tragen, dass sie die Figur eines »re-entry« vollziehen muss, 

indem sie sich in sich selbst beschreibt. Die Selbstbeschreibung, mit der sich das System selbst 

zum Thema macht, also reflexiv wird, wird immer auch die systemeigene Beschreibung anderer 

Systeme beinhalten. „Kultur kann durchaus so verstanden werden, daß die Selbstbeschreibung 

die Beschreibung der Welt, in der sie stattfindet [also auch  Umwelt in Form anderer Systeme],  

keineswegs ausschließt, vielmehr über die Unterscheidung von Selbstreferenz und 

Fremdreferenz gerade einbezieht“ (Luhmann 1999b: 881).  Das System selbst muss die 

Beobachtung seines Beobachtens und die Beschreibung seiner Beschreibungen leisten. Für 

soziale Systeme gilt dabei, dass ihre Selbstbeschreibungen fast zwangsläufig mehrere Lösungen 

generieren. „Das System tendiert zur »Hyperkomplexität«, zu einer Mehrheit von Auffassungen 

seiner eigenen Komplexität“ (ebd.: 876).  

Jede Selbstbeschreibung muss demnach ihre kontingente und perspektivisch bedingte 

Ausschnitthaftigkeit thematisieren, wodurch sie immer auch auf die andere Seite der Zwei-

Seiten-Form, auf den »unmarked space« aufmerksam macht. „Eine Selbstbeschreibung kann gar 

nicht anders als: etwas bezeichnen und anderes im Unbezeichneten lassen. Sie legitimiert und 

delegitimiert sich selbst in einem Zuge. Dies kann zwar noch bemerkt, aber nicht »aufgehoben« 

werden; denn das Bemerken ist nur noch autologisch möglich, es vollzieht selbst die Differenz, 

die es bemerkt“ (ebd.: 871). Das sich selbst beschreibende System findet sich somit immer auf 

der einen Seite der Differenz, die es selbst erzeugt hat, und kann demnach nie einen Anspruch 

auf Vollständigkeit seiner Selbstbeschreibung gewährleisten. „Eine Selbstbeschreibung kann die 

Intransparenz des Systems für sich selbst nicht beseitigen“ (Luhmann 2000b: 417), sondern 

ihren »blinden Fleck« bestenfalls akzeptieren und durch die Berücksichtigung auch anders 

möglicher Selbstbeschreibungen verschieben.  

„Alle Produkte von Selbstbeschreibungen müssen, auch wenn sie dem auf semantischer 

Ebene widersprechen, als kontingent behandelt werden; und vor allem: als selektiv und völlig 

unfähig, die Gesamtheit dessen, was im System vor sich geht, im Systemgedächtnis 

aufzubewahren und zu repräsentieren“ (Luhmann 1995c: 394). Worin besteht demnach die 

Funktion von Selbstbeschreibungen? Zunächst einmal bestätigt sich das System mit der 

Möglichkeit zur Selbstbeschreibung seine eigene Existenz, indem es die Unterscheidung von 

Selbstreferenz und Fremdreferenz aktualisiert. Auf der Ebene der Systemtheorie Luhmanns wird 



 

 

34 

 
 

„Selbstbeobachtung zur notwendigen Komponente autopoietischer Reproduktion“ (Luhmann 

1984: 64) erklärt, durch die Elemente gleicher Art einander überhaupt erst erkennen und 

aneinander anschließen können. Diese Grundannahme des Autopoiesis-Konzepts meint, dass 

„operatives Unterscheiden [...] nur auf der Ebene der Elemente möglich [ist], und dies nur so, 

daß der Beobachter über eine Beschreibung verfügt, die die Selbstreferenz der Elemente 

mitvollzieht und dadurch ihre Zugehörigkeit zum System in Differenz zur Umwelt erkennbar 

werden läßt“ (ebd.: 548). In prozessierender Selbstbeobachtung verarbeitet das System 

Informationen zu Selbstbeschreibungen, indem es das fixiert, über was im System kommuniziert 

wird. Durch diesen operativen Vollzug der System/Umwelt-Unterscheidung thematisiert bzw. 

behauptet das System seine eigene Ident ität; es asymmetrisiert sich selbst. In Abgrenzung zu 

seiner Umwelt rechnet es sich selbst bestimmten Themen zu und „reflektiert seine eigene Einheit 

als Bezugspunkt für Beobachtungen, als Ordnungsgesichtspunkt für ein laufendes Referieren“ 

(Luhmann 1999b: 880), welches sich zu strukturbeschreibenden Texten verdichtet. Diese Texte 

erlauben dem System eine, bei weiterem Ausbau zunehmend deutliche Kontrastierung seiner 

eigenen Strukturen und denen der beobachteten Umwelt. „Die Selbstbeschreibung ist [...] ein 

Prozeß, der sich selbst artikulieren und modifizieren kann und der dafür eine Semantik 

entwickelt, mit der das System bewußt operieren kann“ (Luhmann 1984: 361). Möchte man die 

Kultur eines Systems kennen lernen, so können wir hieraus schlussfolgern, muss man sich seine 

spezifischen operativen Unterscheidungen ansehen, mit denen es sich selbst beobachtet und 

beschreibt. 

Wenn wir den Zusammenhang von Gesellschaft und Kultur herausstellen wollen, müssen 

wir uns den spezifischen Semantiken der gesellschaftlichen Selbstbeschreibung widmen, welcher 

Luhmann zuschreibt, einen Begriff der Kultur erfunden zu haben, um sich selbst einen Namen zu 

geben. „Seit dem Ende des 18. Jahrhunderts besetzt der Begriff der Kultur den Platz, an dem 

Selbstbeschreibungen reflektiert werden. Kultur im modernen Sinne ist immer die als Kultur 

reflektierte Kultur, also eine im System beobachtete Beschreibung“ (Luhmann 1999b: 880). Die 

Selbstbeschreibung selbst wird zum Thema der Selbstbeschreibung, und die Gesellschaft kann 

sich als ein sich selbst beschreibendes System beschreiben, das um die Pluralität ihrer 

Selbstbeschreibungen weiß. „Kultur ist nach all dem ein Doppel, sie dupliziert alles, was ist. 

Dabei formuliert sie ein Problem der Identität, das sie für sich selbst nicht lösen kann – und 

eben deshalb problematisiert“ (Luhmann 1995b: 41f). Mit der analog zur Einführung des 

Kulturbegriffs stattfindenden modalen Umstellung von Gleichheit auf Vergleichbarkeit, muss die 

„Logik des Beobachtens und Beschreibens [..] dann von monokontexturalen auf polykontexturale 

Strukturen umgestellt werden“ (Luhmann 1999b: 1094). Die individuell präferierten Referenzen, 



 

 

35 

 
 

Ideen und Orientierungen machen  gesamtgesellschaftlich konvergierende Ideen zunehmend 

unwahrscheinlich – was seinerseits wiederum als Idee evoluieren könnte.31 So stellt auch 

Luhmann die Frage, ob sich „das, was auf diese Weise semantisch zusammengekommen ist, als 

alltagsfähige, operative Selbstbeschreibung der Gesellschaft“ (Luhmann 1984: 586f) eigne, um 

der Antwort selbst vorausgreifend anzuschließen, dass diese, „wenn sie nicht eindeutig »nein« 

lautet, jedenfalls skeptisch ausfallen“ (ebd.: 587) müsse. 

 Die moderne Gesellschaft beschreibt sich in Krisen-Slogans32 vom scheinbaren 

»Sinnverlust«, dem vermeintlichen »Werteverfall«, der eigenen »Unregierbarkeit« und 

Ähnlichem, um ein Verständnisproblem ihrer eigenen Konstitution als immerhin erkanntes 

Problem handhaben zu können. Nämlich, dass „keine Gesellschaft sich selbst mit ihren eigenen 

Operationen erreichen kann. Die Gesellschaft hat keine Adresse“ (Luhmann 1999b: 866). Um 

diese Problematik als anschlussfähig in der Kommunikation zu halten, erfindet die Gesellschaft 

ständig neue Selbstbezeichnungen, um sich trotz Polykontexturalität und Komplexitätszuwachs 

begrifflich zu fassen. Informations-, Wissens-, Konsum-, Spaß-, Dienstleistungs- und 

Mediengesellschaft, sind nur einige der Namen, mit denen sich die Gesellschaft in den letzten 

Jahren etikettiert hat. „Gesellschaften brauchen offenbar diese Selbstbeschreibungen, um sich 

ihrer gegenwärtigen Form zu vergewissern“, bemerken Marcus S. Kleiner und Hermann 

Strasser (2003: 10) und referieren damit an die an jeden Sinn gekoppelte Zeitdimension, der sich 

auch jede Selbstbeobachtung fügen muss. Kultur ist durch ihre Dynamik gekennzeichnet, ändert 

sich im Kontext der Sach-, Zeit- und Sozialdimensionen fortlaufend entsprechend den aktuellen 

Anforderungen und Möglichkeiten. Trotzdem wird, wenn von Kultur gesprochen wird, meist 

von einer zumindest relativen Stabilität ausgegangen. Luhmann bemerkt dazu: „Um [...] Sinn 

zeitübergreifend konzentrieren zu können, müssen Selbstbeschreibungstexte sich selbst 

einschließen, also autologisch konzipiert sein. Das wird jedoch zumeist nicht offen gesagt, 

sondern in kategorischen Formulierungen oder in schlichten Tatsachenfeststellungen versteckt, 

um Gegenmeinungen gar nicht erst aufkommen zu lassen“ (Luhmann 2000b: 423). Das heißt, 

kulturelle Identitäten werden in geradezu ontologischer Manier behauptet, um ihre eigene 

Störanfälligkeit wenigstens über einen gewissen Zeitraum negieren zu können. Die 

Kommunikation bietet sich somit eine zumindest temporär gültige Orientierungshilfe. Man kann 

                                                 
31 Was im Prinzip schon überall dort geschieht, wo von gesellschaftlicher Polykontexturalität gesprochen wird, um 
die Heterogenität der Beobachtungsperspektiven und ihrer Entscheidungsprämissen zu beschreiben.  
„Polykontexturalität steht somit für den Verzicht auf die Unterstellung einer Einheit für alle Beobachtungen bzw. 
einer Möglichkeit ihrer Letztabsicherung“ (Krause 2001: 185). 
32 Vgl. Luhmann (1984: 587). Luhmann geht sogar so weit zu sagen: „Die Krise, das »ist« die Gesellschaft“ (zitiert 
nach Baecker 2003: 139). 



 

 

36 

 
 

vermuten, dass in diesem Rekurrieren der Kultur auf ontologische Hilfsmittel ein Grund für 

Luhmanns Skepsis bezüglich ihrer Brauchbarkeit innerhalb seiner Systemtheorie liegt. 

Wir konstatieren hier ein gesellschaftliches Operieren mit vermeintlichen Identitäten, welche 

u.a. in Form von Selbstbeschreibungssemantiken auftreten. Neu an dieser Perspektive ist nun, 

dass die sich selbst voraussetzende Kultur ihrerseits die Beobachtung zweiter Ordnung als ihre 

mögliche Identität unterstellt, was bedeutet, dass es möglich wird, zwei Ebenen der Kultur zu 

identifizieren. Zum einen haben wir es mit einer alles kontingent setzenden 

Vergleichsperspektive zu tun; zum anderen muss diese Perspektive ihre eigene Identität 

behaupten und löst diese paradoxe Figur vorerst, indem sie sich den Namen Kultur gibt. Diese 

Lösung ist jedoch nur immer bis zu dem Moment wirksam, bis sie sich selbst als kontingent 

erkennt, also die Kultur von der Kultur in ihrer Identität in Frage gestellt wird. Dies geschieht in 

der Kommunikation ständig. Jede neue Identitätsbehauptung ruft dabei ihre zweifelnde 

Gegenmeinung hervor und muss sich dazu des Rückgriffs auf gleichzeitig schon wieder 

kontingent gestellte Identitäten bedienen. Gerade das zeichnet Kultur aus: sie erscheint als ein 

dynamisches Wechselspiel des sich über Formen bestätigenden Mediums mit ihrer gleichzeitigen 

Bedingung von Beobachtbarkeit und Unbeobachtbarkeit. 

Wenn Luhmann behauptet, dass das Verständnis dessen, was mit Selbstbeschreibung 

gemeint ist, durch den Begriff der Kultur verhindert wird,33 soll hier das Gegenteil gezeigt 

werden, nämlich, dass die Kultur dazu in der Lage ist, ihre eigene Paradoxie zu entfalten, indem 

sie sich auf zwei Ebenen identifiziert: auf der des Mediums und der seiner Formen, die einander 

wechselseitig bedingen. Wir haben es hier mit einem Wiedereintritt, mit einem »re-entry« der 

Kultur in ihre Formen zu tun, denn als Untersche idung von loser und fester Kopplung ist das 

Medium selbst eine Form, deren besonderer Sinn darin besteht, dass sie in sich selbst 

hineinkopiert werden kann. „Die Doppelverwendung des Formbegriffs soll festhalten, daß es 

sich dabei um eine auflösungsbedürftige Paradoxie handelt, nämlich um die Beobachtung, daß 

die in sich hineincopierte Form dieselbe und nicht dieselbe ist, je nachdem, ob man dieses 

Hineincopieren als identische und als nicht-identische Reproduktion sieht. Und gemeint ist mit 

re-entry immer beides“ (Luhmann 2000c: 31f). In der Folge kann sich die Kultur selbst immer 

wieder zum Thema machen, ohne Letztantworten im Sinne einer endgültigen singulären Ident ität 

angeben zu müssen. Ein als Kultur behauptetes Thema ist Kultur und ist es gleichzeitig nicht. 

Die Medium/Form-Unterscheidung ermöglicht, dass beides richtig ist. Was wir beobachten, sind 

die Erscheinungsformen einer Kultur, deren Medium unsichtbar bleibt, sich aber darüber 

bestätigt, dass es sich in seinen verschiedenen Formen beobachten und beschreiben kann. „Die 

                                                 
33 Siehe Luhmann (1995c: 397f). 



 

 

37 

 
 

Selbstbeschreibung errichtet eine Grenze innerhalb der Grenze, einen »frame« im »frame« des 

Systems; aber genau diese Differenz führt dazu, dass Selbstbeschreibungen irritierbar bleiben 

und von innen heraus dynamisch werden“ (Luhmann 1995c: 401). Dabei kann das System um 

den Status seiner störanfälligen und simplifizierenden34 Selbstbeschreibung wissen, denn „alle 

textförmigen Selbstbeschreibungen sind hochgradig verletzlich, suggerieren geradezu 

Zweitgedanken, und diese Verletzlichkeit kann durch Differenzierung von offiziöser und 

zynischer, von markierender und durchschauender Kommunikation aufgefangen werden“ 

(Luhmann 2000b: 437).  

Wenn Luhmann behauptet, dass mit dem Kulturbegriff nur eine relativierende 

Untersche idung zwischen objektiver und subjektiver Kultur möglich wird, die auf Individuen 

oder Gruppen zugerechnet wird, hat er damit Recht und Unrecht gleichermaßen. 35 Perspektiven 

behandeln ja bekanntlich immer beobachtungsabhängige Relationen. Und die Verwendung der 

Bezeichnungen von entweder Medium oder Form, sind, wie gezeigt, auch immer 

perspektivenabhängig. So weit stimmt Luhmanns Einschätzung der mit dem Kulturbegriff 

bezeichneten Möglichkeiten; sie ist jedoch unvollständig. Denn was er in seiner wenig 

optimistischen Einschä tzung analytischer Zusatzgewinne scheinbar vollkommen übersieht, oder 

zumindest unterschätzt, ist die damit erklommene Höhe einer Einsicht in die Einsicht der 

Perspektivenabhängigkeit. Die Kultur ist durch Selbstthematisierung zu einer 

Reflexionssteigerung fähig, die sie auf einer Metaebene als Form und Medium ihrer selbst 

gleichzeitig erscheinen lässt.   

Mit dieser schwierigen, da erneut auf eine Paradoxie hinauslaufenden theoretischen 

Herleitung, ist es uns möglich, die von Luhmann identifizierten sozialen Systeme so zu 

beschreiben, dass wir deren Selbstbeschreibungen als konstitutiv für ihre Operationsstrukturen 

und umgekehrt berücksichtigen. Dabei können diese Beobachtungen und Beschreibungen von 

uns nicht einfach wiederholt werden. „Sie sind, wenn beobachtet, in der Wiederholung als 

Beobachtete bereits wieder andere, müssen aber, um andere sein zu können, Identität 

prätendieren. Identitäten können also nur im Wechsel des Beschreibungskontextes kondensieren; 

sie können sich nur behaupten, wenn sie im Vollsinne mit sich selbst nicht identisch sind“ 

(Luhmann 2000c: 321).  

Als gesellschaftsbeschreibende Theorie ist die Soziologie sich ihrer reflexiven Rolle 

innerhalb dieses größten aller Sozialsysteme, der aus allen Kommunikationen  bestehenden 

Gesellschaft, selbstverständlich bewusst, und muss demnach ebenso berücksichtigen, dass sie 

selbst zu einem Teil des von ihr zu beschreibenden Gegenstandes wird. Die Systemtheorie 
                                                 
34 Vgl. Luhmann (2000b: 418). 
35 Vgl. Luhmann (1995c: 398). 



 

 

38 

 
 

versucht dem gerecht zu werden, indem sie die Gesellschaft in verschiedene Teilsysteme 

differenziert und dabei berücksichtigt, dass sie selbst aus einem dieser Systeme, nämlich dem 

Wissenschaftssystem, beobachtet. Der vorliegende Aufsatz behauptet, dass es der Kultur der 

Gesellschaft entspricht, über ihren Kulturbegriff divergierende Definitionen zu produzieren, 

deren kleinster gemeinsamer Nenner in einer Akzeptanz der Medium/Form-Unterscheidung 

liegen könnte. Selbstbeschreibungen sind dieser These zufolge solche Kulturformen, die das 

Medium bestätigen, da sie sich gewissermaßen erst aus dessen Möglichkeiten generieren. Wenn 

wir aus der Wissenschaft heraus die Welt, ihre Systeme und Subsysteme beschreiben, wird in 

den Beschreibungsformen die kulturelle Identität des Wissenschaftssystems gewissermaßen 

analog mitgeführt, wird die pluralistische Selbstbeschreibung des wahrheitssuchenden 

Wissenschaft ssystems mit den uns möglichen Ausdrucksformen synchronisiert und reproduziert, 

wie wir aufgrund der selbstreferentiellen Funktionsweise der Autopoiesis wissen können. Denn 

wie Luhmann sagt, „sind auch Weltbeschreibungen immer Ausformulierungen der 

Fremdreferenz spezifischer Systeme und folglich abhängig davon, wie über Selbstreferenz 

disponiert wird (Luhmann 1999b: 754). Mit anderen Worten: wie ein System seine Umwelt 

beschreibt, sagt meist mehr über das betreffende System als über dessen Umwelt aus.  

Mit dem Übergang zu funktionaler Differenzierung  stellt sich die Gesellschaft auf ihre 

zunehmende Komplexität ein, indem sie diese einerseits durch exklusive Problembetreuung der 

zuständigen Funktionssysteme in Ausschnitten reduziert, dabei aber gleichzeitig weiteren 

Komplexitätsaufbau in der spezialisierten Bearbeitung eben dieser Problemstellungen 

ermöglicht. „In der Praxis entsteht damit ein Bedarf für Entscheidungsregeln, die festlegen, 

unter welchen Bedingungen der Wert bzw. der Gegenwert richtig bzw. falsch zugeordnet ist. Wir 

nennen solche Regeln Programme“ (Luhmann 1999b: 750). Diese stehen in einem 

komplementären Verhältnis zu den binären Präferenzcodes; Beispiele für Programme sind etwa 

Gesetzestexte im Bereich des Rechts, Theorien/Methoden in der Wissenschaft, Budgetierungen 

in der Wirtschaft oder parteienspezifisch formulierte Ziele im Politiksystem. Mithilfe von 

Programmen ist es möglich, weitere Systemdifferenzierung auszubilden. Es formen sich 

Organisationen um Programme, welche die Kontingenz der an einem Präferenzcode orientierten 

Entscheidungsmöglichkeiten berücksichtigen und in ihrer Vielfalt aufzeigen. So wird im 

Politiksystem nach wie vor versucht, mithilfe von Macht kollektiv bindende Entscheidungen 

durchzusetzen. Verschiedene Parteienorganisationen versuchen anhand ihrer Programme, den zu 

diesem Zweck realisierbaren Möglichkeitenbereich abzubilden. Wirtschaftsorganisationen 

operieren strikt nach ihrem Präferenzcode von »Zahlung/Nichtzahlung« und beschreiben sich 

entlang ihrer jeweiligen Programme in ihrer strategischen Ausrichtung.  



 

 

39 

 
 

Programme sind demnach Selbstbeschreibungstexte von Organisationen, mit deren Hilfe sie 

sich als identisch darstellen. Und zwar sowohl nach innen als auch nach außen. 

Interessanterweise rekurrieren Organisationen bei der Benennung von sowohl intern als auch 

extern beobachteten Programmen gerne auf den Kulturbegriff. Es entspricht der Kultur von 

Organisationen, sich mit an ihren Programmen ausgerichteten Selbstbeschreibungen zu versehen, 

denen man den Namen »Organisationskultur« gibt. „Organisationen benutzen ihre 

Selbstbeschreibungen, um ihre individuelle Besonderheit in einer Terminologie herauszustellen, 

die, wie man hofft, allgemeine Anerkennung findet“ (Luhmann 2000b: 438). Es kann sich 

demnach wohl keine Organisation leisten, auf die Behauptung einer eigenen Organisationskultur 

zu verzichten, ohne sich dem Vorwurf auszusetzen, dann nicht wissen zu können, womit sie es 

bei sich selbst zu tun hat. Selbstbeschreibungen, Programme, Organisationskulturen definieren 

die Grenzen ihres Systems über an ihnen orientierte Entscheidungen; aktualisieren mit jeder 

Operation erneut die Unterscheidung von Selbst- und Fremdreferenz, um sich ihre Identität zu 

bestätigen. Denn Organisationen haben keinen Körper, sie bestehen aus Texten, aus in allen 

Operationen mitkommunizierter und sich reproduzierender Organisationskultur. Die 

Funktionsweise von Organisationskultur entspricht dabei Luhmanns Beschreibung der 

Programme und deren „Funktion, die Verantwortung im Maße der Vorgaben auf den 

Programmierer zu verschieben; und zugleich mit der Verantwortungsverschiebung einen Modus 

rationaler Begründung zur Verfügung zu stellen. Auf diese Weise wird Rationalität an 

Entlastung von Verantwortung gekoppelt“ (ebd.: 173). Wobei der »Programmierer« offenbar 

zunächst im Dunkel bleibt, eventuell an Personen aus Vorstands- und Führungsetagen 

festgemacht wird. Mit den Mitteln der Systemtheorie können wir jedoch wissen, dass, da die 

Organisation sich, wie jedes soziale System, ausschließlich aus Kommunikationen konstituiert, 

bei dem »Programmierer« nur um die Organisation selbst handeln kann. Und noch eine 

Ableitung weiter, kommen wir wiederum zu dem Schluss, dass soziale Systeme sich ihre 

Kulturen demnach selbst schaffen. 36 Egal in welche Richtung wir die herangezogenen 

Gleichungen auflösen, das Ergebnis wird immer auf die Paradoxie einer sich selbst 

voraussetzenden Kultur hinauslaufen, die erst im Wechsel ihrer Formen sichtbar wird. Und diese 

Formen werden von jedem sozialen System zur Unterscheidung von Selbst- und Fremdreferenz 

benötigt, weshalb es Erinnerungsmechanismen an die eigenen Formen installiert: Gottesdienste, 

Begrüßungsrituale, Gerichtsverhandlungen, Kunstausstellungen, politische Wahlen oder 

                                                 
36 Siehe hierzu auch Dirk Baecker (2001), der unter Berufung auf die Studien des Kultursemiotikers Juri Lotmann 
zu vergleichbaren Ergebnissen kommt, wenn er Kultur als Programme managendes Gedächtnis beschreibt: „Die 
Kultur bestätigt das Programm – und setzt es in Klammern, verunsichert es, löst es auf oder wandelt es ab“ (ebd.: 
157). 



 

 

40 

 
 

Pferderennen sind Beispiele für Formen des Umgangs mit der Erinnerung an die eigene Kultur. 

Luhmann bestätigt die hier vorgestellte These der Nähe von Kultur und Selbstbeschreibung, 

wenn er schreibt, die Funktion von Selbstbeschreibungstexten liege darin, „die laufend 

anfallenden Selbstreferenzen zu raffen, zu bündeln, zu zentrieren, um damit deutlich zu machen, 

dass es immer um dasselbe „Selbst“, immer um ein mit sich identisches System geht“ (ebd.: 

421). Und weiter sogar: „Die Selbstbeschreibung dient dem System als „offizielle 

Gedenkkultur““ beruft sich Luhmann (ebd.: 421f) auf eine Formulierung von Renate 

Lachmann. 37 Die Kultur braucht diese semantischen Formen, um sich anhand ihrer 

Beobachtungen beschreiben und fortsetzen zu können. Die immer wieder aufs Neue an ihre 

eigenen Antworten anschließende Selektionsfrage, bleibt dabei nur in einer ihrerseits zirkulären 

Art zu beschreiben. Könnten wir an die Kultur die Frage adressieren, wie sie das 

Selektionsproblem löst, müsste die Antwort in etwa lauten, dass sie nicht wissen könne, wie sie 

darüber denkt, solange sie nicht gehört hat, was sie dazu zu sagen habe. 

 

 
5. Resümee  

 

Unabhängig von seiner Definitions(un)genauigkeit geht die gesellschaftliche 

Kommunikation scheinbar unbeschwert und großzügig mit der Anwendung des Kulturbegriffs 

um. In verschiedensten Kontexten wird er bemüht, um Beobachtungsgegenstände zu bezeichnen, 

die oftmals unter dem Namen von Bindestrich-Kulturen anschlussfähige Semantiken für die 

Autopoiesis sozialer Systeme stellen. Wir konnten zeigen, dass solche ident itätssuggerierenden 

Konstrukte offenbar notwendig sind, um andernfalls unendlich wiederholende 

Reflexionsschleifen erfolgreich durchbrechen zu können. Erst eine Wissenschaft, die auf der 

Suche nach Wahrheiten auch ihre eigene Reflexivität reflektieren muss, stößt bei der Analyse 

von Kultur auf deren eigene Voraussetzung – und wundert sich. Denn sie muss entgegen ihrer 

fortschrittlich orientierten Zukunftsausrichtung wieder einen Schritt zurücktreten, um zu 

erkennen, dass sie in einen Spiegel schaut, der nicht etwa die Sicht auf eine dahinter liegende 

»Letztwahrheit« verstellt, sondern neue, zirkuläre Fragen bietet, die der Komplexität von Welt in 

ihrer Beschreibung gerechter werden als teleologische Final-Antworten. »Wozu Kultur?« ist 

demnach keine Frage, die eine explizite Antwort einfordert, sondern diese bereits durch ihre 

Aktualisierung impliziert: Denn nur wo im Kulturmodus der Beobachtung zweiter Ordnung 

verglichen wird, kann überhaupt nach dem »Wozu« von Kultur gefragt werden. 

                                                 
37 Vgl. Lachmann (1990: 10). 



 

 

41 

 
 

Wir können den Mantel der Kultur nicht an der Garderobe abgeben und uns vom Logenplatz 

der Soziologie aus als unbefangene Beobachter des Theaterstücks »Gesellschaft« verstehen. Als 

Teil der Gesellschaft ist auch die soziologische Kommunikation immer von Kultur begleitet und 

kann diesem Umstand nur insofern versuchen gerecht zu werden, als dass sie ihn in ihrer 

Selbstbeschreibung mitkommuniziert, ihre ausschnittha fte Perspektive explizit betont und ihren 

blinden Fleck nicht als Makel, sondern als komplexitätsadäquate Einsicht in Grenzen vertritt. 

Dies leistet die Systemtheorie von Niklas Luhmann. Statt sich jedoch auf eine besche idene 

Demutsgeste vor der eigenen Unzulänglichkeit zu limitieren, muss die Theorie Profil beweisen, 

muss trotz ihrer kontinuierlichen Kontingenzbetonung ihre Vorteile gegenüber anderen 

Perspektiven herausstreichen, wenn sie fortgesetzte Anschlussfähigkeit innerhalb des 

Wissenschaftssystems für sich beanspruchen möchte. Gerade wissenschaftlichen Theorien, das 

wusste auch Niklas Luhmann nur zu genau, ist dabei eigen, dass sie irgendwann überholt 

werden. Doch bis sie zu Klassikern werden, deren Wert nur noch historisch gewürdigt wird, 

müssen sie zum Nachdenken anregen, sollen sie Fragen bei ihrem Publikum aufwerfen, die ohne 

die Theorie nicht gestellt worden wären. Theorie soll und muss provozieren, will sie die 

Kommunikation erreichen. 

„Man publiziert – nicht um zu belehren, sondern um beobachtet zu werden“ reflektiert 

Luhmann (1992: 83) die eigene Position. Und dass seiner Theorie die gewünschte 

Aufmerksamkeit zuteil wird, bestätigen die zahlreichen wissenschaftlichen Texte, die sich 

fortgesetzt mit seinem Theorienachlass beschäftigen. Auch die hier vorgestellte Arbeit hat 

versucht, einen kleinen Ausschnitt aus Luhmanns Theorielandschaft aufzubereiten, indem eine 

seiner vielen Provokationen aufgegriffen und auf ihre Durchhaltefähigkeit gegenüber den 

eigenen Postulaten geprüft wurde. Dazu wurden vier Begriffe ident ifiziert, denen nachgewiesen 

werden konnte, dass sie im Theoriedesign Luhmanns synonym für den Kulturbegriff verwendet 

werden. Dabei zeigte sich, dass trotz eindeutiger Zugeständnisse Luhmanns an deren 

Substitutionsfunktion, keiner dieser Begriffe alleine das Kulturphänomen inhaltlich abzudecken 

imstande ist. Als Begründung hierfür konnte anhand der Medium/Form-Unterscheidung gezeigt 

werden, dass auch der Kulturbegriff mehrere Ebenen seiner selbst abbildet; es somit keine Eins-

zu-eins-Entsprechung seiner Abstraktion in konkreten kulturellen Erscheinungsformen geben 

kann. Vielmehr geht es offenbar um ein Zusammenspiel, ein reziprokes Verhältnis jener hier 

benannten Begrifflichkeiten, für die der Kulturbegriff als eine Art Sammelbegriff dienen kann. 

Neben »Sinn«, »Gedächtnis«, »Semantik« und »Selbstbeschreibung«,  denen meist ohne 

schwierige Beweisführung nachzuweisen war, dass Luhmann ihnen ihre Vertretungsrolle für 

Kultur sogar unmittelbar attestiert, ließen sich noch weitere Begrifflichkeiten in Luhmanns 



 

 

42 

 
 

Theoriedesign identifizieren, denen ein vergleichbares Potenzial im Hinblick auf die hier 

vorgestellte Substitutionsthese unterstellt werden könnte. Die »Kontingenz«, die »Paradoxie« 

sowie der Begriff des »re-entry« scheinen in den Luhmannschen Beschreibungen ebenfalls das 

abzubilden, wofür auch die Kultur in ihrer paradoxen Einheit von Medium und Formen steht. An 

dieser Stelle muss es uns vorerst genügen, eindeutige Belege dafür gefunden und aufgezeigt zu 

haben, dass Luhmann die Kultur nicht ignorieren kann, dass er im Gegenteil, sogar mehrere  

Begrifflichkeiten benötigt, um ihrer sozialen Wirkungskraft auch ohne explizite Nennung des 

Namens gerecht zu werden. Zukünftige Analysen werden an den hier angebotenen Ansatz 

fortführend anschließen können. 

Luhmann verpasst es jedenfalls, die Kultur in ihrer Mehrdimensiona lität zu entfa lten. Sein 

Gegenvorschlag, gänzlich auf den Begriff zu verzichten, findet keine positive Resonanz beim 

Publikum. Selbst stringent an seiner Theorie arbeitende Luhmann-Schüler, wie Dirk Baecker 

(2001) oder Elena Esposito (2002), sind darum bemüht, diese hinterlassene Lücke im 

Luhmannwerk zu schließen und den Kulturbegriff doch noch in die Systemtheorie zu 

reintegrieren. Mit gutem Grund, so behauptet auch die vorliegende Arbeit. Sowohl 

komplexitätsreduzierend als auch –steigernd, birgt der Kulturbegriff, je nach Anforderung 

Potenzial in beide Richtungen. Damit bietet er sich als omnipotentes Anschlusskondensat in der 

Kommunikation an. Was festgehalten werden kann, ist, dass Kultur als ein dynamisches 

Phänomen erscheint, angetrieben durch einen inneren Widerstreit, der zu jeder These die 

Antithese, zu jeder Überzeugung den Zweifel und zu jeder Konstruktion deren Dekonstruktion 

anbietet bzw. aufdrängt. »Gleichheit« und »Konsens« können zwar als Programm – etwa 

politisch – in der Kommunikation transportiert werden; auch das ist dann eine mögliche 

Artikulationsform der Kultur. Jedoch zielt die Kultur immer auf Differenzen; sie kann sich 

überhaupt erst über artikulierte Differenzen als Kultur behaupten. Harmonie kann demnach 

offenbar nicht das Gold in der Zentralbank der Kultur sein.  

Die innere Zerrissenheit der Kultur ist Antrieb für höchste kreative Leistungen im 

Spannungsfeld ihrer Unterscheidungen. Ihrem Beobachtungsmodus verdanken wir die Fähigkeit 

zum Genuss des Erkennens feinster Unterschiede in Kunst, Wissenschaft, Unterhaltung u.v.a.m. 

„Aber Kultur leidet zugleich an gebrochenem Herzen, reflektiert ihre Reflexion und registriert, 

was an Naivität verloren gegangen und nie wieder hervorzubringen ist“ (Luhmann 1995c: 341f). 

Dabei wird sich die Gesellschaft mit ihrer ambivalenten Eigenschaft arrangieren müssen, wie 

König Midas durch die Welt zu laufen und dabei ungefragt alles zur Kultur werden zu lassen, 

womit sie in Berührung kommt. Vielleicht ist dies eine der großen zukünftigen 

Herausforderungen aller gesellschaftlichen Funktionssysteme: den Umgang mit der eigenen 



 

 

43 

 
 

Kultur auf eine reflexive Ebene zu heben, die Einsicht in den Konstruktionscharakter von 

Einsicht bieten kann. Ob dadurch etwas besser würde? Wer vermag das zu sagen? Die 

Systemtheorie jedenfalls nicht; das ist weder ihr Ziel noch ihre Aufgabe. Stattdessen provoziert 

Luhmann zu Fragen, aus denen heraus die Kultur des Umgangs mit der Kultur für einen 

aufmerksamen Beobachter in Ausschnitten ersichtlich werden kann. Jedenfalls dann, wenn er 

auch aus den Momenten ihres kurzen Aufflackerns ein Bild zu konstruieren imstande ist. Denn 

nur im Wechsel ihrer beobachtbaren Formen bestätigt sich das abstrakt bleibende Medium.  

Dass im Ergebnis auch Luhmann mit der Kultur gegen die Kultur argumentiert, ist ein hier 

konstatiertes Paradoxon, an dem der »Beschuldigte« vermutlich sogar Gefallen gefunden haben 

könnte, entstammt die These doch in ihrer Zirkularität der Diktion seiner eigenen 

Theoriesprache. Trotzdem kann auch die systemtheoretische Rezeption der Luhmannschen 

Kulturberücksichtigung nicht darüber hinwegsehen, dass alles zirkuläre Argumentieren, alle 

Präferenz der Systemtheorie für das Entfalten statt Vermeiden von Paradoxien und die Betonung 

der Kontingenz aller Unterscheidungen, Fragen nach einem dirigierenden Sinn oder 

orientierenden Letztmoment für gesellschaftliches Miteinander ins Leere laufen lassen. Das mag 

auf den ersten Blick für jene enttäuschend sein, die einen archimedischen Punkt der Erkenntnis 

beanspruchen, welcher sie eindeutige Antworten erwarten lässt. Mit Luhmanns gesuchter 

Verabschiedung von der Ontologie gibt es für ihn jedoch nicht mehr die alleingültige Antwort, 

sondern derer immer so viele, wie es auch mögliche Perspektiven gibt. Dass diese einander 

widersprechen können, ja oftmals sogar müssen, ist Voraussetzung und belegendes Zeugnis für 

die niemals stillstehende Autopoiesis von Gesellschaft. Für eine Gesellschaft, die sich offenbar 

die Frage erlauben kann, ob sie einen Begriff der Kultur weiträumig umfahren sollte, obwohl sie 

diese längst auf dem Beifahrersitz neben sich hat. Und mehr noch: die ihr den Tank gefüllt hat, 

die sie durch ihre Theorielandschaften fahren lässt. Der vermeintliche Trost für die Enttäuschten: 

Aus dem Inneren des abgeschlossenen Kofferraums hören wir auch aus Luhmanns Fahrzeug 

noch ein leises Klopfen der Ontologie. Ein Widerspruch? Vielleicht. Ein »re-entry«? Vermutlich. 

Kultur? Ganz bestimmt! 

Wenn der hier vorgeschlagene Ansatz einer differenzierten Würdigung des Kultur-Themas 

nach Luhmann zunächst mehr Fragen als Antworten aufwirft, so liegt das nicht nur an dem hier 

begrenzten Rahmen, sondern an dem Erfordernis einer neuen Leseart des Verhältnisses von 

Fragen und Antworten. Der Systemtheoretiker weiß: der Versuch einer Erklärung von Kultur ist 

bereits Kultur, aber: „Wer sich vorschnell festlegt, verstößt gegen eine Kultur des Kulturbegriffs, 

die eher auf Suchhaltungen und Empfindlichkeiten für Nuancen Wert legt als auf zugreifende 

theoretische Gesten“ (Baecker 2001: 7). 



 

 

44 

 
 

 
6. Literaturverzeichnis: 

 
 
 
Baecker, Dirk (1996): Rezensionen zu Heiner Mühlmann: Die Natur der Kulturen. Entwurf einer 

kulturgenetischen Theorie. www.brock.uni-wuppertal.de/Schrifte/Habil/Rezens1.html, S. 1-4 
[22.05.2003] 

 
Baecker, Dirk (2001): Wozu Kultur?, 2., erw. Aufl., Berlin: Kulturverlag Kadmos 
 
Baecker, Dirk (2002a): Die Form der Kultur. 

http://homepage.mac.com/baecker/Filesharing1.html, S. 1-21 [25.07.2003] 
 
Baecker, Dirk (2002b): Kultur und Schrecklichkeit. In: Bazon Brock/Gerlinde Koschik (Hg.): 

Krieg und Kunst. München: Fink, S. 19-37 
 
Baecker, Dirk (2002c): Wie steht es mit dem Willen Allahs? In: ders.: Wozu Systeme? Berlin: 

Kulturverlag Kadmos, S. 126-169 
 
Baecker, Dirk (2003): Kommunikation und Kultur als Ressourcen der Unbestimmtheit. In: 

Organisation und Management. Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 134-140 
 
Bardmann, Theodor M./Lamprecht, Alexander (1999): Systemtheorie verstehen. Eine 

multimediale Einführung in systemisches Denken. CD-ROM mit Lehrbuch. Wiesbaden: 
Westdeutscher Verlag 

 
Bolz, Norbert (2002): Das konsumistische Manifest. München: Fink 
 
Esposito, Elena (2002): Soziales Vergessen. Formen und Medien des Gedächtnisses der 

Gesellschaft. Frankfurt am Main: Suhrkamp 
 
Feyerabend, Paul (1980): Erkenntnis für freie Menschen. Veränderte Ausgabe, Frankfurt am 

Main: Suhrkamp 
 
Helmstetter, Rudolf (1999): Der gordische Knoten von Kultur & Gesellschaft und Luhmanns 

Rasiermesser. Fragen eines fluchenden Ruderers. In: Albrecht Koschorke/Cornelia Vismann 
(Hg.): Widerstände der Systemtheorie. Kulturtheoretische Analysen zum Werk von Niklas 
Luhmann. Berlin: Akademie Verlag, S. 77-95 

 
Huntington, Samuel P. (1996): Kampf der Kulturen. Die Neugestaltung der Weltpolitik im 21. 

Jahrhundert. München; Wien: Europaverlag  
 
Kleiner, Marcus S./Strasser, Hermann (Hg.) (2003): Globalisierungswelten. Kultur und 

Gesellschaft in einer entfesselten Welt. Köln: Halem 
 
Krause, Detlef (2001): Luhmann-Lexikon. Eine Einführung in das Gesamtwerk von Niklas 

Luhmann. 3., neu bearb. und erw. Aufl., Stuttgart: Lucius und Lucius 
 
Lachmann, Renate (1990): Gedächtnis und Literatur. Intertextualität in der russischen Moderne. 

Frankfurt am Main: Suhrkamp 



 

 

45 

 
 

 
Luhmann, Niklas (1971): Sinn als Grundbegriff der Soziologie. In: Jürgen Habermas/Niklas 

Luhmann (Hg.): Theorie der Gesellschaft oder Sozialtechnologie – Was leistet die 
Systemforschung? Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 25-100 

 
Luhmann, Niklas (1980a): Vorwort. In: Gesellschaftsstruktur und Semantik. Studien zur 

Wissenssoziologie der modernen Gesellschaft, Bd. 1, Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 7-8 
 
Luhmann, Niklas (1980b): Gesellschaftliche Struktur und semantische Tradition. In: 

Gesellschaftsstruktur und Semantik. Studien zur Wissenssoziologie der modernen 
Gesellschaft, Bd. 1, Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 9-71 

 
Luhmann, Niklas (1984): Soziale Systeme. Grundriß einer allgemeinen Theorie. Frankfurt am 

Main: Suhrkamp 
 
Luhmann, Niklas (1991): Die Wissenschaft der Gesellschaft, 2. Aufl., Frankfurt am Main: 

Suhrkamp 
 
Luhmann, Niklas (1992): Beobachtungen der Moderne. Opladen: Westdeutscher Verlag 
 
Luhmann, Niklas (1995a): Vorwort. In: Gesellschaftsstruktur und Semantik. Studien zur 

Wissenssoziologie der modernen Gesellschaft, Bd. 4, Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 7-8 
 
Luhmann, Niklas (1995b): Kultur als historischer Begriff. In: Gesellschaftsstruktur und 

Semantik. Studien zur Wissenssoziologie der modernen Gesellschaft, Bd. 4, Frankfurt am 
Main: Suhrkamp, S. 31-54 

 
Luhmann, Niklas (1995c): Die Kunst der Gesellschaft. Frankfurt am Main: Suhrkamp 
 
Luhmann, Niklas (1995d): Die Soziologie des Wissens. Probleme ihre theoretischen 

Konstruktion. In: Gesellschaftsstruktur und Semantik. Studien zur Wissenssoziologie der 
modernen Gesellschaft, Bd. 4, Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 151-180 

  
Luhmann, Niklas (1996a): Die Realität der Massenmedien. 2., erw. Aufl., Opladen: 

Westdeutscher Verlag 
 
Luhmann, Niklas (1996b): Religion als Kultur. In: Otto Kallscheuer (Hg.): Das Europa der 

Religionen. Frankfurt am Main, S. 291-315 
 
Luhmann, Niklas (1999a): Die Wirtschaft der Gesellschaft. 3. Aufl., Frankfurt am Main: 

Suhrkamp 
 
Luhmann, Niklas (1999b): Die Gesellschaft der Gesellschaft. 2 Bde., 2. Aufl., Frankfurt am 

Main: Suhrkamp 
 
Luhmann, Niklas (2000a): Die Religion der Gesellschaft. Hg. v. André Kieserling, Frankfurt am 

Main: Suhrkamp 
 
Luhmann, Niklas (2000b): Organisation und Entscheidung. Opladen: Westdeutscher Verlag 
 



 

 

46 

 
 

Luhmann, Niklas (2000c): Die Politik der Gesellschaft. Hg. von André Kieserling, Frankfurt am 
Main: Suhrkamp 

 
Luhmann, Niklas (2002a): Das Erziehungssystem der Gesellschaft. Hg. v. Dieter Lenzen, 

Frankfurt am Main: Suhrkamp 
 
Luhmann, Niklas (2002b): Einführung in die Systemtheorie. Hg. v. Dirk Baecker, Heidelberg: 

Carl-Auer-Syteme  
 
Martens, Wil (1999): Die kulturelle und soziale Ordnung des Handelns: Eine Analyse der 

Beiträge Parsons` und Luhmanns. In: Rainer Greshoff/Georg Kneer (Hg.): Struktur und 
Ereignis in theorievergleichender Perspektive. Ein diskursives Buchprojekt. Opladen: 
Westdeutscher Verlag, S. 71-117 

 
Nassehi, Armin (2000): Tempus fugit? 'Zeit' als differenzloser Begriff in Luhmanns Theorie 

sozialer Systeme. In: Helga Gripp-Hagelstange (Hg.): Niklas Luhmanns Denken. 
Interdisziplinäre Einflüsse und Wirkungen. Konstanz: UVK, S. 23-52 

 
Nassehi, Armin (2003): Geschlossenheit und Offenheit. Studien zur Theorie der modernen 

Gesellschaft. Frankfurt am Main: Suhrkamp 
 
Nutt, Harry (1998): Ein-Mann-Unternehmen im Dienste der Erkenntnis. In: die tagesze itung, v. 

12.11.1998, S. 3  
 
Reckwitz, Andreas (2003): Die Grenzen des Sozialen und die Grenze der Moderne. Niklas 

Luhmann, die Kulturtheorien und ihre normativen Motive. In: Mittelweg 36. Zeitschrift des 
Hamburger Instituts für Sozialforschung, Jg. 12, H. 4, S. 61-79  

 
Weber, Max (1988): Die Objektivität sozialwissenschaftlicher und sozialpolitischer Erkenntnis, 

in: Gesammelte Aufsätze zur Wissenschaftslehre, 7. Aufl., Tübingen, S.146-214 
 
  

 
 


