DUISBURGER BEITRAGE zur SOZIOLOGISCHEN
FORSCHUNG

No. 6/2004

Mit der Kultur gegen dieKultur.
Chancen und Grenzen des Kulturbegriffs
bei NiklasLuhmann

von
Christian Colli

Herausgeber der ,, Duisburger Beitrage zur soziologischen Forschung” ist das Institut fir Soziologie.
Kontaktadresse:

Universitét Duisburg-Essen

Standort Duisburg

Fachbereich Gesellschaftswissenschaften
Ingtitut fir Soziologie

e-mail: sigurd.matz@uni-duisburg.de
Lotharstral3e 65

D — 47057 Duisburg

Ein Verzeichnis aler bisher erschienenen Beitrage befindet sich im Anhang.
ISSN 0949-8516 (Duishburger Beitrage zur soziologischen Forschung)



Inhaltsver zeichnis

1. Einleitung

2. Luhmanns Verbannung der Kultur

3. Medium und Form

4. EineVeranstaltung der Beobachtung zweiter Ordnung

4.1. Sinn

4.2. Gedachtnis

4.3. Semantik

4.4. Selbstbeschreibung

5. Resimee

6. Literaturverzeichnis

11

15

20

26

32

40



» Um Luhmanns Rekonzeptualisierung in ihren Konsequenzen fur ,, Kultur® als
Gegenstandsbereich der Kulturwissenschaften zu beurteilen, mifte man alle Tasten und Register
auf der Theorie-Orgel Luhmanns tberblicken* (Helmstetter 1999: 86).

1. Einleitung

Als Niklas Luhmann 1997 in den Raumen der Berliner Siemens AG Uber das Verhéltnis von
Kultur und Unternehmen sprechen sollte, schickte er ohne Umschweife voraus, dass er Probleme
mit der Kultur habe. Sie sai ,, kein eigenes System und komme zu oft vor”, wird er von Harry
Nutt (1998: 3) in einem Artikel der »taz« anlésslich seines Todes am 6. November 1998 zitiert.

Was macht es demnach trotzdem interessant, sich dem Kulturbegriff mit einer Theorie zu
ndhern, welche mal3geblich von einem Soziologen gepragt wurde, der Kultur dartber hinaus als
»enen der schlimmsten Begriffe, die je gebildet worden sind® (Luhmann 1995c: 398),
bezeichnet hat? Welches Angebot kann die Systemtheorie Luhmannscher Pragung der Debatte
um den Kulturbegriff bieten? Welche Thesen bietet Luhmanns Theorie dem
kultursoziologischen Diskurs, und welchen Stellenwert nehmen seine Uberlegungen dort ein?
Vor alem aber: wie kann die Systemtheorie nach Luhmann mit dessen Erbe und seinem
schwierigen Verhdtnis zur Kultur umgehen? Wohin hat Luhmann die Kultur verjagt, bzw. ist
ihm diese Austreibung Gberhaupt gelungen?

Es gilt in diesem Zusammenhang zu kldren, ob eine Theorie der gesellschaftlichen
Selbgbeschreibung ihrerseits auf einen Kulturbegriff verzichten kann. Denn trotz seiner
offensichtlichen Ressentiments gegentber der Kultur, stellt Luhmann fest, dass
» Wissenssoziologen sich eigentlich fragen konnten, weshalb dieser Begriff als ein historischer
Begriff in die Welt gesetzt worden ist und was damit erreicht werden sollte” (Luhmann 1995a:
8). Zu seinem Aufsatz »Kultur als historischer Begriff« (Luhmann 1995b) bemerkt Luhmann im
Vorwort, dass dort , nur eine knappe Skizze vorgestellt wird und daf? man der Frage weiter
nachgehen sollte, was eigentlich geschient, wenn wichtige Bereiche gesellschaftlicher
Kommunikation, inclusive Reigion und Philosophie, als Kultur registriert werden (Luhmann
1995a: 8). Dieser Aufforderung wird hier nachgekommen, indem der von der Theorie Luhmanns
angebotene Weg terminologisch und perspektivisch konsequent verfolgt wird. Denn, so lautet
die hier abeitsleitende These: auch Luhmann kommt in seiner Beschreibung der Gesellschaft
und ihrer Funktionssysteme von Wirtschaft, Politik, Religion, Kunst, Erziehung, Wissenschaft
und Recht nicht um eine zumindest indirekte Berticksichtigung dessen, was auch mit »Kultur«

zu benennen ist herum. Es wird gezeigt werden, dass »Kultur« as eine Art Sammelbegriff fir



jenes Phdnomen gelten kann, fir das Luhmann in seinem Theoriedesign mindestens die hier
vorgestellten  Begrifflichkeiten  von  »Sinng, »Semantik, »Gedachtnis«  und
»Selbstbeschreibung« berdtigt, um ihr auch ohne explizite Nennung ihres Namens analytisch
gerecht zu werden.

Zur Herleitung und theoretischen Untermauerung dieser »Substitutionsthese« bedarf es
zuvor jedoch ener Darlegung der Luhmannschen Vorstellung verschieden moglicher
Beobachtungsperspektiven. Statt einen weiteren Beschreibungsversuch dessen, was Kultur ist
anzubieten, konzentriert sich der vorliegende Aufsatz deshalb auf die Beschreibung ihrer
Funktion, also auf die Frage, wie Kultur funktioniert. Oder genauer: wie ihre Funktiorsweise
beobachtet werden kann und — fir uns primér interessant — wie Niklas Luhmann sie beobachtet.

Der mogliche erste Eindruck einer vermeintlichen Ubersichtlichkeit in der Ausarbeitung
eines Luhmannschen Kulturbegriffs aufgrund dessen préferierter Umgehung seiner Nennung
tauscht. Denn das eng an Kommunikation gebundene Phadnomen der Kultur schleicht sich,
getarnt in den Méanteln der hier vorgestellten Synonyme, durch die Hinterttr des soziologischen
Konzertsaals wieder auf die Luhmannsche Bihne. Und der Dirigent weil3, warum er diese TUr
offen lasst, wenn er beschreibt, der Kulturbegriff bleibe , undefiniert oder kontrovers definiert.
Er lebt nur davon, dald ein Vorschlag, auf ihn zu verzichten, wenig Erfolgsaussichten hatte,
solange keine Nachfolgebegrifflichkeit mitangeboten wird. [...] Ob man auf den Kulturbegriff
verzichten kann, wird man erst entscheiden kénnen, wenn eine ausgearbeitete Theorie der
gesellschaftlichen Selbstbeschreibung vorliegt” (Luhmann 1999b: 881f). Diese Theorie konnte
nach eigenem Anspruch nun mit seinem opus magnum, der »Gesellschaft der Gesellschaft«
(1999b) vorliegen, und es muss die Aufgabe der modernen Luhmann-Forschung sein, zu

untersuchen, ob die oben gestellte Frage inzwischen beantwortet werden kann.



2. Luhmanns Verbannung der Kultur

Es wére zu vorwitzig zu unterstellen, Luhmann wéare nach Amerika gegangen, um von dort
ohne Kultur wieder zuriickzukehren, aber in einem Ubertragenen Sinne trifft dies zumindest auf
sein theoretisches Verhdtnis zur Kultur zu. Inspiriert von eénem Havard-Aufenthalt und dem
dortigen Studium bei Talcott Parsons und dessen handlungstheoretischer Systemtheorie,
entwickelt sein Schiiler Luhmann schnell seine eigene Variante einer Systemtheorie.! Wahrend
Parsons organische, psychische, soziale und kulturelle Systeme analytisch als Subsysteme seines
allgemeinen Handlungssystems voneinander trennte, und der Kultur somit einen eigenen
Systemcharakter zugestand, macht Luhmann diese Unterscheidung in Bezug auf Kultur wieder
rickgangig und gibt Parsons Zuschreibung einer strukturellen  Ordnungs- und
Orientierungsfunktion der Kultur fir das menschliche Handeln zumindest vordergriindig auf.
Von den symbolischen Grundlagen des Handelns bel Parsons bis zur Gesamtheit der
menschlichen Artefakte rangierend, habe sich ,, die Spannweite, die der Begriff ausfillen sollte,
als zu grol3 erwiesen“ fihrt Luhmann (1995b: 31) seine Bedenken beziglich eines
Differenzierungsgewinns an. Wo Parsons der Kultur noch ein eigens Subsystem innerhalb seines
Handlungssystems zugestand, behauptet Luhmann dagegen, sein systemtheoretischer Ansatz
biete den Vortelil, ,, den unklaren Begriff der »Kultur« entbehrlich zu machen (Luhmann 1999b:
109Fn). 2

Systeme beobachten ihre Umwelt, um Orientierung zu gewinnen und sich mithilfe
erfolgreicher Antizipation adaquaten Verhaltens, in bestimmten Situationen entsprechende
Vorteile verschaffen zu konnen. Woher weil3 man, wie man sich bei einem zufélligen Treffen im
Supermarkt oder auf einer Familienfeier grifdt, welche Kleidung man bel einer Beerdigung oder
einer Party trégt und welches Verhalten wahrend einer Vorlesung oder einer Sportveranstaltung
angemessen ist? Parsons griff an dieser Stelle auf Kultur zurlick, jenes »shared symbolic

system«, das Menschen in den jeweiligen Situationen ihre optionalen Moglichkeiten zur

! Als biographische Randnotiz sei bemerkt, dass der zu diesem Zeitpunkt bereits studierte Jurist Luhmann, in der
offentlichen Verwaltung des niederséchsischen Kultusministeriums arbeitete, wo ein Stipendienangebot fir Harvard
zur Weiterleitung Uber seinen Schreibtisch lief. Luhmann selbst bewarb sich sogleich erfolgreich fir den geforderten
Studienaufenthalt, um daraufhin 1960 fir ein Jahr in die USA zu gehen.

2 Luhmann beriicksichtigt die offenbar gesamtgesel |schaftlich positiven Assoziationen mit dem Kulturbegriff, ohne
sie affirmativ flr seine Perspektive zu Ubernehmen. Im Kontext einer Diskussion Uber das Ve rhaltnis
Mensch/Maschine bemerkt er, dass es die spezielle Eigenart sozialer — und nicht psychischer! —Systeme zu sein
scheint, die fir Computer strukturell unerreichbar bleibt, und folgert demnach: ,, Die Zuflucht der Humanisten wéare
dann nicht das Bewusstsein oder die Subjektheit des Menschen, sondern die Autopoiesis der Kommunikation, oder,
um esihnen schmackhaft vorzulegen: die Kultur* (Luhmann 2000b: 377). An anderer Stelleim gleichen Buch
betont er jedoch, dassihm daran gelegen ist, dem Kulturbegriff diese rein positive Konnotation zu nehmen (vgl.
ebd.: 241).



weiteren Orientierung anbietet. Die dort abrufbaren Werte, Normen und Rollen Gbernahmen fur
Parsons eine zentrale Funktion bel der Ordnung des Handelns in sozialen Systemen. Bei Parsons,
so hélt Dirk Baecker in diesem Zusammenhang fest, 16st ,,Kultur [...] das Problem der doppelten
Kontingenz, indem in der Stuation und fir die Stuation Symbole aufgerufen werden, die die
Stuation fur alle beteiligten Handlungen anschlussfahig zu bestimmen vermogen® (Baecker
2001: 143). Doch macht er auch sofort zurecht darauf aufmerksam, dass der Haken an dieser
Losung des Problems darin besteht, dass Parsons somit ,, normative Vorgaben vorgangig zum
Auftreten einer Stuation postuliert und damit das Problem nicht eigentlich [6st, sondern
externalisiert* (ebd.: 144). Wenn Parsons Symbole der Kultur ndmlich einen Mechanismus
représentieren, der Uber korrektes versus inkorrektes Verhalten entscheidet, operiert sein
Kultursystem entlang einer Moral, die von ihm, Parsons selbst, in das System implementiert
wurde. Parsons' Vorschlag hing damit zusammen, so bemerkt Luhmann hierzu, ,, dass Parsons
Kultur und soziale Systeme unterscheidet und Kultur in eine hierarchisch Ubergeordnete
Position bringt, also von der Annahme ausgeht, dass soziale Systeme ohne ein kulturelles
Regulativ, ohne gemeinsame Anerkennung von Werten oder Normen, das ist nicht sehr deutlich
unterschieden, nicht mdglich sind. [...] Sprache, Kultur, Werte, Normen liegen in diesem
Denkmodell dicht beieinander und haben flr das nachstuntere Teilsystem, namlich das soziale
System, die Funktion, doppelte Kontingenz zu regulieren® (Luhmann 2002b: 318f).

Luhmann hat gute Griinde, sich mit seiner deskriptiven Methode von einem Ruckgriff auf
»Werte« zu distanzieren. Vielmehr gilt es, Werte immer in ihrer jewelligen Kopplung an
bestimmte Interessen zu betrachten.® Wertprétentionen werden artikuliert, so schlussfolgert
Luhmann sinngemdl, um Gesichtspunkte des Bevorzugens bestimmter Optionen
herauszustellen. ,, Werte beschaftigen das Gedachtnis des Systems, indem sie Bevorzugung und
Zurucksetzung auffallen lassen. lhre positiv/negativ-Struktur dient nicht dazu, Werte in ihrer
Geltung zu testen und gegebenenfalls eine Ablehnung des betreffenden Wertes zu provozieren.
Se dient ausschliefdlich dazu, die Zurickstellung oder Benachteiligung von anerkannten
Wertgesichtspunkten im Gedéachtnis des Systems festzuhalten® (Luhmann 2000c: 178). An der
Moglichkeitenvielfalt der verschiedenen Interessen, die an solche Werte gebunden werden
kénnen, wird pdoch auch deren Kontingenz deutlich.* Werte werden je nach individuellem
Bedarf von dem System in ener hierarchischen Ordnung sortiert. In der Bevorzugung

zurlckgestellte Werte kdnnen, wenn es der Durchsetzung von Interessen dient, bei Bedarf in der

3 Siehe hierzu z.B. Luhmann (2000c: 177ff).

4 Das heif3t, dass Werte sobald sie mit I nteressen aufgeladen werden, immer auch ein in den Folgen unabsehbares
Konfliktpotenzial in die Kommunikation miteinfihren; vielleicht ein Grund, warum speziell in der Politik der
rhetorische Umgang mit Werten ohne Bindungen an konkrete Inhalte gepflegt wird.



Kommunikation erneut nach vorne gespielt werden. ,, Das Wertschema testet sich selbst laufend
an der Frage, ob es den Interessenlagen noch entspricht (ebd.: 180). Denn es geht nicht um ein
statisches Wertekonzept, sondern um deren Zirkulation in der Gesellschaft. Wo immer Bedarf
besteht, sich an etwas festzuklammern — und Orientierungsbedarf scheint eine der wenigen
anthropologischen Konstanten — wird versucht, dieser Bewegung entgegen zu steuern, indem
Werte ds gultig behauptet werden. In den Worten Baeckers: ,, Kultur implementiert sich auf der
Ebene des Streites Uber die Werte, nicht auf der Ebene der Werte" (Baecker 1996: 1).

Luhmann lasst die Chance ungenutzt, hier einen deutlichen analytischen Vorsprung
gegenuber Parsons zu markieren, indem die Dynamik des Kulturphdnomens in ihrer
Bertcksichtigung as theoretischer Gewinn, mit dem statischen Kulturmodell Parsons’
kontrastiert wird. Dass die Verbannung eines eigenstandigen Kultursystems aus der Theorie das,
was Kultur an Orientierung leistet, nicht verschwinden lésst, weil3 Luhmann selbstverstandlich
auch. Zu wichtig it ihre Rolle be der Loésung von Komplexitdtss und
Orientierungszusammenhangen in sozialen Situationen. So bemerkt Wil Martens in seiner
Auseinandersetzung mit den Verhdtnissen Parsons und Luhmanns zur Kultur, zu diesem
Problem: ,, Weil Luhmanns Theoriearchitektur kein eigenstéandiges Kultursystem vorsieht, kann
er die Beziehung von sozialen Systemen und Strukturen auf die Kulturmuster aber nicht explizt
als solche denken. Er ist gezwungen, die Muster als soziale Phéanomene in seine Theorie
einzufihren und nennt sie soziale Strukturen® (Martens 1999: 114). Womit Martens den
entscheidenden Punkt in aller Deutlichkeit anspricht: Kultur muss, will sie nicht fahrléssig
ignoriert werden, als etwas per definitionem Soziales in die Theorie wiedereingefihrt werden. In
der Luhmannschen Ubersetzung heif¥t das fiir uns, dass Kultur als etwas alle Kommunikationen
Begleitendes, wenn nicht Durchdringendes verstanden werden muss. Martens glaubt sogar, ,, in
dieser Hinsicht von einer modifizierten und verdeckten Neuauflage des Parsonsschen,
kulturzentrierten Theorieprogramms* (ebd.: 78) bei Luhmann reden zu kénnen. Und Andreas
Reckwitz provoziert in dem gleichen Zusammenhang mit der These, dass Luhmann ,,in seinem
Konstruktivismus [...] mithin Kulturtheoretiker® (Reckwitz 2003: 64) sei. Die Konsequenzen
dieser enttarnten Engfihrung von Kultur und Soziditdt missen demzufolge fir eine
Kommunikationstheorie enorm sein. Eine Identifizierung der betreffenden Themen, die wir mit
»Sinng, »Semantik«, »Gedachtnis« und »Selbstbeschreibung« bereits genannt haben, kommt

demnach einer Decodierung der von Luhmann chiffrierten Kultur gleich.



3. Medium und Form

Die hier vorgeschlagene Anwendung der Medium/Form Unterscheidung versteht sich
einersaits als konsequente Fortfuhrung des von Luhmann eingefiihrten terminologischen
Instrumentariums, das heifdt: sie méchte die Systemtheorie auf ihre bisher ungenutzt gebliebenen
Moglichkeiten aufmerksam machen und diese weiterentwickeln. Andererseits formuliert das in
der Rezeption bisher scheinbar unterschétzte Paradigma von Medium und Form indirekt ein
Angebot, das auch aullerhalb der Systemtheorie Anklang finden konnte, sofern die dortigen
Anspriiche auf einen eindeutig zu definierenden Kulturbegriff aufgegeben und zu Gunsten einer
abstrakteren Na&herungsweise rekonzeptualisiert werden. Denn offenbar erfordert der
Kulturbegriff eine mehrdimensionale Betrachtungsweise, will man der paradox ausgerichteten
Komplexitét seines Gegenstandes gerecht werden und ihn dabel trotzdem kommunikabd halten.

Grundsétzlich werden Medium und Form bei Luhmann dadurch unterschieden, dass beide
die gleichen Elemente enthalten, diese jedoch im Medium unbenannt, voneinander unabhéngig
und abstrakt bleiben, wahrend sie sich, wenn miteinander verbunden, zu beobachtbaren Formen
verdichten. ,, Ein Medium besteht in lose gekoppelten Elementen, eine Form fligt dieselben
Elemente dagegen zu strikter Kopplung zusammen® (Luhmann 1999b: 198). lhre
Unterscheidung ist ein Konstrukt, ein internes Produkt des jeweiligen Systems, fir das es keine
Entsprechungen in der Umwelt gibt. Sowohl fur Medien als auch fur Formen gilt darum bel
Luhmann zunéchst: , Es gibt sie nicht »an sich«* (Luhmann 1995c. 166). Erst die jewellige
Beobachtungsperspektive unterscheidet einen Gegenstand als M edium oder Form.® Und paradox
ist diese Differenzierung insofern, ,, als sie vorsieht, dal? die Unterscheidung in sich selbst wieder
eintritt, in sich selbst auf einer ihrer Seiten wiedervorkommt® (ebd.: 169). Diese Figur eines »re-
entry« erlaubt Luhmann eine Paradoxieentfaltung, indem das Unterschiedene als verschieden
und doch gleich behandelt werden kann.

Das , Medium ist nur Medium im Hinblick auf Form [...] Es hélt Formbarkeit bereit. Und
ebenso ist eéine Form immer Form in einem Medium, also an ihr selbst sichtbare Sektion®
(Luhmann 1999a: 303). Erst die Medium/Form Unterscheidung Ubersetzt die unberechenbar
vielfdltigen Anschlussmoglichkeiten in , eine systemintern handhabbare Differenz und
transformiert sie damit in eine Rahmenbedingung fir die Autopoiesis des Systems® (Luhmann
1999h: 197). Was wiederum Grundvoraussetzung fir weitere, die Autopoiesis fortsetzende
Anschlussfahigkeit ist, da , nicht das mediale Substrat, sondern nur die Formen im System

® Dies nicht im Sinne einer qualitativen oder normativ orientierten Uber- und Unterordnung, sondern zur
Veranschaulichung einer jeweils kleinteiligeren Auflésung der Formen in ihren jeweiligen Medien.



operativ anschlussfahig sind. Mit den formlosen, lose gekoppelten Elementen kann das System
nichts anfangen® (ebd.: 201).

Dabei gilt es zu beriicksichtigen, dass diefeste Kopplung der Elemente nicht etwa Ausdruck
einer hoheren Stabilitét der Formen gegenuber dem Medium ist. Im Gegentell: ,, die Sabilitat
liegt gerade nicht in den Formen. Stabil ist etwas, was lose gekoppelt ist, was keine Form hat*
(Luhmann 2002b: 228). Es ist demnach das Medium, das im Gegensatz zu den Formen durch
eine grof3ere Besténdigkeit gekennzeichnet ist, die prinzipiell auch nicht dadurch gefahrdet i,
dass seine Formen wieder zerfallen und vergessen werden konnen. Doch ist dies ,, kein einfaches
Konzept von stabil und instabil oder dauerhaft und verganglich, sondern ein Mischverhaltnis
von loser Kopplung, die zu festen Formen gebunden werden kann, aber nur auf Zeit, mehr oder
weniger lange, je nachdem, wie die Systeme operieren, und jeweils immer selektiv gebunden
werden, sodass die Moglichkeiten des Mediums nie in eine [!] Form gebunden werden kénnen*
(ebd.). Die Irreversibilitét der Zeit, an die jede Operation verbindlich gebunden ist, verhindert,
dass ein jewelliger Zustand in seiner Einzigartigkeit wiederholt werden konnte. So sind, um
einen hierfir zu verwendenden Begriff vorzuschlagen, auch Formen nur jeweils aktuell
konstruierte »Scheinidentitéten«, die das System fur seine Autopoiesis bendtigt, um sie im
Anschluss an ihre Vewendung in sich zusammenfalen lassen zu konnen. Das
Kommunikationsmedium selbst produziert und schluckt seine Formen. Genau genommen,
musste man beim Zusammenspiel von Medium und Form demnach ,von Koppeln und
Entkoppeln sprechen — von einer nur momentanen Integration, die Form gibt, sich aber wieder
auflosen 1803, Das Medium wird gebunden — und wieder freigegeben. Ohne Medium keine Form
und ohne Form kein Medium, und in der Zeit ist es moglich, diese Differenz standig zu
reproduzieren” (Luhmann 1999b: 199). Es ist dieser Austausch, diese dynamische Bewegung
innerhalb eines nichtfixierbaren und hdchstens durch die Grenzen des Kommunikablen
limitierten Bereichs, der den groben Rahmen fir das Feld der Kultur skizziert. ES muss uns
demnach um jene Einheit der Differenz von Medium und Form gehen, die in jeder operativen
Verwendung erhalten bleibt und durch sie reproduziert wird. Das Gesamtphdnomen von Kultur
lésst sich nicht anhand statischer Figuren erfassen, sondern es ,, kommt dabei auf die Differenz
selbst an, und nicht auf die jeweilsin der Operation verdichtete Form®* (ebd.: 198).

Wenn wir diese Einheit der Differenz von Medium und Form auf das Kulturphdmomen
anwenden, rekonstruieren wir damit gewissermal3en einen Trick, den die Kultur, seitdem sie sich
als solche behauptet, auf sich selbst anwendet. Sie tut dies, indem sie sich selbst unterscheidet,



indem sie eine interne Differenz markiert und mit verschiedenen Abstraktionsebenen operiert.®
Auf einer unmittelbar erleb- und erfahrbaren Ebene der Beobachtung kann die Kultur Formen
ihrer selbst erkennen. Dies konnen prinzipiell alle kommunizierbaren ldeen sein, etwa
sprachliche Ausdrucksformen, Essens- und Kochgewohnheiten, Begrufungsrituale, religiose
Bekenntnisse, musikalische Darbietungen, Filme, Fortbewegungsmittel,  Frisuren,
Wohnungseinrichtungen u.v.am. Es bietet sich an, diese Formen as Ausdrucksformen der
Kultur zu bezeichnen. Die interne Differenzierung der Kultur, die sich damit die Gelegenheit
gibt, sich selbst anhand ihrer Formen zu beobachten, wird von Luhmann in seiner Analyse der
Kultur Gbergangen. Statt auf jene Einheit der Differenz von Medium und Form, konzentriert er
sich primér auf die Funktion des Kulturbegriffs und damit nur auf eine semantische Form des
somit unterbestimmt bleibenden Mediums.

Da Luhmann der Kultur in seiner Theorie keine eigensténdige, also kulturspezifische
Operationsform zugesteht, bleibt fir die Frage nach ihrem Wie und Wo nur eine begrindbar zu
verfolgende Spur: als gesellschaftliches Phdnomen muss sie in enger Bindung mit der
Kommunikation stehen. Und zwar so eng, dass es einer mehrdimensiona unterscheidenden
Anayse bedarf, will man nicht in der endlosen Schleife von Kultur als Kommunikation von
Kultur gefangen werden. Luhmann ekennt das Problem, wenn er schreibt: , Im
Zusammenwirken aller Kommunikationsmedien [...] kondensiert das, was man mit einem
Gesamtausdruck Kultur nennen konnte* (ebd.: 409), und im Zuge seiner daran anschlief3enden
Uberlegungen fortfahrt, dass dies,, eine gewisse Skepsisim Hinblick auf die Méglichkeiten einer
Theorie der Kultur® (ebd.: 410) bei ihm hinterlésst. Gleichwohl ist kulturelle Praxis aus
systemtheoretischer Perspektive durchaus zu beschreiben, als jene Kommunikation, die sich
selbst thematisiert, die ihre Selbstreflexion impliziert. Dies muss Luhmann Schwierigkeiten in
der Unterscheidung von Kultur und Kommunikation bereiten, da seine Kommunikationstheorie
voraussetzt, dass jede Kommunikation im rekursiven Zugriff auf andere Kommunikation an
diese anschliefdt, womit jeder sozialen Operation dieses selbstreflexive Moment quasi bereits von
vornherein unterstellt wird. Man kann vermuten, dass Luhmann eine zusétzliche
Kulturberticksichtigung als theoretisches Problem sieht, von welchem er sich keinen weiteren
analytischen Gewinn erhofft, und es deshab préferiert umgeht. Das heildt, es fehlen zundchst
Differenzierungsmoglichkeiten, die Kultur als etwas von Kommunikation Abhéngiges, aber

trotzdem Eigenstandiges darzustellen vermdgen. Die Frage, wo die Kultur in der operativen

® Siehe hierzu auch Dirk Baecker, der in einem bisher wenig bekannten Aufsatz im Rahmen seiner Kulturanalyse zu
vergleichbaren Schlussfolgerungen kommt, wenn er dort schreibt, es sei daher wichtig, ,, die
Differenzierungsfahigkeit der Kultur nicht mehr im Unterschied zu einem Gegenbegriff, sondern alsinterne
Differenz zu beschreiben“ (Baecker 2002a: 14).



Praxis der Gesellschaft zu finden ist — und, genauso relevant: wo nicht! — bleibt demnach von
Luhmann weitestgehend unbeantwortet, da ene ihr angemessene Berlcksichtigung als
kommunikationsbegleitendes Reflexionsmoment, der urspriinglichen »Vertreibung« aus seinem
Theoriedesign zu widersprechen droht.

Erst der hier unterbreitete Vorschlag erlaubt es, jede gesellschaftliche Operation als von
Kultur durchdrungen zu behaupten und sie trotzdem voneinander unterscheiden zu kénnen. Eine
Kommunikation, egal ob ein geschriebener Satz, eine der jeweiligen Situation angepasste
Mimik, oder eine bestimmte Art sich zu kleiden, wird erst dadurch zur Kulturkommunikation,
dass sie as solche thematisiert, also von etwas Anderem unterschieden wird. In der Folge ist
Kultur — wenn sie gesucht wird — auch tberall zu finden, was gleichzeitig das Dilemma ihrer
Darstellung bedeutet. Das Medium bleibt abstrakt und formlos, was eine theoretische
Darstellung mit der Paradoxie konfrontiert, das Unbeobachtbare beobachtbar machen zu miissen.
Denn ihre andere Seite, das, was wir nur provisorisch mit »Nicht-Kultur« bezeichnen kénnen,
muss eine sich selbst widersprechende Behauptung bleiben.” Der kulturfreie Raum bleibt fiir die
Kultur und deren Frage nach sich und ihrem Gegentell unerreichbar. Luhmann erkennt dieses
Problem und macht sich beinah ein wenig lustig Uber das ,, Gleichheit und Verschiedenheit in
derselben Operation* (Luhmann 1996b: 309) reproduzierende Kulturmedium, wenn er ihm
attestiert, es ermogliche dadurch, gleich , ganz davon abzusehen, ob etwas gleich oder
verschieden ist. Es verhindert auch jeden Wertvorrang des Gleichen gegeniber dem
Verschiedenen oder umgekehrt. Jede gegenteilige Behauptung dekonstruiert sich schon dadurch,
dal3 sie aufgestellt wird — etwa wenn jemand die Gleichheit der Menschen behauptet, um etwas
gegen die Ungleichheit zu unternehmen® (ebd.: 309).% Und doch weif3 Luhmann, dass genau dies
der gesellschaftlichen Praxis im Umgang mit Kultur entspricht. Gerade weil sie ihre andere Seite
nicht sehen kann, zwingt sich die Kultur sténdig zu internen Unterscheidungen, um sich
Uberhaupt entlang ihrer Formen thematisieren zu konnen. Andere kulturelle Ausdrucksformen
werden as »Nicht- oder Gegenkultur« behauptet, um die eigene Kultur im Vergleich als solche
postulieren zu konnen. Der Anspruch auf eine Selbstverortung unter dem positiv konnotierten
»Giitesiegel der Kultur«, filhrt dabei immer auch ein erhebliches Konfliktpotenzial mit sich.®

Dies kann von der Wissenschaft zwar beobachtet, aber seinerseits wiederum nur als ene von

" Trotzdem benétigt die Kommunikation dieses Paradoxon. Ahnlich der Null in der Mathematik, die dort nicht als
Zahl gilt, fur das Rechnen aber unentbehrlich ist, rechnet die Kulturkommunikation mit einer Nicht-Kultur und
vollzieht damit die Bewegung eines »re-entry«, eines Wiedereintritts der Form in die Form.

8 Dies gilt beispielsweise auch fr die Forderung, bestimmte Stellen in Organisationen miissten mit Frauen besetzt
werden, weil das Geschlecht keine Rolle spielen diirfe (vgl. Nassehi 2003: 247).

° Siehe hierzu etwa Huntington (1996), der im Zuge der zunehmenden Globalisierung einen anstehenden Kampf der
von ihm identifizierten sieben Kulturen heraufbeschwort. Der verwendete Plural zeigt Huntingtons Fokus auf
verschiedene Formen der Kultur an, ohne dass er sich mit der Paradoxie des Mediums al s sol chem auseinandersetzt.



10

vielen moglichen Formen des kulturellen Umgangs mit anderen kulturellen Formen notiert
werden.

Luhmann Ubersieht hier jedoch offenbar die Moglichkeit, Kultur von Kultur unterscheiden
zu konnen, ohne sich damit zwangsléufig einer wertenden Klassifizierung anschliefien zu
muissen. Damit verpasst er die Chance, eines der grofdten Dilemmata der Systemtheorie mit den
Mitteln seiner eigenen Theorie analytisch zu entfalten Als Differenztheorie gibt es fur die
Systemtheorie prinzipiell nichts Schlimmeres, als einen Gegenstand nicht unterscheiden zu
koénnen. Jedoch konfrontiert sie sich mit der Identifizierung sogenannter differenzloser Begriffe,
welche diese Bezeichnung daher gewinnen, dass die Systemtheorie keine fur sie glltigen
Gegenbegriffe benennen kann. *°

Konventionelle Versuche eines Definierens von Kultur Uber deren Negation sind mmer
daran gescheitert, dass die Grenzen von Kultur und Nicht-Kultur zu unscharf bleiben mussten.
Die Luhmannsche Systemtheorie zeigt, dass das Miteinbeziehen einer vermeintlichen Nicht-
Kultur in den Vergleich, diese bereits zu einem Teil der Kultur macht, wenn man anerkennt, dass
Kultur nur Gber die Voraussetzung einer Formen vergleichenden Praxis bestehen kann. Dazu
Luhmann: ,, Kultur entsteht, wenn wir diesem Wink folgen, immer dann, wenn der Blick zu
anderen Formen und anderen Mdoglichkeiten abschweift, und eben das belastet die Kultur mit
dem Geburtsfehler der Kontingenz* (Luhmann 1995b: 48). Denn dies bedeutet in der
Konsequenz, dass demnach alles zur Kultur werden kann, was als solche bezeichert und auch
bestreitbar ist. Sobald eine Form auch nur dem Verdacht der Kultur ausgesetzt ist, ist sie bereits
Spiegel des Mediums, da eben jener Verdacht seinerseits nur mittels vergleichender
Beobachtung respektive Kultur erweckt werden kann. ,Der Vergleich erfordert
Vergleichsgesichtspunkte, die ihrerseits kulturell lokalisiert werden, so dafd das Syndrom der
»Kultur« sich auf sich selbst grindet (Luhmann 2000a: 310). Diese Paradoxie kann und muss
nicht zum Verschwinden gebracht werden, aber sie lasst sich mit Hilfe der Medium/Form:
Unterscheidung darstellen, was fur die Theorie — und nicht nur fir die Systemtheorie! — als

Gewinn verbucht werden darf.*!

Auf die neu formulierte Frage nach der Funktiorsweise von
Kultur ergeben sich Antworten, die anders ausfallen missen, als jene der Tradition. Und ihre
Formen erfordern eine neue Leseart, die sich immer wieder ihrer Fragestellung nach dem Wie

von Kultur erinnern muss.

10 Armin Nassehi spricht in diesem Zusammenhang in Anlehnung an K enneth Burke auch von sogenannten »God
Terms« (vgl. Nassehi 2000: 46). Zur These der Kultur als einem differenzlosen Begriff siehe auch Baecker (2002a).
1 Alsein Merkmal von Kultur ist deshalb die Gleichzeitigkeit von einander wechsel seitig bedingenden und
ausschlieflenden Formen zu nennen, was uns die unmittelbare Nahe, wenn nicht Kongruenz von Paradoxon und
Kultur anzeigt. Dirk Baecker geht soweit zu sagen, ,, die Paradoxie [...] ist das Betriebssystem, die Infrastruktur, die
Basis der Kultur (Baecker 2002b: 27).



11

4. Eine Verangtaltung der Beobachtung zweiter Ordnung

Luhmanns Versuch der Verbannung von Kultur aus der Systemtheorie kann, so taben wir
bereits gezeigt, nur ein Scheinmandver sein. Und es ist Luhmann selbst, der uns auf die Spur
fuhrt, die Kultur mithilfe der Kultur zu entdecken, wenn er in seinem einzigen, sich explizit mit
dem Kulturbegriff als solchem auseinander setzenden Aufsatz »Kultur als historischer Begriff«
schreibt: ,, Kultur ist eine Perspektive fir die Beobachtung von Beobachtern* (Luhmann 1995b:
54). Dies macht fur uns zundchst eine genauere Betrachtung — um nicht zu sagen Beobachtung! —
seiner Rekonstruktion von Beobachtung notwendig. Die Konfrontation der Luhmannschen
Kulturanalyse mit ihren eigenen Voraussetzungen ermdglicht uns einen Blickwinkel auf Kultur,
welcher sich mit seinen eigenen Chancen und Grenzen konfrontiert. ,, Auf einen letztmdglichen
Begriff hin gesteigert, ist Kultur alles, was der Entfaltung von Paradoxien dient, auf die ein
Beobachter stof3t, wenn er nach der Einheit der Unterscheidung fragt, die er benutzt” (Luhmann
1992: 200).?

Luhmann datiert die Etablierung einer reflexiven Kommunikation, die ihre Beobachtungen
als kontingente Unterscheidungen versteht und artikuliert, auf die zweite Héfte des 18.
Jahrhunderts. Die Gesellschaft entdeckt im Zuge der Erweiterung ihres Beobachtungshorizonts
zunehmend ihr Interesse am Vergleich regionaler und historischer Unterschiede.™® Im Rahmen
der damals aufkommenden Popularitét einer bis dato nicht gekannten Pflege vergleichender
Interessen, erfindet die Gesellschaft den modernen Kulturbegriff, um ihren neuen
Vergleichsmodus zu dokumentieren.'* |, Was man [...] beobachten kann, ist, daR in der zweiten
Halfte des 18. Jahrhunderts ein neuer Begriff von »Kultur« aufkommt und sich rasch auf alle
von Menschen geschaffenen Artefakte und Texte ausdehnt. Bis dahin hatte man unter Kultur die
Pflege von ... verstanden — etwa agricultura oder cultura animi“ (Luhmann 2000a: 310). Jetzt
aber wird Kultur ein selbstandiger Phanomenbereich und beschreibt den bewussten Ubergang
der Gesdllschaft in einen reflexiven Beobachtungsmodus, den sie mit der Erfindung des

Kulturbegriffs dokumentiert. , Dieser Begriff faldt seit seiner Entstehung am Ende des 18.

12 Der nach Kultur fragende Beobachter verdeutlicht diese Paradoxie, wenn er den kulturellen Akt der
Selbstreflexion in der Frage selbst aktualisiert. Mit der Kultur zur Kultur; oder, in den Worten Baeckers: ,, kulturelle
Kompetenz zielt auf ein Wissen umein Nichtwissen“ (Baecker 2002c: 151). Luhmanns Theorie berticksichtigt diese
kulturelle Kompetenz mit der betonten Notwendigkeit des »blinden Flecks« und dessen Verschiebung durch
Wissenszuwachs (vgl. Luhmann 2002b: 146f).

13 Baecker (2001) sieht in der scheinbar ganz harmlosen intellektuellen Geste, i rgendetwas interessant zu finden, die
Initialztindung fur die kulturelle Praxis des Vergleichens. , Die Formel selbst: , Wieinteressant!“ , |eitet die Praxis
des Vergleichs, der Reflexion und der Selbstkritik ein, auf die die moderne Kultur gegriindet ist undvon der die
moderne Kultur sich niewieder erholen sollte* (ebd. : 49).

14 Siehe u.a. Luhmann (1995b: 35ff; 1996a: 154; 1996b: 293; 2000a: 310f; 2002b: 160).



12

Jahrhunderts reflexive und vergleichende Komponenten zusammen. Kultur weil3 und sagt von
sich selbst bisin alle Einzelheiten hinein, dald sie Kultur ist” (Luhmann 1996a: 154). Wir werden
das Moment der Selbstreflexion mit Luhmann und dessen Anlehnung an Heinz von Foersters
Methode einer Kybernetik zweiter Ordnung, die »Beobachtung zweiter Ordnung« nennen.®
Diese stellt in der folgenden Analyse sowohl das theoretische Fundament als auch das Gerust am
Bau der Kultur.

» 8t es Kultur gibt, mufd man deshalb zwischen Beobachtung erster und zweiter Ordnung
unterscheiden” (Luhmann 2000a: 311). Die Beobachtung erster Ordnung ist dadurch
gekennzeichnet, dass sie Was-Fragen behandelt und unmittelbare, im Moment ihrer
Aktualisierung unreflektierte  Antworten darauf bietet. Es wird eine bezeichnende
Unterscheidung getroffen, die kein Bewusstsein von der Art und Weise hat, wie sie dies tut. Eine
Reflexion, welche die andere, die unbezeichnete Seite der unterschiedenen Form einschliefdt, ist
der Beobachtung erster Ordnung nicht moglich. Auf der Beobachtungsebene erster Grdnung
werden unhinterfragte Seins-Aussagen getroffen, die ihren eigenen Beobachtungsmodus nicht
als solchen reflektieren kdnnen. ,, Der Beobachter erster Ordnung konzentriert sich auf das, was
er beobachtet, und erlebt bzw. handelt in einem Horizont relativ geringer Information®
(Luhmann 1995c: 103).

Die Beobachtung zweiter Ordnung dagegen, ist ein Beobachten von Beobachtern. Es geht in
ihrem Fall also um Wie-Fragen und die Reflexion, wie beobachtet wird und wie sich das
Beobachtete fur den Beobachter darstellt. Die Beobachtung zweiter Ordnung macht sichtbar,
dass die Beobachtung erster Ordnung nur deshalb das sichtbar macht, was sie sichtbar macht,
well ihr eine bestimmte Unterscheidung zugrunde liegt. Auf ontologische L etztsicherheiten wird
zu Gungten eines relativierenden und Vergleichbarkeit betonenden Beobachtungsmodus
verzichtet. Auf der Beobachtungsebene zweiter Ordnung erscheint alles als kontingent. ,, Man
muf3 dann einen Beobachter mitbeobachten, wenn man verstehen will (und erst jetzt geht es bel
allem Kulturgut um »Ver stehen«), warum und fir wen etwas so ist, wie esist* (Luhmann 2000a:
311). Die gesdllschaftlichen Auswirkungen eines sich durchsetzenden Beobachtungsmodus
zweiter Ordnung sind enorm: ,, Von dort aus kann man dann die gesamte Welt im Modus der
Kontingenz, der anderen Mdglichkaten, beobachtet zu werden, rekonstruieren® (Luhmann
2002b: 157). Die mit Kultur benannte ,, Verdoppelung aller Artefakte” (Luhmann 1996b: 300)
durch die Beobachtung zweiter Ordnung, beschreibt eine Welt der bis dahin ungekannten
Moglichkeiten. Denn ,, die Welt des Mdglichen ist eine Erfindung des Beobachters zweiter

Ordnung, die fur den Beobachter erster Ordnung notwendig latent bleibt® (Luhmann 1995c:

15 vgl. Luhmann (1999a: 93ff; ebd.: 121).



13

104). Betroffen von dieser modalen Umstellung sind alle gesellschaftlichen Bereiche, denn
» Kultur ist eine Wiederbeschreibung der Beschreibungen, die das tagliche Leben orientieren”
(Luhmann 2000a: 311). Und Orientierung bot bis dahin primér die Religion, die mit dem neuen
gesellschaftlichen Kontingenzbewusstsein nunmehr as letzte Referenz auf der Suche nach
Wahrheit in Frage gestellt werden kann. ,, Die Artikulation und Formulierung von Kultur ersetzt
die wetinvarianten Wesensformen auf der Basis vergleichender Beobachtungen — durch
Reflexion* (Luhmann 1995h: 49).

, Wahrend »Sikulariserung« die Betroffenheit der Religion durch zunehmend
nichtreligiose Orientierung der modernen Gesellschaft meinte, geht es bei »Kultur« darum, daf3
eine Religion dem Vergleich mit anderen ausgesetzt wird und dabei die Souveranitét in der
Bestimmung der Vergleichsgesichtspunkte aufgeben muR* (Luhmann 2000a: 312).*° Aber wer
oder was kann diesen Vergleichsgesichtspunkt stattdessen einnehmen, wenn nicht die Kultur
selbst? Immerhin spricht Luhmann dieser zu, als ,, Leitwahrung fur intellektuellen Austausch®
[und] ,, Dachbegriff fir vergleichende Analysen® (Luhmann 1996b: 295) zu fungieren.

Eine solche Analyse des aller Kultur zugrundeliegenden Vergleichens zeigt uns, dass jeder
Vergleich einen Vergleichsgesichtspunkt voraussetzt, der demnach nicht selbst in den Vergleich
einbezogen, der also nicht mitverglichen wird. Dieser ausgeschlossene dritte Wert eines
unbeobachteten Beobachters, dessen Stelle in der Religionskommunikation von »Gott«
Ubernommen wird, benétigt in der funktional differenzierten Gesellschaft einen neuen Namen,
dessen Kontingenzplatz zumindest vorerst, so haben wir gezeigt, mit »Kultur« selbst besetzt
werden kann. , Der Vergleich erfordert Vergleichgesichtspunkte, die ihrerseits kulturell
lokalisiert werden, so dal3 das Syndrom der »Kultur« sich auf sich selbst grindet” (Luhmann
2000a: 310), beschreibt Luhmann jene Zirkularitét, die das Phanomen Kultur seit jeher begleitet,

und uns auch in dem vorliegenden Text mit ihrer eigenen V oraussetzung konfrontiert.

16 Ein Effekt dieser Ausdifferenzierung gesellschaftlicher Teilbereiche und ihrer spezifischen Funktionen ist, dass
das sich ausbildende Funktionssystem der Religion eher mehr statt weniger Religiositdt zu erméglichen scheint.
Zwar fungiert Religion ,, nicht langer als gesamtgesellschaftliche Instanz der Sinngebung” (Luhmann 1996b: 291),
kann jedoch inihrem (!) Bereich ,, mit jeder nur moglichen Intensitat und Bedeutungsschwere” (ebd.: 292) verfolgt
werden. Steigerung und Reduktion bedingen einander wechselseitig, was fur alle Funktionssysteme gilt, im Bereich
der Religion aber am Beispiel von Fundamentalismen besonders gut beobachtbar ist. Wenn die Gesellschaft
Religion seit der zweiten Halfte des 18. Jahrhunderts als Kultur betrachtet, muss das nicht bedeuten, dass die
Religion diese Reflexion auf sich selbst Ubertragt. Die Folge eines solchen Widerstandes, sind Versuche des
Insistierens auf einen moglichst konsequent durchzuhaltenden Beobachtungsmodus erster Ordnung. Wer fur den
»Heiligen Krieg« sterben méchte, ist i.d.R. weder vom Wirtschaftssystem (mit Zahlung) noch vom
Wissenschaftssystem (mit Theorieangeboten Gber Wahrheiten) oder von irgend einem anderen perspektivischen
Alternativangebot zu Uberzeugen. Die gegenteilige, und hier nur sehr verkirzt zu nennende These, dass dies etwa
bei gewaltbereiten islamistischen Bewegungen durch eine Forderung derer Inklusion am kapitalistischen
Wirtschaftssystem des Westens dennoch gelingen konnte, vertritt etwa Norbert Bolz (2002) in einer
systemtheoretisch flankierten, aber nicht konsequenten Argumentation.



14

Jedenfalls gilt, dass,, je differenzierter der Vergleich ausfallt, um so deutlicher wird, dal3 die
eigene Kultur nicht auf allen Dimensionen als Uberlegen gelten kann. Kultur motiviert kritische
Selbstreflexion® (Luhmann 1999b: 958). Der eintretende Efekt eines so vorher nicht gekannten
Kontingenzbewusstseins, entspricht dem von Luhmann postulierten Anfang vom Ende einer
alteuropaischen Ontologie, was auf eine prinzipiell wohlgesonnene Rezeptivitét seinerseits
gegentiber dem Kulturthema schlief3en lassen misste. Doch Luhmann nimmt diese Chance nicht
wahr, , kultiviert [stattdessen] meist eine kihle Distanziertheit gegentber , Kultur®*
(Helmstetter 1999: 79). Statt sich also mit dem Kulturbegriff als solchem zu bewaffnen, lenkt
Luhmann den Blick auf die Beobachtung der Beobachtung von Kultur.’

Unsere Méglichkeit zur Reflexion, zur Relativierung von Beobachterperspektiven, zeigt uns,
dass die Welt eine Konstruktionsleistung der sie beobachtenden Systeme ist. Und da die Welt fir
das Beobachtersystem aus sich und seiner Umwelt, die Umwelt gleichzeitig aus vielen anderen
Beobachtersystemen besteht, gibt es so viele Readlitatskonstruktionen, wie es Systeme gibt. ,, Im
Modus der Beobachtung zweiter Ordnung garantiert der beobachtete Beobachter die Realitat
seines Beobachtens (erster oder zweiter Ordnung). Auf den Durchgriff auf eine dahinterliegende,
unbeobachtbare Realitat, die so ist, wie sie ist, kann, ja muf3 man verzichten“ (Luhmann 1999b:
767). Dieses Reflexivwerden der Beobachtung entspricht einer Verdoppelung ihrer selbst, was
uns zu Luhmanns Feststellung fuhrt, dass Kultur demnach den Sinn einer Beobachtung erster
Ordnung dupliziert und auf eine Beobachtungsebene zweiter Ordnung hintiberkopiert.®

Womit wir den Kreis erneut geschlossen haben; erst durch Kultur wird etwas zur Kultur. Die
Beobachtung zweiter Ordnung ist die Beobachtungsperspektive, die Kultur Uberhaupt erst als
solche erkennbar macht. Indem sie Gegenstande respektive Formen dem Vergleich aussetzt und
sie auf eine Metaebene stellt. Und auch wenn Luhmann sich darlber insofern lustig macht, als
dass e sagt, , Archaologen wirden gewild auch Mausefallen selbst als Kultur ansehen®
(Luhmann 1984: 224Fn), ist es doch tatsachlich so, dass demzufolge alles zur Kultur werden
kann, was sich auf der Beobachtungsebene zweiter Ordnung dem Vergleich ausgesetzt sieht.

Wenn wir den Beobachtungsmodus zweiter Ordnung al's das kulturelle Moment unterstellen,
welches Kultur als solche fur den Beobachter anzuzeigen vermag, wird deutlich: ,, Die paradoxe
Wirkung des Beobachtungsschemas Kultur liegt in dem Versuch der Kontingenzbewaltigung
durch Betonung von Kontingenz® (Nassehi 2003: 235). Wir missen diesen Kreis demnach
analytisch durchbrechen, um zeigen zu kdnnen, wie er funktioniert; wie sich dieses Paradoxon

17 \Womit sich die Theorie auf der Ebene einer Beobachtung dritter Ordnung befindet. Sie beobachtet die
Beobachtungen von Beobachtungen. Dies lief3e sich theoretisch steigern, fallt aber immer wieder auch auf eine
Beobachtungsebene erster Ordnung zuriick, weshalb analytisch fur uns nur die signifikanten Unterschiede erster und
zweiter Ordnung interessant sind.

18 vgl. Luhmann (2000a: 311).



15

eines eigentimlichen Steigerungsverhaltnisses von Kontingenzbetonung und —bewaltigung nicht

blockiert, sondern entfaltet.

4.1.Sinn

Luhmanns auf einen operativen Konstruktivismus aufbauende Systemtheorie betont
durchgehend die auf Sinnhaftigkeit ausgerichtete Operationsweise aller Gedanken und
Kommunikationen. ,, Das allgemeinste Medium, das psychische und soziale Systeme ermdglicht
und fir sie unhintergehbar ist, kann mit dem Begriff »Snn« bezeichnet werden* (Luhmann
1995c¢: 173). Diese Feststellung richtet sich vor allem gegen eine Tradition, die glaubte, dass es
ausreiche, Sinn von Bewusstsein her zu definieren. Zudem ist der Sinnbegriff auch analytisch
nur schwer von den darzulegenden Annahmen der Systemtheorie loszulésen, , weil davon
auszugehen ist, dafd weder die Theorie noch die Gesellschaft selbst das Uberschreiten kann, was
als Snn immer schon vorausgesetzt sein muf3. Denn ohne von Snn Gebrauch zu machen, kann
keine gesellschaftliche Operation anlaufen* (Luhmann 1999b: 44).1°

Sinn ermdglicht ein Prozessieren von Information nach Mal3gabe von Differenzen die nicht
in der Umwelt vorgegeben, sondern autopoietisch aus Sinn selbst produziert werden. ,, Snn ist
demnach ein Produkt der Operationen, die Snn benutzen, und nicht etwa eine Weltqualitét, die
sich einer Schopfung, einer Stiftung, einem Ursprung verdankt” (ebd.: 44).

» 3NN in diesem Verstandnis hat Realitdt nur im aktuellen Vollzug und ist daher stets
gegenwartig. Es gibt keinen Snn ohne Bezug auf gegenwartig erlebten oder gehandelten Snn®
(Luhmann 1980b: 18).

Wenn wir uns hier erlauben, den Sinn- durch den Kulturbegriff zu ersetzen, kommen wir zu
dem Schluss, dass auch die Bestimmung dessen, was as Kultur gilt, immer durch die
gegenwartige Kultur, den gegenwértig verfigbaren Sinn, bestimmt wird. Wenn wir also von
alten und vergangenen Kulturen sprechen, heifdt das nicht, dass diese sich zu ihrer Zeit auch
schon al's solche bezeichnet haben missen. Eine Kommunikation Uber Kultur setzt zunachst die
Einfuhrung eines Kulturbegriffs voraus, einer sich bewahren missenden semantischen Form, die

von der laufenden Kommunikation als notwendig oder zumindest anschlussféhig erachtet und

19 Schon fiir Max Weber (1988) galt: , Kultur ist ein vom Standpunkt des Menschen aus mit Sinn und Bedeutung
bedachter endlicher Ausschnitt ausder sinnlosen Unendlichkeit des Weltgeschehens* (ebd.: 180), was sich
systemtheoretisch Uibersetzt so liest, dass ein Beobachtersystem einem Beobachtungsgegenstand mit seiner
jeweiligen und auf Vergleich basierenden Konstruktionsleistung einen individuell glltigen Sinn zurechnet, der mit
den Sinnzuweisungen der restlichen Welt nicht kongruent sein muss— und auch gar nicht sein kann.



16

aufgenommen wird. Erst unsere gegenwartige moderne Kultur, die die reflexive Moglichkeit zur
Kommunikation Uber Kultur vorsieht, kann sich diese Umsténde vergegenwartigen.

Die Paradoxie des jede Operation begleitenden Sinns, spiegelt sich dann in der Feststellung,
dass das Sinnmedium zwar Anschlussfahigkeit generiert, aber immer auch endlose
Verweisungsiberschiisse auf andere sinnvolle M6glichkeiten appréasentiert. Anschluss ist immer
auch Ausschluss. Jedes System, so beschreibt Luhmann dieses Paradoxon, ,, braucht also Snn,
um Snn ausschlief?en und Sinn anschlief3en zu kénnen® (Luhmann 2000a: 147). Und: ,, In der
Terminologie von Heinz von Foerster heildt das. Snn kann nur durch »nichttriviale Maschinen
realisiert werden, die ihren eigenen Output als Input verwenden und dadurch mathematisch
unberechenbar werden* (Luhmann 1995c: 175Fn).

Es ist diese Unberechenbarkeit, die die Problematik einer angemessenen Beschreibbarkeit
der Funktionsweise komplexer Systeme anzeigt. Eine analytische Komplexitétsreduktion, wie
Luhmann sie etwain der Ausdifferenzierung verschiedener Systemreferenzen vornimmt, kann in
Bezug auf Sinn aleine nicht weiterhelfen, da Sinn sich nicht von den jewelligen
Systenpperationen, also auch nicht von seiner eigenen Beschreibung, trennen lasst. Allerdings
scheint Sinn im Zusammenwirken mit anderen Parametern gewisse Erkennungsmerkmale zu
produzieren, die Luhmann von »ldentitdten« sprechen lasst.?® Solche Identitdten kénnen, so
haben wir aus den konstruktivistischen Grundannahmen gelernt, nicht in der Systemumwelt
vorgefunden, sondern nur systemintern konstruiert werden, sie sind das Resultat von
Informationsverarbeitung. ,, Identitaten »bestehen« nicht, sie haben nur die Funktion,
Rekursionen zu ordnen, so dald man bei allem Prozesseren von Snn auf etwas wiederholt
Verwendbares zurtick- und vorgreifen kann“ (Luhmann 1999b: 46f).

Wir werden die Antwort auf die Frage, welche Sinnformen das Gedéchtnis sich zur eigenen
Orientierung bereitstellt, an spédterer Stelle dieses Textes unter dem Begriff des gleichnamigen
Kapitels zur »Semantik« kennen lernen. Es soll gezeigt werden, wie die verschiedenen Formen
dabei das unsichtbar bleibende Medium bestétigen, weshab es uns nicht um deren singulére
Darstellung allein, sondern um das komplexe Korrelationsverhédltnis untereinander gehen muss.
Eine aleinige Ersetzung des Kulturbegriffs durch den Semantikbegriff beispielsweise, hielte
auch Will Martens (1999) fir ,, eine unglickliche Reduktion® (ebd.: 83), wenn er bemerkt, der
Versuch einer Neubestimmung des Kulturbegriffs musse vielmehr ,, auf den ganzen Bereich
sinnhafter Muster bezogen sein“ (ebd.). An dieser Stelle gentigt es uns deshalb festzuhalten, dass
jenes »Sinnkondensat«®! der Semantik zZvar ein dynamisches, aber relativ stabiles Produkt der

Kommunikation bezeichnet, welches zwar als Orientierungspunkt Abweichungen erlaubt, diese

20v/gl. Luhmann (1971: 48).
2L v/gl. Luhmann (1995b: 46).



17

dann aber immerhin als Abweichung von etwas Bezeichenbarem bezeichenbar macht. Sinn
bendtigt demnach konstruierte Identitéten, um sich beobachten und weiteren Sinn anschlief3en zu
koénnen. Die Kultur evoluiert entlang ihrer Formen, und deren Wahl bleibt jeweils von Zuféllen
und Bewdahrungen abhangig. , Daher formuliert sie ein Problem der »ldentitat«, das sie fur sich
selbst nicht 16sen kann — und eben deshalb problematisiert* (Luhmann 1995h: 42).

Die rekursive Operationsweise autopoietischer Systeme kennt im strengen Sinne keinen
Anfang und kein Ende. ,, Es gibt im Medium des Snns keine Endlichkeit ohne Unendlichkeit*
(Luhmann 1995c: 175). Und doch missen wir fur die Analyse diesen Kreis durchbrechen. Daflr
berufen wir uns mit Luhmann auf George Spencer Brown und die vorausgesetzte Notwendigkeit
einer ersten zu treffenden Unterscheidung. Luhmann beruft sich auf dessen Formenkalkil, wenn
er beschreibt, es sai im selbstkonstituierten Medium Sinn ,, unerlasslich, Operationen an
Unterscheidungen zu orientieren. Nur so 1803 sich die fir Rekursionen erforderliche Selektivitat
erzeugen. Snn besagt, dal3 an allem, was aktuell bezeichnet wird, Verweisungen auf andere
Moglichkeiten mitgemeint und miterfafdt sind. Jeder bestimmte Snn meint also sich selbst und
anderes* (Luhmann 1999h: 48). Das heildt also, dass jede Unterscheidung gerade auch die
Relevanz des sie mitkonstituierenden Nichtbezeichneten betont. , Die Zwei-Seiten-Form
funktioniert gewissermalen als Weltreprasentationsersatz’ (Luhmann 1995c: 174). Jkdoch gibt
sie keine Antwort darauf, zugunsten welcher Seite einer Form die Entscheidung féllt und warum.

Die Systemtheorie bekommt ,, ihre Gegensténde niemals als Einheit oder gar als Totalitat zu
Gesicht, sondern stets nur als Differenzen, genauer als Einheiten von Differenzen von Einheit
und Differenz (Krause 2001: 83). Auch der Sinnbegriff wird von Luhmann as Einheit von
Differenzen verschiedener Dimensionen betrachtet. Wir unterscheiden daher mit Luhmann drel
Sinndimensionen: die sachliche, zeitliche und soziale Dimension von Sinn, welche jeweils
gleichzeitig in jeder Systemoperation aktualisiert werden. Die »Sachdimension« von Sinn beruht
auf der Unterscheidung dessen, was Gegenstand einer Beobachtung ist; also dies und nicht jenes.
Dabel kann es sich um Themen, Inhalte oder Gegensténde handeln. Die Sachdimension
ermdglicht die bezeichnende Unterscheidung verschiedener Beobachtungsgegensténde. Die
»Zeitdimension« macht Sinn dartiber hinaus auch datierbar, indem zwischen verschiedenen
Zeithorizonten unterschieden wird. Die Konstruktion von Vergangenheit, Gegenwart und
Zukunft ermdglicht Zuordnungen in vorher/nachher, jetzt/spéter etc. Durch die selektive
Verkntpfung temporalisierter Elemente wird Komplexitét gleichzeitig reduziert und erhoht. Die
Zeitdimension steht im Autopoiesis-Konzept fur Evolution. Die »Sozialdimension« schlief3ich
meint die Berlicksichtigung der Unterscheidung von Alter und Ego bzw. System und Umwelt.

» e ermoiglicht, an allem Snn unterschiedliche Perspektiven und damit die Moglichkeit zur



18

Unterscheidung von Konsens und Dissens zu konstatieren® (Bardmann/Lamprecht 1999: »Sinn«
im CD-ROM-Glossar). Die Sozialdimension steht im Autopoiesis-Konzept fur Kommunikation.
Sach-, Zeit- und Soziadimension konnen nicht isoliert auftreten, sie stehen unter einem
Kombinationszwang, der sich nur zu Zwecken der Analyse auseinander differenzieren lasst.
Dazu bemerkt Luhmann, dass , die Unterscheidbarkeit der drei Snndimensionen und das
Ausmald ihrer Differenzierung gegeneinander selbst das Ergebnis soziokultureller Evolution ist,
also mit der Gesellschaftsstruktur variiert® (Luhmann 1984: 127). Den merkwurdigen Ausdruck
der »Soziokulturalitét«, den wir unserer These zufolge unter dem Verdacht der Tautologie
betrachten missen, nehmen wir en passant mit auf unserem Weg zur Antwort auf die weiterhin
ungeklarte Frage, wie es im Sinnmedium zu Selektionen kommt.

Zwar kann man ,, Snn als Form bezeichnen, indem man Sinn von Unsinn unterscheidet und
ein Kreuzen der Grenze ermoglicht; aber das kann nur in der Weise geschehen, dal3 die
Unterscheidung Snn/Unsinn im Moment ihrer Verwendung Snn annimmt und damit Snn als
Medium aller Formbildung reproduziert” (Luhmann 1999b: 52). Und weiter: ,, Auch »Unsinn«
kann daher nur im Medium Snn, nur als Form von Snn gedacht und kommuniziert werden®
(ebd.: 49). Sinn ist somit eine Kategorie, die ihre eigene Negierbarkeit ausschliefy, indem sie sie
einschliefdt: Sinn kann nur im Medium des Sinns negiert werden. Wir nehmen Sinn daher als
einen differenzlosen Begriff an, was bedeutet, dass kein glltiger Gegenbegriff benannt werden
kann, mit dessen Hilfe man sich Uber den Umweg einer Negation der eigentlichen Definition
nahern kénnte.??

Wir erinnern uns an eingangs angefiihrte Feststellung zur Funktion von Sinn und
wiederholen mit Luhmann: ,, Das Phanomen Sinn erscheint in der Form eines Uber schusses von
Verweisungen auf andere Moglichkeiten des Erlebens und Handelns® (Luhmann 1984: 93). Das
bedeutet erst einmal, dass die Gesamtheit der verwiesenen Moglichkeiten grofer ist, als faktisch
im nachsten Zuge aktualisiert werden kann.?® Das heif¥%, es muss im nachsten Schritt eine
Entscheidung zugunsten einer Unterscheidung und gegen alles andere stattfinden.
» Aktualisierter Snn ist ausnahmslos selektiv zustande gekommen und verweist ausnahmslos auf
weitere Selektion. Man kann deshalb sagen, dal? Snn durch die Unterscheidung von Aktualitat
und Potentialitat [...] konstituiert wird® (Luhmann 1995c: 174). Wodurch wir wieder auf die
abstrakte Figur des »re-entry« stofRen, einen Wiedereintritt der Form in die Form. Das
Uberschreiten der Grenze zwischen Aktualitdt und Potentialitdt erfordert dabei |, im aktuellen

22 Dabei ist der Definitionsbegriff selbst von vornherein mit der VerheiRung des Definitiven vorbel astet, was die
Kulturwissenschaften mit ihrer ,, Krise der Repréasentation“ (Nassehi 2003: 236) konfrontiert.

2 Die These vom »Sinnverlust« als Problem der Moderne, so bemerkt Dirk Baecker in diesem Zusammenhang,
meint somit vielfach auch nicht etwa einen Mangel an Sinn, ,, sondern seine unvermittelte Uberfiille auf Seiten des
Bewul3tseins ebenso wie auf Seiten der Gesellschaft” (Baecker 2001: 169).



19

Operieren immer eine spezifische Bezeichnung der zu ergreifenden Mdoglichkeit [...], also eine
Bezeichnung, die nur selektiv und nur kontingent, nur durch Beiseiteschieben aller anderen
Maoglichkeiten erfolgen kann* (ebd.: 225). Da aber Sinn kein quantitativ verbrauchbares Medium
ist, bieten sich aus der vermeintlichen Einschrankung jedoch auch wieder neue Optionen. Gerade
die Kunst spielt mit solchen Konfrontationen der Betrachter mit Sinnhorizonten. So versteht das
Autopoiesis-Konzept auch ,die Srukturierung des eigenen Bewusstseins, des eigenen
Gedachtnisses und der eigenen Praferenzen [als] das Ergebnis ener individuellen
Systemgeschichte, [..] die nicht zuletzt etwas mit dem kulturellen Angebot zu tun hat,
Konformitat oder Abweichung zu aktualisieren* (Luhmann 2002b: 137). Und dieses kulturelle
Angebot beschreibt genau das Bifurkationsproblem notwendiger Entscheidungen, das genau
genommen gar keines ist, da jedes System es mithilfe von Sinn respektive Kultur 10st, egal wie.
Anything goes, aber, und das ist hierbei unbedingt verbindlich mitzukommunizieren: nur wenn
es die jeweilige Systemstruktur zul&sst! 24

Sinn, so konnen wir festhalten, reproduziert sich systemintern aus Sinn. Externe
Bewertungen haben keinerlei Einfluss auf Sinnqualitéten; sie kdnnen hochstens ihrerseits als
Sinnformen angenommen und sSystemintern nach eigenen Sinnvorgaben verarbeitet werden.
,und und und, man kénnte mit dem Konzept des Snns in unendliche Verweisungen und
Weiterungen abdriften (ebd.: 332). Durch die ungel6st bleibende Frage, wie esim Sinnmedium
zur Selektion fur eine Option und gegen andere kommt, gerd Luhmann in ernsthafte
Verlegenheit, wenn er in einer seiner ansonsten von rhetorischer Brillanz gekennzeichneten
Bielefelder Vorlesungen im Wintersemester 1991/92 in ungewohnter Ungenauigkeit postuliert:
»irgendwie [!] funktioniert das hochsel ektive Herausziehen von Invarianten, von Snnmomenten,
die fr den konkreten Zweck, fiir die Operation ausreichen* (ebd.). Und weiter: ,, Irgendwie [!!]
werden Snnkontexte durch ihre Wiederbelebung kondensiert® (ebd.). Die offensichtlichen
Schwierigkeiten Luhmanns lassen ihn formulieren, die Frage wére jetzt, , ob man dieses
Kondensieren und Konfirmieren auf einen Begriff reduzieren kann“ (ebd.) Und weliter sagt er:
,» Ich tendiere dazu, bis mir eine einheitliche Formel einfallt — das ware naturlich eine schone
Vereinfachung —, mit einem komplexen Spannungsverhaltnis zwischen Kondensieren und
Konfirmieren zu arbeiten* (ebd.). Offenbar fehlt Luhmann hier der ndtige Abstand zu seiner

eigenen Konstruktion, die, wirde er einen Schritt zurtick treten, ihm die Antwort geradezu auf

24 Auch Dirk Baecker erinnert in diesem Zusammenhang daran, dass die Formel »anything goes« von ihrem Autor,
Paul Feyerabend (1980), nicht als fréhliche Einladung in die Spal3gesell schaft verstanden worden war, ,, sondern als
Heuristik von Komplexitat. Das,, anarchistische® Moment von Forschung, Kunst und Praxis, fiir das sie wirbt, hat
seinen Anhaltspunkt nicht in der ,, freien* Gesellschaft, die es zu erreichen gilt, sondern in der Diagnose,
Beschreibung und Darstellung jener Strukturen der Gesellschaft, die gesehen und ver standen wer den missen, bevor
siein Optionen Uberfihrt, also mit anderen mdglichen Strukturen verglichen werden kénnen* (Baecker 2002a:
13Fn).



20

dem Tablett présentieren wirde. Tatsachlich sient Luhmann jedoch das Medium vor lauter
Formen nicht, was Helmstetter die berechtigte Vermutung aufstellen l&sst: , Vielleicht ist
Luhmanns Systentheorie selbst zu sehr  Kultur, Vergleichstechnik, Fullhorn for
Unterscheidungen, und wird so zu einer Art theoretisch disziplinierter oder kultivierter

Doppelgéngerin von Kultur® ( 1999: 93).

4.2. Gedachtnis

Wir schlief?en im Folgenden an Luhmanns These an, Kultur sai ,, das Gedachtnis sozialer
Systeme, vor allem des Gesellschaftssystems. Kultur ist anders gesagt, die Snnform der
Rekursivitat sozialer Kommunikation“ (Luhmann 1995b: 47).2°

In seiner Vorliebe fur die Umkehrung vermeintlicher Selbstverstandlichkeiten prasentiert
Luhmann die Form des Gedachtnisses als paradoxe Einheit der Differenz von Erinnern und
Vergessen. Damit fordert er zugleich die Verabschiedung von einem Alltagsverstandnis ein,
welches Gedéchtnis oftmals nur auf ein sich bewusst erinnerndes Bewusstsein reduziert:
, Gedachtnis darf nicht wie eine besondere Vorratskammer begriffen werden, in der man
UberfluR ablegt und bei Bedarf wieder herausholt (Luhmann 2000c: 186). Dass das Erinnern
neben dem Vergessen nur eine, jedoch nicht die primére Funktion von Gedéachtnis ist, ist zwar
inzwischen eine sich auch auf¥erhalb der Systemtheorie zunehmend durchsetzende These. Jedoch
andert dies nichts daran, dass auch das Vergessen eine erinnerte (!) Form ist, deren andere Seite
ihren »blinden Fleck« représentiert. Das System kann zwar wissen, dass es nicht wissen kann,
was es nicht weil3, aber es l&sst sich nichts daran éndern; selbst wenn eine Reflexiorsschleife
einklinkt und das Nicht-Wissen durch erinnertes Wissen ersetzen moéchte. Erneut ein infiniter
Regress, von dem Luhmann sagt, sein Eindruck wére, , dass wir eine typische Attitude der
Modernitat zu sehen bekommen, wenn wir dies als ein Zirkulieren des blinden Flecks, als eine
Etablierung der rekursiven Autopoiesis auf der Ebene der Beobachtung zweiter Ordnung
beschreiben® (Luhmann: 2002b: 160).

Zunéchst einmal muss sich jedes System an sich selbst erinnern kénnen, um sich von seiner
Umwelt unterscheiden zu kdnnen. Laut Luhmann ist daher ,, das Gedéachtnis an jeder Operation
des Systems beteiligt, denn anders konnte die Operation sich selbst nicht als systemaugehdrig
beobachten“ (Luhmann 2000c: 186). Die fir autopoietische Systembildung konstitutive

Unterscheidung von Selbst- und Fremdreferenz wird dadurch ermdglicht, dass das System sich

5 Die Plausibilitat dieser Annahme stiitzend, bemerkt Baecker (2002a) in diesem Zusammenhang, es sei , kein
Zufall, daf3 die gegenwartigen Spitzenleistungen der Kulturtheorie immer auch Elemente einer Gedachtnistheorie
enthalten, wenn nicht sogar schlicht und ergreifend als Gedachtnistheorie formuliert sind“ (ebd.: 18).



21

und seiner Umwelt eine Realitdt unterstellt, die es as »Wissen« erinnern kann. Dieses Wissen —
oder was dafUr gehalten wird — stellt das anschlussféhige Korrelat fir weitere Operationen dar.
» Gedachtnis kontrolliert den Widerstand der Operationen des Systems gegen die Operationen
des Systems. Es halt mit seinen Konsi stenzpr tifungen das fest, was dem System nach Bear beitung
dieses inneren, selbstorganisierten Widerstandes als »Realitdt« [...] erscheint” (Luhmann
1999h: 581). Das System ist standig bemiiht, solche relativ stabilen |dentitdten zu konstruieren.
Nur erinnertes Wissen hat fur das System einen anschlussféhigen Wert. Und nur was einen
anschlussfahigen Wert markiert, wird nicht vergessen. Der rekursive Zugriff auf
Vorangegangenes macht ein wenigstens kurzfristiges Erinnern an die zeitnah realisierten
Operationen zwingend notwendig. Ansorsten wére das System orientierungslos, hétte keine sich
als anschlussfzhig anbietenden Optionen prasent.?® Einen derartigen Konstruktionsmodus
mithilfe von Gedéchtnis spricht Luhmann nicht nur neurobiologischen oder psychischen,
sondern, wie gezeigt, auch sozialen Systemen zu: ,, Alleine dadurch, dal3 jede Kommunikation
bestimmten Snn aktualisiert, wird soziales Gedachtnis reproduzert; es wird vorausgesetzt, dal3
die Kommunikation mit dem Snn etwas anfangen kann, ihn gewissermaf3en schon kennt, und es
wird zugleich durch wiederholten Gebrauch derselben Referenzen bewirkt, dald dies auch in
zukinftigen Féllen so it" (ebd.: 584). Das Gedachtnis kondensiert Routinen, relativ stabile
Formen, die beim Auftreten bestimmter AuslGsesignale wiederholt werden kénnen. Aus dieser
Wiederholung bilden sich Strukturen, mit denen das Gedachtnis sich entlastet, um mit
dynamischen Umweltbedingungen umgehen zu koénnen. ,, Jede Gesellschaft ist auf ein agenes,
selbstproduziertes, an allen Operationen mitwirkendes Gedachtnis angewiesen; denn keine
Gesellschaft konnte den Fortgang der eigenen Operationen davon abhangig machen, daf3
zundchst mal klargestellt wird (und wie denn, wenn nicht durch Kommunikation?), was den
Beteiligten neurophysiologisch und psychisch als bekannt, als vertraut bzw. als Tatsache der
Vergangenheit gegeben ist” (ebd.: 584f).

Das Wissen garantiert dem System nicht nur wiederholte Verwendbarkeit der erinnerten
Formen, also Redundanz, sondern ermoglicht auch das Erkennen von Variationen, Neuheiten
und Uberraschungen. Dafiir muss das Gedéchtnis alle anlaufenden Operationen im Hinblick auf
Konsistenz mit dem priifen, was es bis dahin als vermeintliche Realitét konstruiert hat. Im Falle
sozialer Systeme kann dieser Vergleich auch als kulturelle Praxis schlechthin bezei chnet werden.

Denn Wissen, so Luhmann, , ist immer ein sozial validiertes Verhaltnis von Organismus bzw.

26 \\as genau genommen auch bereits schon wieder einen operativen Anschluss bedeuten wiirde. Das
Gedankenexperiment zeigt: Autopoietische Reproduktion schliefdt Nicht-Anschluss aufgrund unterbrochener
Erinnerung aus; kann diesen hochstens al's Themenwechsel oder als das aulRerhalb des Systems wahrgenommene
Ende eines Systems beschreiben.



22

psychischem System und Umwelt. Wer den Begriff der Kultur schétzt, kénnte auch sagen: Wissen
erfordert kulturelle Kohdrenz und sei nicht isoliert validierbar® (Luhmann 2002a: 98). Und
obwohl Wissen um vermeintliche Realitét somit standiger Veranderung ausgesetzt ist, bleibt eine
Identitdten behauptende Kraft in jeder Redlitétskonstruktion bestehen: die Beobachtung erster
Ordnung. Denn der Fortgang der Autopoiesisist auf diese systemintern erarbeiteten Sinnformen
angewiesen, um Reflexionsschleifen durchbrechen zu konnen. ,Es wére viel zu aufwendig,
wollte man sich bei jeder Inanspruchnahme von Wissen bewuf3t nachen, daf? man es weil3.
Solche Reflexionsschleifen werden nur eingeschaltet, wenn man auf Wider stand trifft und Zweifel
am Realitatsbezug des Wissens aufstof3en” (ebd.: 99). Dies geschieht jedoch nicht so selten, wie
Luhmann uns hier scheinbar glauben lassen mochte. Die »ErinnernSeite« des Gedachtnisses
stellt dem System die beiden Beobachtungsebenen erster und zweiter Ordnung jederzeit zur
Verfligung. Deren dynamisches Wechselverhdltnis in der Auseinandersetzung um behauptete
Formen und den Zweifel an ihnen, ist als Beleg fur die algegenwértig Einheit der Differenz von
Kultur zu werten, wie sie durch das Gedéchtnis prasentiert wird.?’

» Ohne Gedachtnis wirde die Differenz von Operation und Beobachtung kollabieren, das
System konnte nicht einmal zwischen Vergangenheit und Zukunft unterscheiden, weil es die
Zeithorizonte nicht mit Inhalt fillen, also auch nicht Ubereinstimmung (Kontinuitat) und
Verschiedenheit (Diskontinuitat) feststellen und auseinander halten konnte* (Luhmann 2000b:
419). Gedéachtnis verwaltet demnach nicht nur den Unterschied von Selbst- und Fremdreferenz,
sondern auch von Vergangenheit und Zukunft. Wobel , das Gedachtnis Zeit zur eigenen
Entwirrung Uberhaupt erst konstituiert” (Luhmann 1995b: 45). Wie kommt es zu einer derart
paradox angelegten Konstruktionsschleife von Gedéchtnis? Mit dem Reflexivwerden der
Gesellschaft und ihrer modalen Umorientierung von Gleichheit auf Vergleichbarkeit, findet in
der zweiten Halfte des 18. Jalrhunderts auch eine Veranderung in der Bewertung von Zeit statt.
An der Gegenwart wird nun deren ereignisformige Aktualitét betont. Die damit einhergehende
neuartige Form der Unterscheidung von Vergangenheit und Zukunft stellt auch an das
Gedachtnis andere Anforderungen als zuvor. Luhmann hdt fest: , das schon Bekannte, auf das
man sich friher verlassen hatte, mul3 auf die Differenz von Vergangenheit und Zukunft
umgerechnet werden* (Luhmann 1999b: 1070). Die Vertrautheit der Welt aus der Perspektive

27 Elena Esposito (2002) bestatigt in ihrer weitergefihrten Ausarbeitung der Luhmann-These vom Gedachtnis als
Kultur der Gesellschaft , dass alles Uiber das Gedéachtnis Sagbare, sich auch als Paradoxie formulieren |&sst: ,, Das
Gedachtnisist gleichzeitig Vergangenheit und Gegenwart, subjektiv und objektiv, personlich und unkontrollierbar,
Erinnerung und Vergessen— und in jedem Fall bildet die eine Seite der Unterscheidung die Bedingung fur die
Existenz der entgegengesetzten“ (ebd.: 11). Gleiches Paradoxienspiel wird auch von Dirk Baecker (2001) betrieben,
wenn er Kultur beschreibt, als, ein Gedachtnis, das die Vergangenheit beobachtet, kontingent setzt und mit anderen
Mdglichkeiten ihrer selbst konfrontiert. Die Kultur bestétigt das Programm— und setzt esin Klammern,
verunsichert es, |6st es auf oder wandelt es ab“ (ebd.: 157).



23

der Beobachtung erster Ordnung wird aufgegeben und ,, muf3 temporalisiert werden, damit man
prifen kann, ob eine Reaktualisierung angebracht ist oder nicht” (ebd.: 1071). Dies geschieht,
indem Neues mit Bewahrtem verglichen und auf seine Brauchbarkeit geprift wird. ,, Tatsachlich
wirkt das Gedachtnis an allen Operationen des Systems mit und zieht gleichsam laufend das ab,
was fur Wiederverwendung in Betracht kommt® (Luhmann 2000c: 173).

Der Kultur gesteht Luhmann demnach zu, Brauchbares auf die »Erinnern Seite« der
Gedéachtnisform zu sortieren. Leider l&sst er jedoch unbeantwortet, was die eigentlichen
Entscheidungskriterien innerhalb eines solchen Selektionsprozesses sein konnten. Das laufende
Reimprégnieren von kommunikativ brauchbarem Sinn bedeutet demnach auch noch keine
verlassliche Vorhersagemoglichkeit zukinftiger Operationen, denn ,wenn das System
selbstreferentiell operiert, explodiert, rein mathematisch gesehen, der Raum der eigenen
Anschlumaglichkeiten ins Unberechenbare, und das System wird fiir sich selbst und fir andere
Beobachter unprognostizierbar” (ebd.:170). Der operative Mdglichkeitenliberschuss erfordert
sténdig fortlaufende Entscheidungen zugunsten einer Option und gegen alle anderen. Diese
Handhabung einer nur noch abstrakt abzubildenden Komplexitét, verlauft Gber die Konstruktion
von Erinnerungsstrukturen, die ,, nur fir momentanen Gebrauch zur Bewahrung von Selektivitét
und zur Einschréankung der Anschlul¥ahigkeit® (Luhmann 1999b: 44) von dem System
verwendet werden. Alle Orientierung ist von Moment zu Moment reaktualisierte Konstruktion.
Nur die jeweilige und im néachsten Augenblick bereits wieder vergangene Gegenwart bestimmt
den aktuell verfigbaren Moglichkeitenhorizont, an den das System anschlief3en kann. Selbst die
Erinnerung kann nur jeweils gegenwartig stattfinden. Und die Gegenwart meint nichts anderes,
as die vom Gedachtnis konstruierte Unterscheidung von Vergangenheit und Zukunft. , Die
Gegenwart, in der das System sein Medium auf Formen bringen muf3, ist dann beides, namlich
Resultat einer unabanderlichen Vergangenheit und eine Ausgangslage, die kontingente
Selektionen [...] ermdglicht” (Luhmann 2002a 84f). Das Gedéchtnis kann weder in seiner
Zukunft operieren, noch in die eigene Vergangenheit herabtauchen, um dort Gefundenes in die
Gegenwart herauf zu holen. Jede neu zu treffende Entscheidung beruht deshalb ausschliefdich
auf der jeweils gegenwartig konstruierten Vorgeschichte des Systems.?® Das System kann ,, nur
von seinem gegenwartigen, durch es selbst herbeigefuhrten Zustand ausgehen, um etwas von da
aus Naheliegendes zu wahlen. Daflr braucht es Gedachtnis und auf3erdem Snnformen, die
darauf eingestellt sind, daf? alles, was gewahlt wird, auch anders moglich ware"* (ebd.: 84). Die

Etablierung eines solchen Kontingenzbewusstseins in der Gesellschaft hat jedoch auch

28 Dass das Gedachtnis insofern, mit einer rekonstruierten, wenn nicht erfundenen Vergangenheit* (Luhmann
2000c: 172) arbeitet, ist eine interessante, wenn auch fir uns nur sekundér relevante Randnotiz, die den
theorieimmanenten Annahmen eines prinzipiellen Konstruktivismus entspricht.



24

weitreichende Konsequenzen fur den Umgang mit dieser Unbestimmitheit. Ein Nebeneffekt der
gesellschaftlichen Reflexion der Zeitdimension ist, dass sie eine neue Angst in Bezug auf die
eigene Unsicherheit pflegt. ,, Wir haben bereits eine Kultur der Ziele suchenden Besorgnis, um
nicht zu sagen: der gepflegten Angst. Ob wir es einmal zu einer Kultur der nichtiiberzeugten
Verstandigung bringen werden, muf3 im Moment offen bleiben* (Luhmann 1992: 202). Es darf
aber zumindest die Vermutung aufgestellt werden, dass eine solche, ihre eigene Kontingenz
sténdig explizit machende Kultur, immer nur einen Teil des Gesamtphdanomens ausmachen
kénnen wird, da die Kultur ja gerade durch ihren inneren Widerstreit gekennzeichnet zu sein
scheint. Das heil, dass gewissermal3en mit der Kultur, mit ihren Unsicherheit absorbierenden
Formen, gegen die Kultur, gegen das Medium, welches alles vergleicht und in seiner Identitét
bezweifelt, operiert wird.?

Die konstatierte Bedingung der Gegenwart as haarfeine Trennlinie zwischen den
Zeithorizonten lasst Luhmann schlussfolgern: ,, Da man in der Gegenwart nur wenig Zeit hat,
durfte die Hauptfunktion des Gedachtnisses im Vergessen liegen® (Luhmann 2000c: 172). Zwar
ist der quantitative Anteil der zu unterscheidenden Datenflut auf der Seite des Vergessens
tatsachlich grof%er; jedoch sind die beiden Seiten »Erinnern« und »Vergessen« fur das
Funktionieren von Gedéchtnis gleichbedeutend wichtig, da die Form von Gedéachtnis in der
Einheit der Differenz von Erinnern und Vergessen liegt. Die eigentliche Leistung des
Gedachtnisses liegt deshalb in einer an Sinn orientierten, und operative Anschlussfahigkeit
gewahrleistendenden Sortierfunktion zwischen relevanten, aso als erinnerungswurdig
eingestuften Informationen einerseits, und fir irrelevant befundenen Daten andererseits. Indieser
Theorie des Gedachtnisses geht es um die stets gegenwartig zu erneuernde Koordination von
Vergangenheit und Zukunft, und , handelt es sich nicht einfach um Bewahrung des einmal
Gelernten: In einer turbulenten Welt wiirde ein solches Gedéachtnis wenig Uberlebenschancen
bieten* (Luhmann 2000b: 442). Denn wirde das Gedéachtnis mehr erinnern als vergessen, wirde
es innerhalb kirzester Zeit an einer Art Stau leiden; verursacht durch einen »information
overkill«, der seinerseits nur durch Selektion, durch Diskriminieren von Erinnern und Vergessen
aufgel st werden konnte. Damit es zu einer solchen Selbstblockierung gar nicht erst kommen
kann, notigt sich das Gedachtnis mithilfe seiner eigenen Strukturen dazu, ,, stndig zu vergessen,
um Kapaztaten fur die Neuaufnahme von Informationen freizubekommen® (Luhmann 1995b:
45).

29 \Wo K ontingenz behauptet wird, kann die ontol ogische Gegenthese niemals weit entfernt sein. Und beide sind sie
nur Formen, die das unsichtbar bleibende Medium bestétigen. Kultur braucht undist das Spannungsfeld der
Diversitét divergenter Formen ihrer selbst.



25

Das Erinnern an bestimmte Formen bleibt also immer die Ausnahme von der vergessenden
Regdl: ,, Durch Markierung des Gelaufigen wird das im Sorung von Operation zu Operation an
sich zu erwartende (und nahezu vollstéandig funktionierende) Vergessen verhindert und das aus
Anlassen aktivierte Re-impragnieren zugleich an Lernvorgange gebunden® (Luhmann 1996a:
76). Und so entsteht Geschichte als Produkt einer Gedachtnisleistung, die das meiste slektiv
vergisst. Die dadurch geschaffene Entwirrung respektive Ordnung, , erneuert sich selbst als
Gedachtnis (die Modernen sagen: als »Kultur«) nur dann, wenn und nur insoweit als, die
Operationen, die die Gesellschaft reproduzieren, Anlaf3 geben, das Systemgedachtnis zu
reimpragnieren“ (Luhmann 1995a: 7). Man kann auch sagen, dass sich jedes System in diesem
Sinne fortlaufend weiterbildet. Und Bildung, verstanden als Vorzeigewissen, ermoglicht
wiederum den ,, Zugang zu einer Gesprachskultur (Luhmann 2002a: 100), die die Einheit der
Differenz von Wissen und Nichtwissen, von Erinnern und Vergessen, also kurz: Gedachtnis
respektive Kultur ihrerseits thematisieren kann. Es entspricht dabel der Kultur der Kultur, Raum
fur Variationen zu lassen, die auf ihre Anschlussfahigkeit geprift und je nach Eignung erinnert
oder wieder vergessen werden. ,, Gedachtnis konstruiert Wiederholungen, also Redundanz, mit
fortgesetzter Offenheit fur Aktuelles, mit standig erneuerter Irritabilitat“ (Luhmann 1996a: 76).
Und das Wechselspiel von Variationen redundanter Formen ist es, welches das System in Gang
halt.

Welche kulturellen Formen sich innerhalb sozialer Systeme oder gar gesamtgesellschattlich
durchsetzen werden, ist aktuell jewells nicht zu entscheiden, sondern zeigt sich immer erst in der
Retrospektive. Die »Eigenwerte« eines Systems, z.B. die einer behaupteten Unternehmenskultur
oder eines positivistischen Rechts, kdnnen erst al's solche bezeichnet werden, wenn sie von etwas
anderem differenziert wurden, das heildt, prinzipiell auch via Vergleich in Frage gestellt werden
koénnen. Somit missen sich die vom System a's Identitéten behandelten Eigenwerte standig as
solche behaupten, indem sie in der Kommunikation reaktualisiert werden. Eine
Unternehmenskultur muss ihr Unternehmen sténdig an sich selbst erinnern; Gesetze mussen sich
einer standigen Prifung und Bewdhrung aussetzen. Als Medium scheint das Gedéchtnis
redundant gegentiber der Varietét seiner Formen. Gleichzeitig gilt: ,, Redundanz gibt es nur,
wenn es auch Varietéat gibt, und die moderne Form der Kultur zeigt, wie sich die zwel Seiten
gleichzeitig steigern. Eine Prioritét des Vergessens bedeutet auch den gleichzeitigen Zuwachs
von Redundanz und Varietat” (Esposito 2002: 185). Die Quintessenz Luhmanns diesbeziiglicher
Uberlegungen fasst Luhmann-Schiillerin Esposito pointiert so zusammen: , Der Begriff der
Kultur zeigt [...] einen Zeitpunkt an, in dem die Reflexion Gber Semantik selbst reflexiv wird und
der Bedarf nach einem Begriff entsteht, der es ermdglicht, sich selbst gegen andere Semantiken



26

zu kontrastieren; auf das Gedachtnis bezogen wird dadurch ein Zeitpunkt angezeigt, in dem das
Gedéachtnis Theorien Uber das Gedachtnis einbezieht (Esposito 2002: 23f).

Wenn eine Kultur durch eine vorherrschende Semantik reprasentiert wird, félt eine
Abweichung ihres Gebrauchs dem beobachtenden System durch die produzierte Asymmetrie,
durch die Differenz zu der etablierten Erwartung auf. Gleichzeitig weil3 das System um diese
immer auch moglichen Variationen und kann diese Einheit von Redundanz und Varietét sozialer
Strukturen spétestens mit der EinfUhrung des Kulturbegriffs auch benennen. Denn die Kultur
selbst versteht sich nicht as die Ultima Ratio, als beste aler Mdglichkeiten, sondern als
Bezeichnung fur den Sortiermechanismus, den die gesellschaftliche Kommunikation des 18.
Jahrhunderts einfihrt, ,, um ihr Gedachtnis umzustrukturieren und es den Erfordernissen der
modernen, hochkomplexen, eigendynamischen Gesellschaft anzupassen® (Luhmann 1999b:
587). Kultur ist dann das, die eigenen Postulate bezweifelnde, die eigenen Konstrukte
dekonstruierende, die eigenen Kommentare kommentierende und ihre Kritik kritisierende,
asymmetrisierende Gedéachtnis der Gesellschaft.

Luhmann selbst betont somit die in alen gesdllschaftlichen Operationen zwingend
notwendig mitgefuhrte Kultur. Seine Vorbehalte gegentber ihr sind demnach also offensichtlich
nicht in einem Zweifel an ihrer Existenz, sondern vielmehr in der ale Sozialitét durchdringenden
Omniprésenz von Kultur begriindet. Dirk Baecker stellt daraufhin die Vermutung auf, dass
Luhmann das Gefliihl gehabt habe, , sich mit der eigenen Theorie in einer merkwirdigen
Konkurrenzsituation zur Kultur zu befinden“ (Baecker 2001: 147). Luhmanns Gleichsetzung
vom Gedéachtnis der Gesellschaft als deren Kultur und der sich daraus egebenden Ableitung,
dass keine Kommunikation ohne sie begleitende Kultur mdglich ist, scheint Baeckers
Mutmal3ung zu stiitzen. Es scheint keinen Platz in Luhmanns Theoriekonstruktion zu geben, der
der Kultur gerecht wird. Vidlleicht benétigt er deswegen gleich mehrere Begrifflichkeiten, um
eine explizite Nennung der Kultur zu umgehen. Der im Folgenden behandelte Semantikbegriff

ist einer von ihnen.

4.3. Semantik

Nur durch wiederholte Bewadhrung einer Behauptung in der Kommunikation kann diese dort

als validiert betrachtet und als relativ stabiles »Wissen« angenommen werden. % Wiederholungen

30| m Zusammenhang mit der Frage nach operationsfahigen Konzepten, schiagt Luhmann die Moglichkeit eines
Wissensbegriffsvor, ,, dessen Grund nichts anderesist als das Gelingen eines solchen Mandvers der Auflésung von
Paradoxien durch Unterscheidungen, nach deren Einheit man, solange sie unmittelbar einleuchten, nicht fragen



27

lassen ihrerseits Strukturen erkennbar werden, die als geronnene Sinnmuster Erwartbarkeiten des
weiteren Anschlusses generieren. ,, Von daher empfiehlt es sich, den Erwartungsbegriff als
Grundlage fur die Definition von Strukturen zu nehmen. Strukturen sind Erwartungen in Bezug
auf die Anschlussfahigkeit von Operationen* (Luhmann 2002b: 103). Was als vielfach bewahrte
Wiederholung beobachtet wird, l&ésst die begriindete Vermutung zu, dass es sich dabei auch in
der erneuten Reaktualisierung um ein brauchbares Skript fur die entsprechende Situation handeln
wird. Um solche Ubereinstimmungen zu erkennen, muss das System relativ stabile Formen
unterstellen kénnen, denn die ,, Bedingungen der Wiederholbarkeit miissen als Bedingungen der
Salbigkeit, als Bedingung der Wiedererkennbarkeit und Wiederverwendbarkeit Desselben
spezfiziert werden® (Luhmann 1991: 108). Das heildt, dass Themen aus Grinden ihrer
kommunikativen Praktikabilitét als Identitéten behandelt werden. Derartige Formen bezeichnen
wir mit Luhmann as Semantik. Er definiert diese auch als , in der Sporache nochmals
kondensierte  Ausdrucksweisen,  besondere Namen  oder  Worte, Redensarten,
Stuationsdefinitionen und Rezepte, Sorichworter und Erzahlungen, mit denen bewahrenswerte
Kommunikation zur Wiederverwendung aufbewahrt wird“ (Luhmann 1999b: 643).

Eine soziologische Beschreibung davon, wie Selektionen mithilfe von als identisch
gehandhabten Wissensformen zustande kommen, muss ihrerseits mit vorausgesetzten Identitéten
arbeiten. Denn die , Selektion geht auf Faktoren zuriick, die das blofe Vorkommen einer
Variation in eine semantische Karriere tberfihren“ (Luhmann 1980b: 48). Wenn Luhmann von
semantischen Karrieremoglichkeiten spricht, so meint er damit, dass sich bestimmte
kommunikative Ereignisse gegenlber anderen stérker durchsetzen, dass die Selektion sich zu
ihren Gunsten entscheidet. Nicht jeder neue Aufsatz kann mit einer rechtfertigenden Darlegung
seiner benutzten Sprache und der dazugehérigen Grammatik einsteigen. Fur uns, wie fur alle
beobachtenden Systeme, muss es deshab ,, bel allem Identischsetzen immer nur darum gehen,
die Unterscheidungen zu unterscheiden, die ein Beobachter benutzt. Es geht anders gesagt, um
Wiederholungen, um kondensierende und konfirmierende Praxis, die immer mit Bezug auf die
Systeme zu beschreiben ist, die sie operativ durchfihren® (Luhmann 1999b: 878). Und da
soziale Systeme in Form von Kommunikationen operieren, muss soziales Wissen kommunikativ
wiederholbar sein, also seinerseits auf die Kommunikation strukturierend zurickwirken. Was
bedeutet, dass Themenmodifikationen bei Bewahrung ihrer Anschlussfahigkeit ihrerseits zu
strukturierenden Kommunikationsmustern werden konnen und as solche an sie geknipfte

Erwartbarkeiten reproduzieren.

mufd* (Luhmann 1995d: 176). Und die Aufgabe der Wissenssoziol ogie kénnte es demnach sein, so Luhmann weiter;
» die Bedingungen zu erforschen, unter denen bestimmte Unterscheidungen mehr einleuchten als andere” (ebd.:
176). Genau diesen Bedingungen, denen wir unterstellen, dass sie kultureller Art sind, sind wir hier auf der Spur.



28

Semantik bezeichnet demnach also Strukturen der Verknipfung von Kommunikationen mit
Kommunikationen, welche in bestimmten sozialen Situationen mit vorgefertigten Skripten an
diese Situation angeschlossen werden koénnen. So entstehen kommunikative Verdichtungen um
bestimmte Themen, die ihrerseits an Skripte anschlief3en, die sich in der Vergangenheit bewahrt
haben. Luhmann spricht von einem , Vorrat moglicher Themen, die fur rasche und rasch
verstandliche Aufnahme in konkreten kommunikativen Prozessen bereitstehen” (Luhmann 1984
224).

Bei der operativen Vernetzung von Kommunikationen kondensieren fir einen Beobachter
Préferenzen fUr bestimmte Themen. Manche erweisen sich als anschlussfahiger als andere, die,
wenn sie fir das System keinen weiteren Strukturaufbaugewinn versprechen, dem Vergessen
Uberlassen werden. ,, Das Gedachtnis legt, indem es bestimmte Snnkondensate favorisiert und
wiederholt, sich auf einen bestimmten Charakter fest“ (Luhmann 1995b: 46). Dadurch wird auch
das System seinerseits in der Umwelt als Identitét behandelt, ganz so, als wisse man dann, womit
man es zu tun hat, wenn man von der Partei oder der Politik spricht. Die Irritabilitét eines
Systems fir Kommunikationsofferten von aufen, hangt von seinen jeweiligen Sinnstrukturen ab,
aus denen es sich gleichsam formt und von seiner Umwelt abgrenzt. Welche Strukturen in dem
System dominant sind, das heild, welche Themen dort vorherrschen, kann von au3en per
definitonem nicht gesteuert werden.

Das System alleine disponiert Uber relevante versus irrelevante Themen und behdt die
Erstgenannten zum welteren Anschluss mit Hilfe von Gedachtnis in Erinnerung; oftmals auch
mit dem Hilfsmittel geschriebener Texte. Die Systemtheorie spricht dann von ,, Fixierungen von
Snn fur wiederholten Gebrauch® (Krause 2001: 199), und meint damit das Themenmaterial, das
soziadle Systeme sich als vermeintliches Wissen zur Verfligung stellen, um es in konkreten
kommunikativen Prozessen abrufen zu konnen. Luhmann konkretisiert: ,, Wir nennen diesen
Themenvorrat Kultur und, wenn er eigens fir Kommunikationszwecke aufbewahrt wird,
Semantik® (Luhmann 1984: 224) — und zeigt damit die hohe Deckungsgleichheit von Kultur und
Semantik an, welche nicht zuletzt dieser expliziten Nennung ihr eigenes Kapitel in diesem
Aufsatz verdankt.

Und Luhmann gibt uns alen Grund, seinen Semantikbegriff aus der Nahe zu betrachten.
Denn wenn die von ihm unscharf angedeutete Unterscheidung von Themenvorréaten allgemein,
hier mit Kultur benannt, und solchen Themenvorrdten, die Semantik heif3en sollen, sich nicht
halten l&sst, ist auch die Differenz von Kultur und Semantik nicht langer zu begriinden. Was wir
als Beobachter seiner Uberlegungen zur Semantik mit einer Suche nach Kultur bezeichnen

kénnen, nennt Luhmann seinen Versuch einer Beschreibung des fir ihn offenbaren



29

Vermittlungserfordernisses zwischen Interaktion und Sprache. Zu seinen diesbeziiglichen
Ausfihrungen merkt er an, dass es sich dabei um eine terminologische Vereinfachung handle,
die aber Fragen nach ,, dem Verhéltnis von Kultur (bzw. enger: Semantik) und Systemstrukturen
in der gesellschaftlichen Entwicklung® (ebd.. 225) ermégliche. Luhmanns Selbstkorrektur an
dieser Stelle, das Abstellen von Kultur auf Semantik, ist einer der offenkundigsten Hinwelise auf
seinen unsicheren Umgang mit der Kultur innerhalb dieser, wie er selbst sagt, , komplexen
theoretischen Ableitung® (ebd.). Seine unscharfen Differenzierungen in diesem Zusammenhang,
sellen fur die Rezipienten des frilhen Luhmanns keinesfalls eine Vereinfachung dar. Vielmehr
verwirrt Luhmann hier noch mit seiner Begrifflichkeit von der »gepflegten Semantik«, der er
zuschreibt, eine , ernste, bewahrenswerte Variante der Vertextung“ (Luhmann 1980b: 19) zu
sein, die dartiber hinaus die Funktion habe, , die Grenzen des sprachlichen Ausdrucks und die
Risiken der Formulierung zu kontrollieren” (ebd.).

Die »gepflegte Semantik«, lauft dabei schon in ihrer Begrifflichkeit Gefahr, ihrerseits nur
das zu kondensieren, was als er nsthaft und bewahrenswert bezeichnet wird und damit nicht mehr
stringent an der systemtheoretischen Pramisse der normativitétsfreien Beschreibung orientiert zu
sein. Zwar wird das Adjektiv »gepflegt« in spdteren Schriften Luhmanns nicht mehr an den
Semantikbegriff gekoppelt, doch gibt er den Hinweis auf eine Art Hoherwertigkeit der Semantik
gegenlber anderen Kommunikationsstrukturen nicht vollstandig auf. Stattdessen wiederholt er
zunéchst seine diesbeziiglichen Ausfiihrungen in einer formgenauen Passung zum Kulturbegriff,
wenn er schreibt: ,, Ernsthafte, bewahrenswerte Semantik ist mithin Teil der Kultur, ndmlich das,
was uns die Begriffs und Ideengeschichte Uberliefert® (Luhmann 1984: 224).

In neuerer systemtheoretischer Terminologie kénnen wir formulieren, dass Luhmann auf der
Suche nach der wechselseitigen Relevanz gesellschaftlich artikulierter Sinnstrukturen auf den
Semantikbegriff stofdt, ohne zu erkennen, dass dieser nicht nur eine, sondern alle kulturellen
Formen zu umfassen vermag. Es genugt demnach eine einfache Umstellung des
Semantikbegriffs auf seine Pluralversion, um die zu Semantiken kondensierten Ausdrucksweisen
der Kommunikation als festgebundene Elemente des Mediums Kultur beschreiben zu kénnen.
Fur unsere Problemstellung bedeutet dies. Semantiken sind kulturelle Erscheinungsformen, die
das Medium présentieren, aber nicht identisch mit ihm sind.

Der Plurditét verschiedener Semantiken versucht Luhmann auch schon in frihem Stadium
seiner Theorieentwicklung Rechnung zu tragen, wenn er im Zuge seiner Beschreibung der
gesellschaftlichen Ausdifferenzierung eine , Verlagerung der ernst gemeinten, wichtigen
Semantik in die Funktionssysteme und deren Systemorientierung® (Luhmann 1980: 55)
konstatiert. In der Folge werde gesamtgesellschaftlich, so Luhmann weiter, ,, die Vorstellung,



30

gepflegte Semantik sel weltbezogenes Wissen, gesprengt” (ebd.), was immerhin ein Zugestandnis
an die Viefaltigkeit semantischer — bzw. in unserer Leseart: kultureller! — Erscheinungsformen
darstellt. Trotzdem bleiben, da Luhmann die M6glichkeit eines Mediums der Kultur noch nicht
berlcksichtigt, auch viele ihrer Formen zundchst fahrlassig vernachlassigt. Helmstetter
konkludiert in Hinblick auf Luhmanns Vorhaben, einer groRen und auf Weltgesellschaft
ausgerichteten Theorie: ,, Solche Phdnomene sind fir Luhmann nicht begriffswirdig (sie bleiben
ganz einfach unterhalb der Abstraktionsebene, die seine Theorie der Gesellschaft anpeilt, und
aulRerhalb seines Interesses)” (Helmstetter 1999: 83). Dabei ist es eigentlich die fehlende
Anwendung einer weiteren Abstraktionsebene auf Kultur, eben die der Medium/Form
Unterscheidung, die Luhmann hier die Médoglichkeiten der Identifikation kultureller
Erscheinungsformen Ubersehen |&sst.

Luhmanns Interesse gilt vielmehr den auf Weltgesellschaft zu beziehenden Funktionsweisen
von Kommunikation allgemein. Denn dtatt spezifischen Kommunikationsformen in noch
spezifischeren Systemen, die als Ausdruck ihrer jeweiligen Kultur gewertet werden kdnnen, ist
ihm flr das Zustandekommen von Sozialitét zunéchst nur wichtig, dass Uberhaupt kommuni ziert
wird. Nehmen wir aber seine Deutung von Kultur als einer , Wiederbeschreibung der
Beschreibungen, die das tagliche Leben orientieren* (Luhmann 2000a: 311) ernst, besagt diese,
dass Kultur ihrerseits ein soziales Phanomen ist, an dem, wenn man es sichtbar machen kann,
kommunikative Orientierung abgelesen werden kann. Somit spricht Kultur eine Schitisselfrage
der Soziologie — auch der Luhmanns! — an, die an ihrer Bedeutung fur die Disziplin eigentlich
keinen Zweifel lassen dirfte.

Die enge Kopplung von Sozidité respektive an Sinn orientierter Kommunikation und
Kultur as irgendwie und irgendwo dazwischen geschatetem Regulativ, erfordert jedoch eine
analytische Trennscharfe, die Luhmann ohne die Anwendung einer Unterscheidung eines
allgemeinen Kulturmediums und seinen konkreten, festgebundenen und beobachtbaren Formen,
wiederholt in Verlegenheit bringt, wenn er z.B. schreibt: ,, Kultur ist kein notwendig normativer
Snngehalt, wohl aber eine Snnfestlegung (Reduktion), die es ermdglicht, in themenbezogener
Kommunikation passende und nichtpassende Beitrage oder auch korrekten bzw. inkorrekten
Themengebrauch zu unterscheiden® (Luhmann 1984: 224f). Offenbar wird der Kultur also von
Luhmann eine jede Unterscheidung dirigierende Funktion zugesprochen, deren Ergebnis sich in
Form von Semantik zeigt, die ihrerseits ein Teill der Kultur, eine Kulturform ist. Jedoch deutet
Luhmann hier an, dass das ausschlaggebende Moment fir eine zu treffende Unterscheidung nicht

in der Kultur selbst gefunden werden kann, sondern deren Formen erst retrospektiv als das



31

» Kulturgeschichtliche Material, das wir hier Semantik nennen (Luhmann 1980a: 7) bezeichnet
werden kann.

Die von Luhmann anfangs mit den Adjektiven »gepflegt«, und in spateren Schriften mit
»bewahrenswert« veredelte Semantik, kann unter dem Gesichtspunkt ihres Ausgesetztseins an
eine Beobachtung zweiter Ordnung auch erst in der retrospektiven Betrachtung von konstruierten
Sinnzusammenhangen als solche bezeichnet werden. Die Kultur selbst ist es, die ihre jeweiligen
Formen hervorbringt. Damit wird Luhmann aus dem Verdacht seines normativen Moments bei
der Benennung von kondensierten Sinnstrukturen wieder befreit. Offenbar geht es ihm nicht um
eine, der Operation quasi im ersten Schritt vorausgeschaltete und a priori gultige qualitative
Unterscheidung, sondern um den Versuch, thematische Verdichtungen, Kondensate der
Kommunikation zu benennen, die aufgrund ihrer bewahrten Wiederholung auf sich aufmerksam
machen konnen. Wobel dieser Versuch aufgrund der in die Benennung miteingeflossenen
Interpretation des Autors al's ungltcklich gewertet werden muss.

Eine  Ubergreifende  Semantik  kann  demnach  trotz der  Potenzialitét,
Kommunikationsvorgange in Richtung auf Wahrscheinliches und Bewahrtes steuern zu kdnnen,
nur ein Teil der Kultur sein. Kultur bedeutet immer auch die Moglichkeit, zu akzeptieren oder
abzuweichen, auch die andere Seite der angebotenen Form betonen und praferieren zu kdnnen.
Es bleibt deshab eine schwierige Frage, was das ausschlaggebende Moment fur eine bestimmte
Entscheidung innerhalb eines »kulturellen« Kontextes ist, denn: ,, Die Kraft der Selektion liegt
nicht in einer kausalgesetzZlichen Mechanik, auch nicht im design oder in der Kontrolle der
Komplexitat; sie ergibt sich daraus, daf3 es um an sich unwahrscheinliche Ordnungsmuster geht,
die trotzdem, aber nur unter Bedingungen, wahrscheinlich funktionieren® (Luhmann 1984: 588).
Eine Bewdhrung des Operierens mit unterstellten Identitéten geht ihrerseits in die Struktur
thematischer Verdichtungen ein und verlangert diese in der Zeitdimension.

In den Worten Luhmanns wiederholt, liest sich das beschriebene Prozessieren von Kultur so:
Die in und durch Gesellschaft ,, unaufhérlich stimulierte Kommunikation wird dann im Meer der
sinnhaft angezeigten Moglichkeiten Verstandigungsinseln bilden, die als Kultur im weitesten
Snne das Scheinlassen auf, und das Beenden von, Interaktion erleichtern. Kulturformen, spater
vor allem die Kommunikationstechniken der Schrift und des Buchdruckes, sind nicht mehr
interaktionsspezifisch festgelegt und emoglichen gerade dadurch, dal3 sich in der Gesellschaft
sinnspezifische Inter aktionssysteme ausdifferenzieren” (ebd.: 568).

Bisher haben wir sinngemd3 mit Luhmann festhalten konnen, dass die
Spezifikationsmd glichkeiten der Sprache den » Aufbau hochkompl exer

Kommunikationsstrukturen, also einerseits das Komplexwerden und Wiederabschleifen



32

sprachlicher Regeln selbst und anderseits den Aufbau sozialer Semantiken fur die situative
Reaktivierung wichtiger Kommunikationsmdglichkeiten® (Luhmann 1999b: 110) erlaubt. Dieses
komplexe Zusammenspiel beschreibt Luhmann treffend as einen ,, doppelseitigen Prozel3 des
Kondensierens und Konfirmierens* (Luhmann 1991: 109), der einen Effekt hervorbringt, der die
Welt fur den prozessierenden Beobachter einerseits durch das Arbeiten mit Identitéten als
vertraut erscheinen lasst: Man redet von Kultur, aso weil3 man, worum es geht. Andererseits
entzieht sich das als Identitét behandelte Wissen um den Gegenstand einem genau definierten
Zugriff: Man redet von Kultur, kann aber die vielfaltigen, unterschiedlichen Beitrége zu diesem
Thema unmdglich alle Uberblicken und berticksichtigen. Man weif3, worliber man redet und man
weill es doch nicht. ,Das semantische , Material® des rekursiven, wiederholend-
konfirmierenden Prozesses wird unscharf, fullt sich mit Verweisungen auf anderes, zwingt alles
weitere Operieren zur Selektivitdt — aber garantiert auf genau diese Weise auch, dal3 es
weitergeht” (ebd.). Damit ist die Struktur der Autopoiesis um einen weiteren Aspekt erweitert
beschrieben. Offenbar braucht das System dieses Moment prozessierter Unsicherheit als Motor
fur sein fortlaufendes Operieren. Die endglltige und definitive Identitét aller Identitdten zu
finden, wére fur jedes Kommunikationssystem das operative Ende. Somit kénnte Kultur mit
ihrer offen gelassenen Definitionsunschérfe das Ol dieses Motors sein. Sie umfasst die Einheit
der Differenz von Konsens und Dissens; auch was ihre eigene Beschreibung betrifft. Deshalb
kann konkludiert werden, dass die Definition von Kultur in ihrer Undefinierbarkeit gesucht
werden kann, wie auch das Konzept operativer Geschlossenheit aufzeigt: Es lassen sich keine
unhinterfragbaren Identitéten im Sinne von letzten Wahrheiten zeitlos in der Kommunikation
behaupten. Das Wissen um die Kontingenz aller Identitdten zeigt uns die Paradoxie und ihre
gleichzeitige Entfaltung in der alltaglichen Kommunikation. Schliefdlich funktionieren Gespréache
Uber Kultur ja doch irgendwie immer wieder. Und zum Glick so schlecht, dass man sich immer

wieder dartiber unterhalten kann.

4.4, Selbstbeschreibung

Die Gedéachtnistheorie Luhmanns erlaubt uns im Folgenden, ,, Selbstbeschreibungen als ene
Art Reproduktion des Systemgedéachtnisses® (Luhmann 2000b: 442) in Form eines Textes oder
funktionaler Aquivalente eines Textes zu begreifen, mit deren das System sich identifiziert. Die
hier vorgestellte These ist demnach auch eine konsequente Fortfiihrung des bisher Gesagten und
lautet, dass in Selbstbeschreibungen das kondensiert, was ein System mithilfe seines

Gedachtnisses und an Sinn orientierter Semantik als Kulturformen hervorbringt. Stehen die



33

Selbstbeschreibungen von Systemen also tatséchlich synonym fir deren Kultur? Unter den hier
Zu zeigenden Bedingungen einer weiteren Differenzierung von Kultur, konnte dies zumindest fir
Selbstbeschreibungen gelten, die beriicksichtigen, dass ihre Perspektive nur eine unter vielen ist.
Das heild, die Selbstbeschreibung eines Systems muss, will sie ihrem eigenen Anspruch
geniigen, der Tatsache Rechnung tragen, dass sie die Figur eines »re-entry« vollziehen muss,
indem sie sich in sich selbst beschreibt. Die Selbstbeschreibung, mit der sich das System selbst
zum Thema macht, also reflexiv wird, wird immer auch die systemeigene Beschreibung anderer
Systeme beinhalten. ,, Kultur kann durchaus so verstanden werden, daf3 die Selbstbeschreibung
die Beschreibung der Welt, in der sie stattfindet [also auch Umwelt in Form anderer Systeme],
keineswegs ausschliefdt, vielmehr Uber die Unterscheidung von Selbstreferenz und
Fremdreferenz gerade einbezient® (Luhmann 1999b: 881). Das System selbst muss die
Beobachtung seines Beobachtens und die Beschreibung seiner Beschreibungen leisten. Fur
sozidle Systeme gilt dabei, dass ihre Selbstbeschreibungen fast zwangslaufig mehrere L osungen
generieren. ,, Das System tendiert zur »Hyperkomplexitat«, zu einer Mehrheit von Auffassungen
seiner eigenen Komplexitat“ (ebd.: 876).

Jede Selbstbeschreibung muss demnach ihre kontingente und perspektivisch bedingte
Ausschnitthaftigkeit thematisieren, wodurch sie immer auch auf die andere Seite der Zwei-
Seiten-Form, auf den »unmarked space« aufmerksam macht. ,, Eine Selbstbeschreibung kann gar
nicht anders als. etwas bezeichnen und anderes im Unbezeichneten lassen. Se legitimiert und
delegitimiert sich selbst in einem Zuge. Dies kann zwar noch bemerkt, aber nicht »aufgehoben«
werden; denn das Bemerken ist nur noch autologisch mdglich, es vollzieht selbst die Differenz,
die es bemerkt” (ebd.: 871). Das sich selbst beschreibende System findet sich somit immer auf
der einen Seite der Differenz, die es selbst erzeugt hat, und kann demnach nie einen Anspruch
auf Vollsténdigkeit seiner Selbstbeschreibung gewahrleisten. ,, Eine Selbstbeschreibung kann die
Intransparenz des Systems fur sich selbst nicht keseitigen” (Luhmann 2000b: 417), sondern
ihren »blinden Fleck« bestenfalls akzeptieren und durch die Berilicksichtigung auch anders
maoglicher Selbstbeschreibungen verschieben.

» Alle Produkte von Selbstbeschreibungen missen, auch wenn sie dem auf semantischer
Ebene widersprechen, als kontingent behandelt werden; und vor allem: als selektiv und vollig
unfahig, die Gesanmtheit dessen, was im System vor sich geht, im Systemgedachtnis
aufzubewahren und zu reprasentieren* (Luhmann 1995c. 394). Worin besteht demnach die
Funktion von Selbstbeschreibungen? Zundchst einmal bestdtigt sich das System mit der
Moglichkeit zur Selbstbeschreibung seine eigene Existenz, indem es die Unterscheidung von

Selbstreferenz und Fremdreferenz aktualisiert. Auf der Ebene der Systemtheorie Luhmanns wird



34

» Selbstbeobachtung zur notwendigen Komponente autopoietischer Reproduktion”  (Luhmann
1984: 64) erklart, durch die Elemente gleicher Art einander Uberhaupt erst erkennen und
aneinander anschlief3en kénnen. Diese Grundannahme des Autopoiesis-Konzepts meint, dass
,» operatives Unterscheiden [...] nur auf der Ebene der Elemente moglich [ist], und dies nur so,
dald der Beobachter Uber eine Beschreibung verflgt, die die Selbstreferenz der Elemente
mitvollzient und dadurch ihre Zugehorigkeit zum System in Differenz zur Umwelt erkennbar
werden 183t“ (ebd.: 548). In prozessierender Selbstbeobachtung verarbeitet das System
Informationen zu Selbstbeschreibungen, indem es das fixiert, tber was im System kommuniziert
wird. Durch diesen operativen Vollzug der System/Umwelt-Unterscheidung thematisiert bzw.
behauptet das System seine eigene Identitét; es asymmetrisiert sich selbst. In Abgrenzung zu
seiner Umwelt rechnet es sich selbst bestimmten Themen zu und ,, reflektiert seine eigene Einheit
als Bezugspunkt fur Beobachtungen, als Ordnungsgesichtspunkt fir ein laufendes Referieren®
(Luhmann 1999b: 880), welches sich zu strukturbeschreibenden Texten verdichtet. Diese Texte
erlauben dem System eine, bel weiterem Ausbau zunehmend deutliche Kontrastierung seiner
eigenen Strukturen und denen der beobachteten Umwelt. ,, Die Selbstbeschreibung ist [...] ein
Prozef3, der sich selbst artikulieren und modifizeren kann und der dafir eine Semantik
entwickelt, mit der das System bewufdt operieren kann* (Luhmann 1984: 361). Mdchte man die
Kultur eines Systems kennen lernen, so kénnen wir hieraus schlussfolgern, muss man sich seine
spezifischen operativen Unterscheidungen ansehen, mit denen es sich selbst beobachtet und
beschreibt.

Wenn wir den Zusammenhang von Gesellschaft und Kultur herausstellen wollen, miissen
wir uns den spezifischen Semartiken der gesellschaftlichen Selbstbeschreibung widmen, welcher
Luhmann zuschreibt, einen Begriff der Kultur erfunden zu haben, um sich selbst einen Namen zu
geben. ,, Seit dem Ende des 18. Jahrhunderts besetzt der Begriff der Kultur den Platz, an dem
SHbstbeschreibungen reflektiert werden. Kultur im modernen Snne ist immer die als Kultur
reflektierte Kultur, also eine im System beobachtete Beschreibung” (Luhmann 1999b: 880). Die
Selbstbeschreibung selbst wird zum Thema der Selbstbeschreibung, und die Gesellschaft kann
sich as ein sich selbst beschreibendes System beschreiben, das um die Pluralitét ihrer
Selbstbeschreibungen weil3. ,, Kultur ist nach all dem ein Doppel, sie dupliziert dles, was ist.
Dabei formuliert sie ein Problem der Identitat, das sie fur sich selbst nicht 16sen kann — und
eben deshalb problematisiert” (Luhmann 1995b: 41f). Mit der analog zur EinfUhrung des
Kulturbegriffs stattfindenden modalen Umstellung von Gleichheit auf Vergleichbarkeit, muss die
» Logik des Beobachtens und Beschreibens [..] dann von monokontexturalen auf polykontexturale
Strukturen umgestellt werden* (Luhmann 1999b: 1094). Die individuell praferierten Referenzen,



35

Ideen und Orientierungen machen gesamtgesellschaftlich konvergierende Ideen zunehmend
unwahrscheinlich — was seinerseits wiederum as Idee evoluieren konnte.® So stellt auch
Luhmann die Frage, ob sich ,, das, was auf diese Weise semantisch zusammengekommen ist, als
alltagsfahige, operative Selbstbeschreibung der Gesellschaft® (Luhmann 1984: 586f) eigne, um
der Antwort selbst vorausgreifend anzuschlief3en, dass diese, , wenn sie nicht eindeutig »nein«
lautet, jedenfalls skeptisch ausfallen* (ebd.: 587) miisse.

Die moderne Gesellschaft beschreibt sich in KrisenSlogans®® vom scheinbaren
»Sinnverlust, dem vermeintlichen »Werteverfal«, der eigenen »Unregierbarkeit« und
Ahnlichem, um ein Verstandnisproblem ihrer eigenen Kongtitution als immerhin erkanntes
Problem handhaben zu kdénnen. Namlich, dass ,, keine Gesellschaft sich selbst mit ihren eigenen
Operationen erreichen kann. Die Gesellschaft hat keine Adresse” (Luhmann 1999b: 866). Um
diese Problematik als anschlussféhig in der Kommunikation zu halten, erfindet die Gesellschaft
standig neue Selbstbezeichnungen, um sich trotz Polykontexturalitét und Komplexitétszuwachs
begrifflich zu fassen. Informations-, Wissens-, Konsum-, Spal3-, Dienstleistungs- und
Mediengesellschaft, sind nur einige der Namen, mit denen sich die Gesellschaft in den letzten
Jahren etikettiert hat. ,, Gesellschaften brauchen offenbar diese Selbstbeschreibungen, um sich
ihrer gegenwartigen Form zu vergewissern, bemerken Marcus S. Kleiner und Hermann
Strasser (2003: 10) und referieren damit an die an jeden Sinn gekoppelte Zeitdimension, der sich
auch jede Selbstbeobachtung fiigen muss. Kultur ist durch ihre Dynamik gekennzeichnet, andert
sich im Kontext der Sach-, Zeit- und Sozialdimensionen fortlaufend entsprechend den aktuellen
Anforderungen und Maoglichkeiten. Trotzdem wird, wenn von Kultur gesprochen wird, meist
von einer zumindest relativen Stabilitdt ausgegangen. Luhmann bemerkt dazu: , Um[...] Sinn
zeitUbergreifend konzentrieren zu konnen, missen Selbstbeschreibungstexte sich selbst
einschlief3en, also autologisch konzipiert sein. Das wird jedoch zumeist nicht offen gesagt,
sondern in kategorischen Formulierungen oder in schlichten Tatsachenfeststellungen ver steckt,
um Gegenmeinungen gar nicht erst aufkommen zu lassen” (Luhmann 2000b: 423). Das heift,
kulturelle Identitédten werden in geradezu ontologischer Manier behauptet, um ihre eigene
Storanfélligkeit wenigstens Uber einen gewissen Zeitraum negieren zu konnen. Die

Kommunikation bietet sich somit eine zumindest temporér gultige Orientierungshilfe. Man kann

31 Wasim Prinzip schon tiberall dort geschieht, wo von gesellschaftlicher Polykontexturalitat gesprochen wird, um
die Heterogenitét der Beobachtungsperspektiven und ihrer Entschei dungspramissen zu beschreiben.

» Polykontexturalitat steht somit fir den Verzicht auf die Unterstellung einer Einheit fir alle Beobachtungen bzw.
einer Moglichkeit ihrer Letztabsicherung® (Krause 2001: 185).

32 vgl. Luhmann (1984: 587). Luhmann geht sogar so weit zu sagen: , Die Krise, das »ist« die Gesellschaft* (zitiert
nach Baecker 2003: 139).



36

vermuten, dass in diesem Rekurrieren der Kultur auf ontologische Hilfsmittel ein Grund fir
Luhmanns Skepsis bezliglich ihrer Brauchbarkeit innerhalb seiner Systemtheorie liegt.

Wir konstatieren hier ein gesellschaftliches Operieren mit vermeintlichen Identitéaten, welche
u.a in Form von Selbstbeschreibungssemantiken auftreten. Neu an dieser Perspektive ist nun,
dass die sich selbst voraussetzende Kultur ihrerseits die Beobachtung zweiter Ordnung als ihre
mogliche ldentitét unterstellt, was bedeutet, dass es moglich wird, zwei Ebenen der Kultur zu
identifizieren. Zum einen haben wir es mit ener ales kontingent setzenden
Vergleichsperspektive zu tun; zum anderen muss diese Perspektive ihre eigene ldentitét
behaupten und 16st diese paradoxe Figur vorerst, indem sie sich den Namen Kultur gibt. Diese
Losung ist jedoch nur immer bis zu dem Moment wirksam, bis sie sich selbst als kontingent
erkennt, also die Kultur von der Kultur in ihrer Identitét in Frage gestellt wird. Dies geschieht in
der Kommunikation sténdig. Jede neue Identitdtsbehauptung ruft dabei ihre zweifelnde
Gegenmeinung hervor und muss sich dazu des Rickgriffs auf gleichzeitig schon wieder
kontingent gestellte Identitéten bedienen. Gerade das zeichnet Kultur aus: sie erscheint als ein
dynamisches Wechselspiel des sich tber Formen bestétigenden Mediums mit ihrer gleichzeitigen
Bedingung von Beobachtbarkeit und Unbeobachtbarkeit.

Wenn Luhmann behauptet, dass das Verstéandnis dessen, was mit Selbstbeschreibung
gemeint ist, durch den Begriff der Kultur verhindert wird,®® soll hier das Gegenteil gezeigt
werden, ndmlich, dass die Kultur dazu in der Lage ist, ihre eigene Paradoxie zu entfalten, indem
sie sich auf zwel Ebenen identifiziert: auf der des Mediums und der seiner Formen, die einander
wechselseitig bedingen. Wir haben es hier mit einem Wiedereintritt, mit einem »re-entry« der
Kultur in ihre Formen zu tun, denn as Unterscheidung von loser und fester Kopplung ist das
Medium selbst eine Form, deren besonderer Sinn darin besteht, dass sie in sich selbst
hineinkopiert werden kann. ,, Die Doppelverwendung des Formbegriffs soll festhalten, daf3 es
sich dabel um eine auflésungsbediirftige Paradoxie handelt, namlich um die Beobachtung, dai3
die in sich hineincopierte Form dieselbe und nicht dieselbe ist, je nachdem, ob man dieses
Hineincopieren als identische und als nicht-identische Reproduktion sieht. Und gemeint ist mit
re-entry immer beides’ (Luhmann 2000c: 31f). In der Folge kann sich die Kultur selbst immer
wieder zum Thema machen, ohne Letztantworten im Sinne einer endgultigen singuléren Identitét
angeben zu mussen. Ein als Kultur behauptetes Thema ist Kultur und ist es gleichzeitig nicht.
Die Medium/Form-Unterscheidung ermoglicht, dass beides richtig ist. Was wir beobachten, sind
die Erscheinungsformen einer Kultur, deren Medium unsichtbar bleibt, sich aber dariber

bestétigt, dass es sich in seinen verschiederen Formen beobachten und beschreiben kann. ,, Die

33 Siehe Luhmann (1995c: 397f).



37

Selbstbeschreibung errichtet eine Grenze innerhalb der Grenze, einen »frame« im »frame« des
Systems; aber genau diese Differenz flhrt dazu, dass Selbstbeschreibungen irritierbar bleiben
und von innen heraus dynamisch werden” (Luhmann 1995c: 401). Dabei kann das System um
den Status seiner stéranfalligen und simplifizierenden®* Selbstbeschreibung wissen, denn , alle
texttormigen Selbstbeschreibungen sind hochgradig verletzlich, suggerieren geradezu
Zweitgedanken, und diese Verletdichkeit kann durch Differenzierung von offizéser und
zynischer, von markierender und durchschauender Kommunikation aufgefangen werden®
(Luhmann 2000b: 437).

Wenn Luhmann behauptet, dass mit dem Kulturbegriff nur eine relativierende
Unterscheidung zwischen objektiver und subjektiver Kultur méglich wird, die auf Individuen
oder Gruppen zugerechnet wird, hat er damit Recht und Unrecht gleichermafien. > Perspektiven
behandeln ja bekanntlich immer beobachtungsabhéangige Relationen. Und die Verwendung der
Bezeichnungen von entweder Medium oder Form, sind, wie gezeigt, auch immer
perspektivenabhangig. So weit stimmt Luhmanns Einschdtizung der mit dem Kulturbegriff
bezeichneten Moglichkeiten; sie ist jedoch unvollstandig. Denn was er in seiner wenig
optimistischen Einschatzung analytischer Zusatzgewinne scheinbar vollkommen Ubersienht, oder
zumindest unterschétzt, ist die damit erklommene Hohe einer Einsicht in die Einsicht der
Perspektivenabhangigkeit. Die  Kultur ist durch  Selbstthemetisierung zu einer
Reflexionssteigerung féhig, die sie auf einer Metaebene als Form und Medium ihrer selbst
gleichzeitig erscheinen l&sst.

Mit dieser schwierigen, da erneut auf eine Paradoxie hinauslaufenden theoretischen
Herleitung, ist es uns mdoglich, die von Luhmann identifizierten sozidlen Systeme so zu
beschreiben, dass wir deren Selbstbeschreibungen als konstitutiv fir ihre Operationsstrukturen
und umgekehrt berticksichtigen. Dabei kénnen diese Beobachtungen und Beschreibungen von
uns nicht einfach wiederholt werden , Se sind, wenn beobachtet, in der Wiederholung als
Beobachtete bereits wieder andere, missen aber, um andere sein zu konnen, ldentitat
pratendieren. Identitaten kdnnen also nur im Wechsel des Beschreibungskontextes kondensieren;
sie kénnen sich nur behaupten, wenn sie im Vollsinne mit sich selbst nicht identisch sind"
(Luhmann 2000c: 321).

Als gesellschaftsbeschreibende Theorie ist die Soziologie sich ihrer reflexiven Rolle
innerhalb dieses grofiten aller Sozialsysteme, der aus allen Kommunikationen bestehenden
Gesellschaft, selbstverstandlich bewusst, und muss demnach ebenso berticksichtigen, dass sie

selbst zu einem Teil des von ihr zu beschreibenden Gegenstandes wird. Die Systemtheorie

34 vgl. Luhmann (2000b: 418).
35 Vgl. Luhmann (1995c: 398).



38

versucht dem gerecht zu werden, indem sie die Gesellschaft in verschiedene Tellsysteme
differenziert und dabei berticksichtigt, dass sie selbst aus einem dieser Systeme, ndmlich dem
Wissenschaftssystem, beobachtet. Der vorliegende Aufsatz behauptet, dass es der Kultur der
Gesellschaft entspricht, Uber ihren Kulturbegriff divergierende Definitionen zu produzieren,
deren kleinster gemeinsamer Nenner in ener Akzeptanz der Medium/Form-Unterscheidung
liegen konnte. Selbstbeschreibungen sind dieser These zufolge solche Kulturformen, die das
Medium bestétigen, da sie sich gewissermal3en erst aus dessen Moglichkeiten generieren. Wenn
wir aus der Wissenschaft heraus die Welt, ihre Systeme und Subsysteme beschreiben, wird in
den Beschreibungsformen die kulturelle Identitdt des Wissenschaftssystems gewissermal3en
analog mitgefihrt, wird die pluraistische Selbstbeschreibung des wahrheitssuchenden
Wissenschaft ssystems mit den uns moglichen Ausdrucksformen synchronisiert und reproduziert,
wie wir aufgrund der selbstreferentiellen Funktionsweise der Autopoiesis wissen kénnen. Denn
wie Luhmann sagt, ,snd auch Weltbeschrelbungen immer Ausformulierungen der
Fremdreferenz spezifischer Systeme und folglich abhéngig davon, wie Uber Selbstreferenz
disponiert wird (Luhmann 1999b: 754). Mit anderen Worten: wie ein System seine Umwelt
beschreibt, sagt meist mehr Uber das betreffende System al's Uber dessen Umwelt aus.

Mit dem Ubergang zu funktionaler Differenzierung stellt sich die Gesellschaft auf ihre
zunehmende Komplexitét ein, indem sie diese einerseits durch exklusive Problembetreuung der
zustardigen Funktionssysteme in Ausschnitten reduziert, dabei aber gleichzeitig weiteren
Komplexitdtsaufbau in der spezialiserten Bearbeitung eben dieser Problemstellungen
ermdglicht. ,, In der Praxis entsteht damit ein Bedarf flr Entscheidungsregeln, die festlegen,
unter welchen Bedingungen der Wert bzw. der Gegenwert richtig bzw. falsch zugeordnet ist. Wir
nennen solche Regeln Programme® (Luhmann 1999b: 750). Diese stehen in einem
komplementéren Verhéltnis zu den bindren Préferenzcodes; Beispiele fir Programme sind etwa
Gesetzestexte im Bereich des Rechts, Theorien/Methoden in der Wissenschaft, Budgetierungen
in der Wirtschaft oder parteienspezifisch formulierte Ziele im Politiksystem. Mithilfe von
Programmen ist es mdglich, weitere Systemdifferenzierung auszubilden. Es formen sich
Organisationen um Programme, welche die Kontingenz der an einem Préferenzcode orientierten
Entscheidungsmoglichkeiten berticksichtigen und in ihrer Vielfalt aufzeigen. So wird im
Politiksystem nach wie vor versucht, mithilfe von Macht kollektiv bindende Entscheidungen
durchzusetzen. Verschiedene Parteienorganisationen versuchen anhand ihrer Programme, den zu
diesem Zweck realisierbaren Moglichkeitenbereich abzubilden. Wirtschaftsorganisationen
operieren strikt nach ihrem Préferenzcode von »Zahlung/Nichtzahlung« und beschreiben sich

entlang ihrer jeweiligen Programme in ihrer strategischen Ausrichtung.



39

Programme sind demnach Selbstbeschreibungstexte von Organisationen, mit deren Hilfe sie
sich as identisch darstellen. Und zwar sowohl nach innen as auch nach aul3en.
Interessanterweise rekurrieren Organisationen bei der Benennung von sowohl intern as auch
extern beobachteten Programmen gerne auf den Kulturbegriff. Es entspricht der Kultur von
Organisationen, sich mit an ihren Programmen ausgerichteten Selbstbeschreibungen zu versehen,
denen man den Namen »Organisationskultur« gibt. , Organisationen benutzen ihre
SH bstbeschreibungen, um ihre individuelle Besonderheit in einer Terminologie herauszustellen,
die, wie man hofft, allgemeine Anerkennung findet“ (Luhmann 2000b: 438). Es kann sich
demnach wohl keine Organisation leisten, auf die Behauptung einer eigenen Organisationskultur
zu verzichten, ohne sich dem Vorwurf auszusetzen, dann nicht wissen zu kdnnen, womit sie es
bei sich selbst zu tun hat. Selbstbeschreibungen, Programme, Organisationskulturen definieren
die Grenzen ihres Systems Uber an ihnen orientierte Entscheidungen; aktualisieren mit jeder
Operation erneut die Unterscheidung von Selbst- und Fremdreferenz, um sich ihre Identitét au
bestdtigen. Denn Organisationen haben keinen Korper, sie bestehen aus Texten, aus in allen
Operationen mitkommunizierter und sich  reproduzierender  Organisationskultur.  Die
Funktionsweise von Organisationskultur entspricht dabei Luhmanns Beschreibung der
Progranme und deren , Funktion, die Verantwortung im Male der Vorgaben auf den
Programmierer zu verschieben; und zugleich mit der Verantwortungsver schiebung einen Modus
rationaler Begrindung zur Verflgung zu stellen. Auf diese Weise wird Rationalitat an
Entlastung von Verantwortung gekoppelt“ (ebd.: 173). Wobel der »Programmierer« offenbar
zunachst im Dunkel bleibt, eventuell an Personen aus Vorstands und Fuihrungsetagen
festgemacht wird. Mit den Mitteln der Systemtheorie kénnen wir jedoch wissen, dass, da die
Organisation sich, wie jedes soziale System, ausschliefdlich aus Kommunikationen konstituiert,
bei dem »Programmierer« nur um die Organisation selbst handeln kann. Und noch eine
Ableitung weiter, kommen wir wiederum zu dem Schluss, dass soziale Systeme sch ihre
Kulturen demnach selbst schaffen.®® Egal in welche Richtung wir die herangezogenen
Gleichungen aufldsen, das Ergebnis wird immer auf die Paradoxie einer sich selbst
voraussetzenden Kultur hinauslaufen, die erst im Wechsel ihrer Formen sichtbar wird. Und diese
Formen werden von jedem sozialen System zur Unterscheidung von Selbst- und Fremdreferenz
bendtigt, weshalb es Erinnerungsmechanismen an die eigenen Formen installiert: Gottesdienste,

BegriBungsrituale, Gerichtsverhandlungen, Kunstausstellungen, politische Wahlen oder

36 Siehe hierzu auch Dirk Baecker (2001), der unter Berufung auf die Studien des Kultursemiotikers Juri Lotmann
zu vergleichbaren Ergebnissen kommt, wenn er Kultur als Programme managendes Gedéchtnis beschreibt: , Die
Kultur bestéatigt das Programm — und setzt esin Klammern, verunsichert es, |6st es auf oder wandelt es ab“ (ebd.:
157).



40

Pferderennen sind Beispiele fir Formen des Umgangs mit der Erinnerung an die eigene Kultur.
Luhmann bestétigt die hier vorgestellte These der Nahe von Kultur und Selbstbeschreibung,
wenn er schreibt, die Funktion von Selbstbeschreibungstexten liege darin, , die laufend
anfallenden Selbstreferenzen zu raffen, zu bindeln, zu zentrieren, um damit deutlich zu machen,
dass es immer um dasselbe ,, Selbst”, immer um ein mit sich identisches System geht” (ebd.:
421). Und weiter sogar: , Die Sdbstbeschreibung dient dem System als , offiziele
Gedenkkultur“ beruft sich Luhmann (ebd.. 421f) auf eine Formulierung von Renate
Lachmann.®” Die Kultur braucht diese semantischen Formen, um sich anhand ihrer
Beobachtungen beschreiben und fortsetzen zu konnen. Die immer wieder aufs Neue an ihre
eigenen Antworten anschlief3ende Selektionsfrage, bleibt dabei nur in einer ihrerseits zirkuléren
Art zu beschreiben. Konnten wir an die Kultur die Frage adressieren, wie sie das
Selektionsproblem [6st, misste die Antwort in etwa lauten, dass sie nicht wissen kdnne, wie sie

darlber denkt, solange sie nicht gehdrt hat, was sie dazu zu sagen habe.

5. Reslimee

Unabhangig von seiner  Definitions(un)genauigkeit geht die gesdlschaftliche
Kommunikation scheinbar unbeschwert und grof3ziigig mit der Anwendung des Kulturbegriffs
um. In verschiedensten Kontexten wird er bemiiht, um Beobachtungsgegenstande zu bezeichnen,
die oftmals unter dem Namen von Bindestrich-Kulturen anschlussféhige Semantiken fur die
Autopoiesis sozider Systeme stellen. Wir konnten zeigen, dass solche identitétssuggerierenden
Konstrukte offenbar notwendig sind, um andernfals unendlich wiederholende
Reflexiorsschleifen erfolgreich durchbrechen zu kdnnen. Erst eine Wissenschaft, die auf der
Suche nach Wahrheiten auch ihre eigene Reflexivitét reflektieren muss, stéldt bei der Analyse
von Kultur auf deren eigene Voraussetzung — und wundert sich. Denn sie muss entgegen ihrer
fortschrittlich orientierten Zukunftsausrichtung wieder einen Schritt zurlicktreten, um zu
erkennen, dass sie in einen Spiegel schaut, der nicht etwa die Sicht auf eine dahinter liegende
»Letztwahrheit« verstellt, sondern neue, zirkuldre Fragen bietet, die der Komplexitdt von Welt in
ihrer Beschreibung gerechter werden als teleologische Fina-Antworten. »Wozu Kultur?< ist
demnach keine Frage, die eine explizite Antwort einfordert, sondern diese bereits durch ihre
Aktualisierung impliziert: Denn nur wo im Kulturmodus der Beobachtung zweiter Ordnung

verglichen wird, kann Uberhaupt nach dem »Wozu« von Kultur gefragt werden.

37Vgl. Lachmann (1990: 10).



41

Wir kdnnen den Mantel der Kultur nicht an der Garderobe abgeben und uns vom Logenplatz
der Soziologie aus as unbefangene Beobachter des Theaterstiicks »Gesellschaft« verstehen. Als
Tell der Gesellschaft ist auch die soziologische Kommunikation immer von Kultur begleitet und
kann diesem Umstand nur insofern versuchen gerecht zu werden, as dass sie ihn in ihrer
Selbstbeschreibung mitkommuniziert, ihre ausschnitthafte Perspektive explizit betont und ihren
blinden Fleck nicht als Makel, sondern als komplexitétsaddguate Einsicht in Grenzen vertritt.
Dies leistet die Systemtheorie von Niklas Luhmann. Statt sich jedoch auf eine bescheidene
Demutsgeste vor der eigenen Unzulanglichkeit zu limitieren, muss die Theorie Profil beweisen,
muss trotz ihrer kontinuierlichen Kontingenzbetonung ihre Vortelle gegeniber anderen
Perspektiven herausstreichen, wenn sie fortgesetzte Anschlussfahigkeit innerhalb des
Wissenschaftssystems fir sich beanspruchen méchte. Gerade wissenschaftlichen Theorien, das
wusste auch Niklas Luhmann nur zu genau, ist dabel eigen, dass sie irgendwann Uberholt
werden. Doch bis sie zu Klassikern werden, deren Wert nur noch historisch gewdrdigt wird,
mussen sie zum Nachdenken anregen, sollen sie Fragen bei ihrem Publikum aufwerfen, die ohne
die Theorie nicht gestellt worden waren. Theorie soll und muss provozieren, will sie die
Kommunikation erreichen.

» Man publiziert — nicht um zu belehren, sondern um beobachtet zu werden® reflektiert
Luhmann (1992: 83) die eigene Position. Und dass seiner Theorie die gewinschte
Aufmerksamkeit zuteil wird, bestétigen die zahlreichen wissenschaftlichen Texte, die sich
fortgesetzt mit seinem Theorienachlass beschéftigen. Auch die hier vorgestellte Arbeit hat
versucht, einen kleinen Ausschnitt aus Luhmanns Theorielandschaft aufzubereiten, indem eine
seiner vielen Provokationen aufgegriffen und auf ihre Durchhalteféhigkeit gegeniber den
eigenen Postulaten geprift wurde. Dazu wurden vier Begriffe identifiziert, denen nachgewiesen
werden konnte, dass sie im Theoriedesign Luhmanns synonym fir den Kulturbegriff verwendet
werden. Dabel zeigte sich, dass trotz eindeutiger Zugestandnisse Luhmanns an deren
Substitutionsfunktion, keiner dieser Begriffe alleine das Kulturphanomen inhaltlich abzudecken
imstande ist. Als Begriindung hierftir konnte anhand der Medium/Form Unterscheidung gezeigt
werden, dass auch der Kulturbegriff mehrere Ebenen seiner selbst abbildet; es somit keine Eins-
zu-eins-Entsprechung seiner Abstraktion in konkreten kulturellen Erscheinungsformen geben
kann. Vielmehr geht es offenbar um ein Zusammenspiel, ein reziprokes Verhaltnis jener hier
benannten Begrifflichkeiten, fur die der Kulturbegriff als eine Art Sammelbegriff dienen kann.
Neben »Sinng, »Gedachtnisk, »Semantik« und »Selbstbeschreibung«, denen meist ohne
schwierige Bewelsfuhrung nachzuweisen war, dass Luhmann ihnen ihre Vertretungsrolle fur

Kultur sogar unmittelbar attestiert, lief?en sich noch weitere Begrifflichkeiten in Luhmanns



42

Theoriedesign identifizieren, denen ein vergleichbares Potenzial im Hinblick auf die hier
vorgestellte Substitutionsthese unterstellt werden konnte. Die »Kontingenz«, die »Paradoxie«
sowie der Begriff des »re-entry« scheinen in den Luhmannschen Beschreibungen ebenfalls das
abzubilden, wofir auch die Kultur in ihrer paradoxen Einheit von Medium und Formen steht. An
dieser Stelle muss es uns vorerst geniigen, eindeutige Belege dafiir gefunden und aufgezeigt zu
haben, dass Luhmann die Kultur nicht ignorieren kann, dass er im Gegenteil, sogar mehrere
Begrifflichkeiten benétigt, um ihrer sozialen Wirkungskraft auch ohne explizite Nennung des
Namens gerecht zu werden. Zukinftige Analysen werden an den hier angebotenen Ansatz
fortfUhrend anschlief3en kénnen.

Luhmann verpasst es jedenfals, die Kultur in ihrer Mehrdimensionalitét zu entfalten. Sein
Gegenvorschlag, ganzlich auf den Begriff zu verzichten, findet keine positive Resonanz beim
Publikum. Selbst stringent an seiner Theorie arbeitende Luhmann-Schiler, wie Dirk Baecker
(2001) oder Elena Esposito (2002), sind darum bemiht, diese hinterlassene Licke im
Luhmannwerk zu schlieffen und den Kulturbegriff doch noch in die Systemtheorie zu
reintegrieren. Mit gutem Grund, so behauptet auch die vorliegende Arbeit. Sowohl
komplexitatsreduzierend as auch —steigernd, birgt der Kultubegriff, je nach Anforderung
Potenzial in beide Richtungen. Damit bietet er sich als omnipotentes Anschlusskondensat in der
Kommunikation an. Was festgehalten werden kann, ist, dass Kultur als ein dynamisches
Phdnomen erscheint, angetrieben durch einen inneren Widerstreit, der zu jeder These die
Antithese, zu jeder Uberzeugung den Zweifel und zu jeder Konstruktion deren Dekonstruktion
anbietet bzw. aufdréngt. »Gleichheit« und »Konsens« kénnen zwar as Programm — etwa
politisch — in der Kommunikation transportiert werden; auch das ist dann eine mogliche
Artikulationsform der Kultur. Jedoch zielt die Kultur immer auf Differenzen; sie kann sich
Uberhaupt erst Uber artikulierte Differenzen als Kultur behaupten. Harmonie kann demnach
offenbar nicht das Gold in der Zentralbank der Kultur sein.

Die innere Zerrissenheit der Kultur ist Antrieb fir hochste kreative Leistungen im
Spannungsfeld ihrer Unterscheidungen. Ihrem Beobachtungsmodus verdanken wir die Fahigkeit
zum Genuss des Erkennens feinster Unterschiede in Kunst, Wissenschaft, Unterhaltung u.v.am.
,» Aber Kultur leidet zugleich an gebrochenem Herzen, reflektiert ihre Reflexion und registriert,
was an Naivitéat verloren gegangen und nie wieder hervorzubringenist* (Luhmann 1995c: 341f).
Dabei wird sich die Gesellschaft mit ihrer ambivalenten Eigenschaft arrangieren missen, wie
Konig Midas durch die Welt zu laufen und dabel ungefragt alles zur Kultur werden zu lassen,
womit sie in Berlhrung kommt. Vieleicht ist dies ene der grolen zukinftigen

Herausforderungen aller gesellschaftlichen Funktionssysteme: den Umgang mit der eigenen



43

Kultur auf eine reflexive Ebene zu heben, die Einsicht in den Konstruktionscharakter von
Einsicht bieten kann. Ob dadurch etwas besser wirde? Wer vermag das zu sagen? Die
Systemtheorie jedenfalls nicht; das ist weder ihr Ziel noch ihre Aufgabe. Stattdessen provoziert
Luhmann zu Fragen, aus denen heraus die Kultur des Umgangs mit der Kultur flr einen
aufmerksamen Beobachter in Ausschnitten ersichtlich werden kann. Jedenfalls dann, wenn er
auch aus den Momenten ihres kurzen Aufflackerns ein Bild zu konstruieren imstande ist. Denn
nur im Wechsel ihrer beobachtbaren Formen bestétigt sich das abstrakt bleibende Medium.

Dass im Ergebnis auch Luhmann mit der Kultur gegen die Kultur argumentiert, ist ein hier
konstatiertes Paradoxon, an dem der »Beschuldigte« vermutlich sogar Gefallen gefunden haben
konnte, entstammt die These doch in ihrer Zirkularitét der Diktion seiner eigenen
Theoriesprache. Trotzdem kann auch die systemtheoretische Rezeption der Luhmannschen
Kulturberticksichtigung nicht darlber hinwegsehen, dass alles zirkuléare Argumentieren, alle
Préferenz der Systemtheorie fur das Entfalten statt Vermeiden von Paradoxien und die Betonung
der Kontingenz aler Unterscheidungen, Fragen nach einem dirigierenden Sinn oder
orientierenden Letztmoment fur gesellschaftliches Miteinander ins Leere laufen lassen. Das mag
auf den ersten Blick fir jene enttéduschend sein, die einen archimedischen Punkt der Erkenntnis
beanspruchen, welcher sie eindeutige Antworten erwarten lasst. Mit Luhmanns gesuchter
Verabschiedung von der Ontologie gibt es fur ihn jedoch nicht mehr die alleingultige Antwort,
sondern derer immer so viele, wie es auch mogliche Perspektiven gibt. Dass diese einander
widersprechen konnen, ja oftmals sogar missen, ist Voraussetzung und belegendes Zeugnis fur
die niemals stillstehende Autopoiesis von Gesellschaft. Fir eine Gesellschaft, die sich offenbar
die Frage erlauben kann, ob sie einen Begriff der Kultur weitréaumig umfahren sollte, obwohl sie
diese langst auf dem Beifahrersitz neben sich hat. Und mehr noch: die ihr den Tank gefillt hat,
die sie durch ihre Theorielandschaften fahren lasst. Der vermeintliche Trost fur die Enttauschten:
Aus dem Inneren des abgeschlossenen Kofferraums hdren wir auch aus Luhmanns Fahrzeug
noch ein leises Klopfen der Ontologie. Ein Widerspruch? Vielleicht. Ein »re-entry«? Vermutlich.
Kultur? Ganz bestimmt!

Wenn der hier vorgeschlagene Ansatz einer differenzierten Wirdigung des Kultur- Themas
nach Luhmann zunéchst mehr Fragen als Antworten aufwirft, so liegt das nicht nur an dem hier
begrenzten Rahmen, sondern an dem Erfordernis einer neuen Leseart des Verhatnisses von
Fragen und Antworten. Der Systemtheoretiker well3: der Versuch einer Erkl&rung von Kultur ist
bereits Kultur, aber: ,, Wer sich vorschnell festlegt, verstofdt gegen eine Kultur des Kulturbegriffs,
die eher auf Suchhaltungen und Empfindlichkeiten fir Nuancen Wert legt als auf zugreifende
theoretische Gesten” (Baecker 2001: 7).



6. Literaturverzeichnis;

Baecker, Dirk (1996): Rezensionen zu Heiner Mihlmann: Die Natur der Kulturen. Entwurf einer
kulturgenetischen Theorie. www.brock.uni-wuppertal .de/Schrifte/Habil/Rezensl.html, S. 1-4
[22.05.2003]

Baecker, Dirk (2001): Wozu Kultur?, 2., erw. Aufl., Berlin: Kulturverlag Kadmos

Baecker, Dirk (2002a): Die Form der Kultur.
http://homepage.mac.com/baecker/Filesharingl.html, S. 1-21 [25.07.2003]

Baecker, Dirk (2002b): Kultur und Schrecklichkeit. In: Bazon Brock/Gerlinde Koschik (Hg.):
Krieg und Kunst. MUnchen: Fink, S. 19-37

Baecker, Dirk (2002c): Wie steht es mit dem Willen Allahs? In: ders.: Wozu Systeme? Berlin:
Kulturverlag Kadmos, S. 126-169

Baecker, Dirk (2003): Kommunikation und Kultur al's Ressourcen der Unbestimmtheit. In:
Organisation und Management. Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 134-140

Bardmann, Theodor M./Lamprecht, Alexander (1999): Systemtheorie verstehen. Eine
multimediae Einflihrung in systemisches Denken. CD-ROM mit Lehrbuch. Wiesbaden:
Westdeutscher Verlag

Bolz, Norbert (2002): Das konsumistische Manifest. M iinchen: Fink

Esposito, Elena (2002): Soziales Vergessen. Formen und Medien des Gedachtnisses der
Gesellschaft. Frankfurt am Main: Suhrkamp

Feyerabend, Paul (1980): Erkenntnis fr freie Menschen. Veranderte Ausgabe, Frankfurt am
Main: Suhrkamp

Helmstetter, Rudolf (1999): Der gordische Knoten von Kultur & Gesellschaft und Luhmanns
Rasiermesser. Fragen eines fluchenden Ruderers. In: Albrecht Koschorke/Cornelia Vismann
(Hg.): Widerstande der Systemtheorie. Kulturtheoretische Analysen zum Werk von Niklas
Luhmann. Berlin: Akademie Verlag, S. 77-95

Huntington, Samuel P. (1996): Kampf der Kulturen. Die Neugestaltung der Weltpolitik im 21.
Jahrhundert. MUnchen; Wien: Europaverlag

Kleiner, Marcus S./Strasser, Hermann (Hg.) (2003): Globalisierungswelten. Kultur und
Gesellschaft in einer entfesselten Welt. Koln: Halem

Krause, Detlef (2001): Luhmann-Lexikon. Eine Einflhrung in das Gesamtwerk von Niklas
Luhmann. 3., neu bearb. und erw. Aufl., Stuttgart: Lucius und Lucius

Lachmann, Renate (1990): Gedéachtnis und Literatur. Intertextualitdt in der russischen Moderne.
Frankfurt am Main: Suhrkamp



45

Luhmann, Niklas (1971): Sinn als Grundbegriff der Soziologie. In: Jirgen Habermas/Niklas
Luhmann (Hg.): Theorie der Gesellschaft oder Sozialtechnologie — Was leistet die
Systemforschung? Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 25-100

Luhmann, Niklas (1980a): Vorwort. In: Gesellschaftsstruktur und Semantik. Studien zur
Wissenssoziologie der modernen Gesellschaft, Bd. 1, Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 7-8

Luhmann, Niklas (1980b): Gesellschaftliche Struktur und semantische Tradition. In:
Gesellschaftsstruktur und Semantik. Studien zur Wissenssoziol ogie der modernen
Gesdllschaft, Bd. 1, Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 9-71

Luhmann, Niklas (1984): Soziale Systeme. Grundril3 einer algemeinen Theorie. Frarkfurt am
Main: Suhrkamp

Luhmann, Niklas (1991): Die Wissenschaft der Gesellschaft, 2. Aufl., Frankfurt am Main:
Suhrkamp

Luhmann, Niklas (1992): Beobachtungen der Moderne. Opladen: Westdeutscher Verlag

Luhmann, Niklas (1995a): Vorwort. In: Gesell schaftsstruktur und Semantik. Studien zur
Wissenssoziologie der modernen Gesellschaft, Bd. 4, Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 7-8

Luhmann, Niklas (1995b): Kultur als historischer Begriff. In: Gesellschaftsstruktur und
Semantik. Studien zur Wissenssoziologie der modernen Gesellschaft, Bd. 4, Frarkfurt am
Main: Suhrkamp, S. 31-54

Luhmann, Niklas (1995c): Die Kunst der Gesellschaft. Frankfurt am Main: Suhrkamp

Luhmann, Niklas (1995d): Die Soziologie des Wissens. Probleme ihre theoretischen
Konstruktion. In: Gesellschaftsstruktur und Semantik. Studien zur Wissenssoziologie der
modernen Gesellschaft, Bd. 4, Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 151-180

Luhmann, Niklas (1996a): Die Redlitdt der Massenmedien. 2., erw. Aufl., Opladen:
Westdeutscher Verlag

Luhmann, Niklas (1996b): Religion as Kultur. In: Otto Kallscheuer (Hg.): Das Europa der
Religionen. Frankfurt am Main, S. 291-315

Luhmann, Niklas (1999a): Die Wirtschaft der Gesellschaft. 3. Aufl., Frankfurt am Main:
Suhrkamp

Luhmann, Niklas (1999b): Die Gesellschaft der Gesellschaft. 2 Bde., 2. Aufl., Frankfurt am
Main: Suhrkamp

Luhmann, Niklas (2000a): Die Religion der Gesdllschaft. Hg. v. André Kieserling, Frarkfurt am
Main: Suhrkamp

Luhmann, Niklas (2000b): Organisation und Entscheidung. Opladen: Westdeutscher Verlag



46

Luhmann, Niklas (2000c): Die Politik der Gesellschaft. Hg. von André Kieserling, Frarkfurt am
Main: Suhrkamp

Luhmann, Niklas (2002a): Das Erziehungssystem der Gesellschaft. Hg. v. Dieter Lenzen,
Frankfurt am Main: Suhrkamp

Luhmann, Niklas (2002b): Einfuhrung in die Systemtheorie. Hg. v. Dirk Baecker, Heidelberg:
Carl-Auer-Syteme

Martens, Wil (1999): Die kulturelle und soziale Ordnung des Handelns: Eine Analyse der
Beitrdge Parsons und Luhmanns. In: Rainer Greshoff/Georg Kneer (Hg.): Struktur und
Ereignis in theorievergleichender Perspektive. Ein diskursives Buchprojekt. Opladen:
Westdeutscher Verlag, S. 71-117

Nassehi, Armin (2000): Tempus fugit? 'Zeit' as differenzloser Begriff in Luhmanns Theorie
sozialer Systeme. In: Helga Gripp-Hagelstange (Hg.): Niklas Luhmanns Denken.
Interdisziplindre Einflusse und Wirkungen. Konstanz: UVK, S. 23-52

Nassehi, Armin (2003): Geschlossenheit und Offenheit. Studien zur Theorie der modernen
Gesellschaft. Frankfurt am Main: Suhrkanmp

Nutt, Harry (1998): Einr-Mann-Unternehmen im Dienste der Erkenntnis. In: die tageszeitung, V.
12.11.1998, S. 3

Reckwitz, Andreas (2003): Die Grenzen des Soziden und die Grenze der Moderne. Nklas
Luhmann, die Kulturtheorien und ihre normativen Motive. In: Mittelweg 36. Zeitschrift des
Hamburger Instituts fur Sozialforschung, Jg. 12, H. 4, S. 61-79

Weber, Max (1988): Die Objektivitéat sozialwissenschaftlicher und sozialpolitischer Erkenntnis,
in: Gesammelte Aufsétze zur Wissenschaftdehre, 7. Aufl., Tlbingen, S.146-214



