S.  Die Reproduktion von Rassismus
im Kontext machtasymmetrischer
interkultureller Konflikte

Gesellschaften dndern sich durch Konflikte — Bourdieu wiirde sagen: durch
symbolische Kidmpfe, welche objektive Krisen zur Voraussetzung haben. Ras-
sismus bringt Konflikte mit sich, wenn er durchgesetzt, abgewandelt oder ab-
geschafft werden soll. Wie diese Konflikte innerhalb von rassistisch dominan-
ten Gruppen ausgetragen werden, war Gegenstand der vorausgegangenen bei-
den Kapitel. Nun sollen — soweit das mit dem vorliegenden empirischen Mate-
rial moglich ist — Konflikte zwischen rassistisch dominanten und dominierten
Personen analysiert werden. Es ist anzunehmen, dass diese Konflikte auch
durch die strukturelle Machtasymmetrie zwischen beiden Klassen geprigt sind,
und dass sie dazu beitragen konnen, diese zu reproduzieren.

Auflerdem nutze ich den Gegenstand des machtasymmetrischen Konflikts —
der hdufig zugleich ein interkultureller Konflikt ist — fiir eine Detailstudie zur
wechselseitigen Verwobenheit von rassistischen Strukturen und mikrosozialen
Dynamiken. Die soziale Dynamik des Face-to-face Konfliktes beschriankt sich
wie alle anderen sozialen Phidnomene, die mit Rassismus in Verbindung ge-
bracht werden (z.B. Kategorienbildung, kollektive Identitdt, Gewalt usw.),
nicht auf rassismusrelevante Konflikte. Sie wird aber von Rassismus in spezi-
fischer Weise strukturiert und trégt ihrerseits zur Reproduktion von Rassismus
bei.

In den Sozialwissenschaften werden Konflikte zwischen rassistisch Domi-
nanten und Dominierten v.a. unter zwei Uberschriften untersucht: Die mikro-
soziale Forschung setzt sich mit interkultureller Verstindigung auseinander,
wihrend sich soziologische und politologische Perspektiven auf den ethni-
schen Konflikt konzentrieren. Die Forschung zu interkultureller Begegnung
und Kooperation (Thomas 1994, 1996; Brislin und Yoshida 1994; Brislin
1981) oder zu interkultureller Kommunikation (Kokemohr und Koller 1996)
fragt, wie sich diese und andere soziale Prozesse gestalten, wenn sich An-
gehorige verschiedener Kulturen gegeniiberstehen. Kultur wird dabei meist als
kulturelles Bedeutungssystem verstanden und dhnelt damit dem hier verwen-
deten Begriff der dominanten Kultur: ,,Eine scheinbar ganz triviale Handlung
hat also innerhalb der zwei verschiedenen kulturellen Bedeutungssysteme
(meaning systems) nicht unbedeutende Konsequenzen. Solche kulturellen Sys-
teme sind die Rahmen der subjektiven Lebenswelten und beeinflussen die Ge-
fithle; das verlauft gewohnlich vollig unbewusst, wie die Grammatik der Spra-
che” (Jahoda in Thomas 1996: 40). In diesem Paradigma ist das ,,Interkulturel-
le*“ des interkulturellen Konfliktes das Missverstiandnis, das sich aus differie-

Forschungs-
stand



Macht-
asymmetrie

Fazit zum Be-
gegnungs-
Paradigma

Macht im eth-
nischen Kon-
flikt

268 Machtasymmetrischer Interkultureller Konflikt

renden kulturellen Bezugssystemen ergibt (Sunoo 1990; Cohen, R. 1997).
~Kultur® wird iiberwiegend als ,,Nationalkultur* verstanden und wie eine sozi-
alpsychologische Eigenschaft operationalisiert: Jeder Mensch hat dann eine
Kultur, und bei der empirischen Erforschung von Begegnungen von Menschen
aus zwei verschiedenen Nationalkulturen, versucht dieser Ansatz, alle anderen
relevanten Faktoren entweder konstant zu halten, oder als intervenierende, d.h.
von Kultur unterscheidbare Variablen, zu kontrollieren.

Schon deshalb spielen sozialstrukturelle Machtasymmetrien im Paradigma
der interkulturellen Begegnung keine oder eine stark reduzierte Rolle. Die
Zielgruppen der Forschung unterscheiden sich normalerweise ausschlieflich
hinsichtlich ihres nationalkulturellen Bezugsrahmens. Meist handelt es sich um
Mittelschichtsangehorige, hdufig um Austauschstudentlnnen oder leitende An-
gestellte. Bei einigen relevanten Zielgruppen (z.B. EntwicklungshelferInnen,
FliichtlingsberaterInnen) kann die Forschung nicht von Machtasymmetrien
abstrahieren. Hier wird Machtasymmetrie als zusitzlicher — von Kultur deut-
lich verschiedener —Kontextfaktor betrachtet und meist psychologisiert. Zum
Beispiel spricht Brislin von ,,ascribed power* (1981: 149), wenn er die Aus-
landsaufenthalte von Staatsangehorigen reicher Léander in armen Lindern be-
trachtet. ,,Sojourners are often treated as if they were powerful people even
though they may be quite ordinary citizens in their home countries” (Brislin
1981: 169). Er unterstellt also den rassistisch Dominierten, dass sie sich iiber
die Macht der Dominanten tduschen, denn aus Breslins Perspektive heraus
handelt es sich bei den Dominanten ja um ganz normale Menschen.®

Die Forschung zu interkulturellen Begegnungen und Konflikten sensibili-
siert in erster Linie fiir die impliziten Unterschiede zwischen selbstverstindli-
chen (kulturellen) Bezugssystemen. Wer sich fiir die Kommunikationsproble-
me zwischen Menschen mit deutlich verschiedenem Habitus interessiert, wird
hier viele Anregungen finden. Wenn rassistische soziale Ungleichheit — wie im
zweiten Kapitel behauptet — divergierende dominante und dominierte Habitus
hervorbringt, kdnnen die Forschungen zu interkulturellen Missverstidndnissen
vielleicht auf solche Unterschiede iibertragen werden. In Bezug auf die Analy-
se von Machtasymmetrien ist diese Forschungstradition aber vollig iiberfor-
dert. Sie wird der Verflochtenheit der legitimen und dominanten Kultur(en)
mit machtstrukturellen Asymmetrien nicht gerecht.

Deutlich andere Stirken und im Hinblick auf das Thema ,,Macht* weniger
Schwichen weist die makrosoziologische Forschungstradition zum ethnischen
Konflikt auf. Schon dass sie sich explizit mit ,,Konflikten* auseinander setzt
und nicht ,,Verstindigungsschwierigkeiten® oder falsche Zuschreibungen un-
tersucht, macht klar, dass hier die Bedeutung von symbolischen und materiel-
len Ressourcenungleichgewichten Anerkennung findet (Heitmeyer 1996;

83 In einschlégigen linguistischen Studien finden Machtasymmetrien immerhin Erwihnung, wer-
den jedoch als Statusinkongruenz zu einer Randbedingung fiir die interkulturelle Kommunikation
(Inowlocki 1996).



Machtasymmetrischer Interkultureller Konflikt 269

Wilmsen und McAllister 1996). Aulerdem trégt sie der symbolischen Dimen-
sion von Kdmpfen iiber Rassismus Rechnung, indem sie den Interessenkonflikt
vom ethnischen Konflikt unterscheidet. Laut Hirschman (1994) ergibt sich die
besondere Eskalationsdynamik und Sprengkraft ethnischer Konflikte daraus,
dass in ethnischen Konflikten in erster Linie unteilbare Ressourcen verhandelt
werden, die nur nach dem Alles-oder-Nichts-Prinzip zu- oder aberkannt wer-
den konnen (Taylor 1994).

Auflerdem wird in der Forschung zu ethnischem Konflikt deutlich, dass die-
ser mit Prozessen sozialer Mobilisierung einhergeht, d.h. mit dem vorausset-
zungsreichen Versuch ethnischer Gruppen, soviel moralisches, kulturelles, so-
ziales und politisches Kapital anzuhdufen, dass sie als kollektive Akteure
handlungsfihig werden (Esser 1996: 68ff). In der Schwerpunktsetzung auf mo-
bilisierte soziale Gruppen liegt die Stirke und das Problem dieser Richtung:
Auch wenn sie anerkennt, dass rassistisch dominante Gruppen dadurch Kon-
flikte verschirfen, dass sie rigide Strukturen schaffen (Heitmeyer 1996: 56),
werden doch in erster Linie dominierte Gruppen als ,.ethnische Gruppen
sichtbar: ,,Furthermore, dominant groups are never ethnicities; they are in con-
trol. (...) Thus, ethnic politics is the politics of marginality” (Wilmsen und
McAllister 1996: 4). Gerade die rassistisch Dominanten miissen sich aber —
solange sie mit dem Status Quo zufrieden sind — nicht notwendig mobilisieren.
Dann wird ihre Zugehorigkeit zu einer partikularen ethnischen Gruppe nicht
explizit, sondern sie konstruieren sich als ,,normal* (Frankenberg 1993, 1996).

Studien zum ethnischen Konflikt sind fiir mein Erkenntnisinteresse insofern
hilfreich, als sie die Bedeutung von Mobilisierung und damit von kollektiver
politischer Macht ansprechen. Auf mikrosoziale Interaktionen lassen sie sich
aber nur begrenzt tibertragen und sie beschiftigen sich nicht systematisch mit
rassistischer Dominanz und deren Effekten auf den ethnischen Konflikt. In-
kompatibilititen zwischen verschiedenen Habitus beriicksichtigen sie nur aus
der Perspektive der Minderheit. Die Besonderheit des ethnischen Konfliktes
entsteht jedoch gerade dadurch, dass die mobilisierte ethnische Gruppe auf ei-
ne habituell tibereinstimmende, rassistisch dominante Klasse trifft. Wihrend
die ethnischen Gruppen in symbolischen Kdampfen Veridnderungen herbeifiih-
ren wollen, befestigen die dominanten Klassen selbstverstindlich ihre Norma-
litdt.

Das hier vorgeschlagene Modell des machtasymmetrischen interkulturellen
Konflikts ergéinzt beide Forschungsrichtungen. Im Unterschied zum Paradigma
der interkulturellen Begegnung wird in einem ersten Schritt gezeigt, dass die
Perspektiven im interkulturellen Konflikt nicht nur deshalb divergieren, weil
zwel verschiedene kulturelle Kontexte aufeinander treffen, sondern auch da-
durch, dass sich aus der Machtasymmetrie zwischen Dominanten und Domi-
nierten habituell verschiedene Zuginge zum Konfliktgegenstand ergeben. In
Konflikten zwischen rassistisch dominanten und dominierten Individuen be-
dingen diese beiden Faktoren nicht nur Perspektivendivergenzen, die eskalie-

Mobili-
sierung

Fazit zum
Paradigma
,.,Ethnischer
Konflikt*

Vorschau



Kulturelle
Differenz

Macht

These

270 Machtasymmetrischer Interkultureller Konflikt

rend wirken, sondern sie werden von beiden Konfliktparteien in unterschiedli-
cher Weise instrumentalisiert (5.2). Wenn man die resultierenden Briiche — wie
normalerweise der Fall - nicht kommunikativ
oder handlungspraktisch miteinander vermitteln kann, wirken sie Konflikt es-
kalierend und sie stabilisieren sich selbst, d.h. sie rufen mittelbar rassistische
Effekte hervor: Der Konflikt wird einseitig internalisiert (5.2.1) oder externali-
siert (5.2.2). Langfristig inkorporieren die rassistisch Dominanten ein ambiva-
lentes Verhiltnis zu ihren dominierten Kolleglnnen in den antirassistischen
Gruppen (5.3).

5.1  Perspektivendivergenz

Es ist allgemein anerkannt, dass die Zugehorigkeit zu deutlich verschiedenen
Kulturen Perspektivendivergenzen hervorbringen kann, die Missverstindnisse
begiinstigen. Inwiefern dies auf interkulturelle Konflikte eskalierend wirkt, ist
allerdings umstritten. Denn Verstindnisschwierigkeiten als solche konnen
meist problemlos diagnostiziert und behoben werden. Konflikttrichtig werden
sie nur als Teil eines ,struggle about something quite different, such as re-
sources or power" (Avruch 1998: 29).

Fasst man Rassismus als Dimension sozialer Ungleichheit, so ist anzuneh-
men, dass auch zwischen rassistisch Dominanten und Dominierten habituelle
Unterschiede und damit Perspektivendivergenzen auftauchen. Durch anhalten-
de Diskriminierungserfahrungen gewinnen rassistisch Dominierte einen spezi-
fischen Blick auf rassismusrelevante Handlungen, den die Dominanten zwar
kognitiv und evtl. auch emotional nachvollziehen konnen, den sie aber nicht
von sich aus einnehmen konnen, und der ihnen auch habituell nicht nahe liegt.
Die resultierenden Perspektivenunterschiede lassen sich kommunikativ nur
schwer iiberbriicken. Nohl zeigt z.B. fiir Jugendliche tiirkischer Herkunft, dass
angesichts von ethnischer Diskriminierung auch diejenigen, die sich habituell
auf verbale Kommunikation hin orientieren, auferstande sind, die Grenzen
zwischen den Ethnien kommunikativ zu
iiberwinden (2001: 146ff).

Beide Sorten der Perspektivendivergenz konnen in der Praxis kaum vonein-
ander unterschieden werden. Um zu belegen, dass rassistische Machtasym-
metrien auch ohne kulturelle Unterschiede Perspektivendivergenzen her-
vorbringen konnen, betrachte ich im Folgenden einen Konflikt zwischen einer
schwarzen und einer weilen Deutschen, also zwischen zwei Angehorigen der-
selben Nationalkultur, die sich nur durch ihre dominante und dominierte Posi-
tion im Verhéltnis zu Rassismus unterscheiden.

Sequenzanalyse ,,Offene Fragen*



Perspektivendivergenz 271

In der Sequenz ,,Offene Fragen® streiten Anne und Dorothea aus der feministi-
schen Gruppe zum zweiten Mal miteinander. Der erste Konflikt liel Anne be-
schamt zuriick und wurde bereits als Beispiel fiir beziehungspflegende Kon-
frontationen untersucht (Sequenz ,,Ecke*). Die hier analysierte Sequenz ereig-
nete sich ganz am Ende des Reflexionstages, als es in der Feedbackrunde er-
neut zu einer Auseinandersetzung zwischen den beiden kam. Auf den ersten
Blick betrachtet wirkt dieser Konflikt unnétig aufgebauscht. Eigentlich will
Anne nur wissen, ob Dorothea da war, als am Anfang eine Vereinbarung iiber
die Vertraulichkeit des Reflexionstages getroffen wurde.

Anne: ,,Also ich bin tierisch verschwitzt. [...] Also da muss es immer noch recht viel Angste
geben, die diffus sind, die mit dem Thema zu tun haben. [...] Meine Erwartungen, hier einen
geschiitzten Raum zu erleben, die sind so mehr oder weniger eingetroffen also mehr. Ich geh
recht in der Annahme, dass Dorothea bei dieser Absprache noch nicht da war, diese Ubung, als
wir auf dem Stuhl gesessen haben und gesagt haben, was wir fiir Erwartungen haben, was fiir
Befiirchtungen wir haben. Warst du da schon da? (P35: 517ff).
Anne fiihrt ihre Frage im Zusammenhang mit ihrem Schutzbediirfnis ein. Inso-
fern ist verstindlich, dass sie wissen will, ob auch Dorothea die Vertraulichkeit
des Zusammentreffens respektieren wird. Allerdings beantwortet Dorothea
Annes Frage nicht und widersetzt sich auch im Folgenden einer einfachen Re-
aktion. Auch diese — zunichst verbliiffende — Reaktion ist nachvollziehbar,
wenn man den Kontext der Frage bedenkt. Zum einen ist die Art, wie Anne
ihre Frage stellt, ausgesprochen zweideutig. Anne spricht von Dorothea in der
dritten Person, obwohl diese anwesend ist, und sie formuliert ihre Frage zu-
nichst als Feststellung: ,,Ich geh recht in der Annahme, dass Dorothea bei die-
ser Absprache noch nicht da war* (P35: 530f). Da Dorothea tatséchlich nicht
anwesend war, kann sie nach Annes vager Aussage keine Ahnung haben, um
welche Vereinbarung es ging. Dorothea hat schon im ersten Konflikt die Er-
fahrung gemacht, dass Anne ihr Dinge unterstellt, die nicht richtig sind. Folge-
richtig befiirchtet sie, dass Annes Frage mehr enthilt, als diese vorgibt. AuSer-
dem konnte Annes Frage als Vorwurf beziiglich Annes Zu-spit-Kommen in-
terpretiert werden. Durch die sprachliche Distanz zu Dorothea, dadurch, dass
Anne Dorothea nichts erkldrt, und dadurch, dass es zuvor Konflikte gab,
spricht Einiges dafiir, dass die Frage implizit einen Angriff enthilt.**

Anne: Dorothea?

Dorothea: Ich weil nicht, wie ich die Frage verstehen soll

Me: [sprechen parallel] Warst Du schon da?

Anne: / (In diesem Fall/Diese Frage) [ist, A.W.] mit ,Ja‘ oder ,Nein‘ zu beantworten.
Dorothea: Wieso? Ich fiihl mich jetzt gezwungen, ,Ja‘ oder ,Nein‘ zu sagen, und das hat so 'n
suggestiven Unterton.

(): Das ist doch ne reine Informationsfrage.

Dorothea: Das ist keine reine / Informationsfrage.

(Erika): / doch sie zieht dann ihre Schliisse daraus // erst mal will se was, will se nur wissen ob
du ,Ja‘ oder ,Nein* sagst (P 35: 538ff).

84 Als Leiterin ging es mir dhnlich wie Dorothea: Obwohl ich bei der fraglichen Vereinbarung
anwesend war, dachte ich in der Situation zuerst, dass Anne mit ihrer Frage den Konflikt aus der
Sequenz ,,Ecke noch einmal aufgreifen will (P35: 672ff).

Konflikt-
beginn

Perspektiven
der Kontra-
hentinnen



Parteinahme
der Gruppe

Ad Absur-
dum fithren

272 Machtasymmetrischer Interkultureller Konflikt

In der nun folgenden Auseinandersetzung stehen sich zwei Perspektiven un-
vermittelt gegeniiber. Dorothea benennt immer wieder die Zweideutigkeit der
Kommunikation und ist daher nicht willens, die Frage zu beantworten. Der
Rest der Gruppe fokussiert den expliziten Inhalt der Frage und versucht, Doro-
thea dazu zu bewegen, im Rahmen ,,Anne fragt — Dorothea antwortet routine-
gemil zu antworten.

Bei einem solchen Missverstindnis ist eine kurze Auseinandersetzung kaum
verwunderlich. Nach einer Weile wird aber zunehmend unverstindlicher, dass
sich das Problem nicht aufklédren ldsst. Alle Anwesenden auler Dorothea wis-
sen, worauf sich Annes Nachfrage bezieht und ihnen ist bekannt, dass Doro-
thea bei der fraglichen Vereinbarung nicht anwesend war. Wenn es sich, wie
von der Gruppenmehrheit behauptet, um eine reine Sachfrage handelt, konnte
diese miihelos beantwortet werden. Stattdessen spricht die ganze Gruppe auf
Dorothea ein und belehrt sie dariiber, dass die Frage ,,mit ,Ja‘ oder ,Nein‘ zu
beantworten (P35: 546f) ist. Die Gruppe macht also nicht die Unverstdndlich-
keit von Annes Frage, sondern Dorotheas Antwortverweigerung zum Problem.

Dabei bleibt unverstdndlich, warum sich der Rest der Gruppe so massiv fiir
Anne einsetzt. Sie hitten ganz schnell aufklidren kdnnen, dass Dorothea nicht
da war. Sie hitten sich aus dem Konflikt heraushalten oder vermitteln kénnen.
Obwohl Annes Frage fiir die Gruppe leicht zu kldren wire, wird Dorothea zum
Problem gemacht, als sie die Zweideutigkeit der Frage benennt. Sie stort und
wird dafiir sanktioniert, dass sie nicht kooperiert. Diese Entwicklung ist umso
auffilliger, weil Dorothea sonst in der Gruppe eine starke Stellung inne hat:
Sie sitzt in einem oOrtlichen Parteivorstand und ist schon seit einer Weile akti-
ves Mitglied der Arbeitsgruppe. Hingegen fehlt es Anne normalerweise an
Riickhalt in der Gruppe: Sie ist zum ersten Mal dabei und wird mit dem gegne-
rischen Fliigel in der Partei assoziiert.

Nun wechselt Dorothea die Strategie. Da es der Gruppe offiziell nur darum
geht, dass Dorothea ,Ja‘ oder ,Nein‘ sagt, antwortet sie — falsch — mit:

Dorothea: / Ich sach mal: ,Ja‘.

(): Das stimmt aber nich.

Me: (e )

Dorothea: / Warum FRAGT ihr dann? //

Zeynep: // Sie hat gefragt, weil sie es nicht mehr genau wusste.

Anne: / (Weil/da hat) mein Gedidchtnis versagt.

Dorothea: Genau, genau gegen die wehr ich mich, wenn ich hypothesiert werde.
Erika: Sie kann sich Hypothesen bilden so viel wie se will.

Anne: [...] Des is keine Hypothese. Des is [...] mein Geddchtnis.

Die Frage war als reine Informationsfrage unsinnig, weil mehrere an Doro-
theas Stelle hitten antworten konnen. Indem Dorothea falsch antwortet, macht
sie deutlich, wie absurd die Anforderungen der Gruppe sind. Sofort tritt eine in
die Falle und stellt fest, dass Dorotheas Antwort nicht stimmt. Das gibt Doro-
thea die Gelegenheit, die Legitimitit der Frage anzuzweifeln. Davon unbeein-
druckt erkldren Zeynep und Anne die Frage — und nicht deren Legitimitit —
passend zur hier vorherrschenden Faktenorientierung mit Annes Gedéachtnis-



Perspektivendivergenz 273

versagen.

Darauthin expliziert Dorothea, dass sie sich dagegen wehrt, dass Hypothe-
sen iiber sie gebildet werden (P35: 586). Die Formulierung ,,wenn ich hypo-
thesiert werde®, verweist darauf, dass ihre ganze Person zu einer Hypothese
gemacht wird. Diese Wahrnehmung ist in vieler Hinsicht interessant. Zum ei-
nen hatte Anne wenige Stunden vorher Dorothea wegen ihrer Hautfarbe als
Auslinderin klassifiziert. Dorothea fasst also eine typische Rassismuserfah-
rung — gemél vorformulierter Konzepte wahrgenommen zu werden — in dieser
Metapher. Auch dass Anne und die Gruppe sich weigern, die Zweideutigkeit
der Situation anzuerkennen, dass sie die Situation als reines Informationsprob-
lem und Dorotheas Widerstand als grundlose Normverletzung darstellen, ist
fiir Konflikte iiber Rassismus typisch.

Man konnte diese Szene als Kommentar zur Sequenz ,,Doktorarbeiten in
der linksradikalen Gruppe lesen. Auch da wollen die Faktenorientierten die
Tatsache festhalten, dass Migrantlnnen nun einmal schlechter Deutsch spre-
chen (P1: 1026ff) — aus Dorotheas Sicht wire das eine klassische ,,Hypothesie-
rung®. In dieser Gruppe stellt nicht eine schwarze Deutsche, sondern Fraktion
der ,,Reflexiven* die ,,Fakten* in Frage, und auch da bleiben beide Perspekti-
ven unvermittelt nebeneinander stehen.

Nun interveniert die eine Leiterin und beendet damit die Phase des Anein-
ander-vorbei-Redens.

Maria: OK, sie war noch nicht da.

Anne: Gut, denn wir haben / hier das Abkommen getroffen

Dorothea: / Also wisst ihr, ihr seid vielleicht witzig [lacht]

(): Du bist witzig.

(Zeynep): Du bist unmoglich [lacht]

(): Du bist sehr witzig

Dorothea: [ernster Tonfall] Klar mich auf, was ihr fiir 'n Abkommen hattet.

Nach der Leitungsintervention fiangt Anne endlich an zu erkldaren und Doro-
thea geht einen Schritt auf die Gruppe zu. Es kommt zu einer scherzhaften
Auflosung der Spannungen. Dann dauert es noch eine ganze Weile, bis Anne
und Dorothea die inhaltlichen Missverstéindnisse aufgeklart haben. Dabei kehrt
die Gruppe zu ihrer alten Machtkonstellation zuriick, d.h. Dorothea provoziert
Anne im Einverstidndnis mit der Gruppe und wird von Erika wohlwollend da-
fiir geriigt. Schlielich versucht die andere Leiterin, zwischen beiden Perspek-
tiven zu vermitteln. Erst an diesem Punkt macht auch Dorothea explizit, dass
der vorherige Streit mit Anne bei ihrer Reaktion eine Rolle gespielt hatte.

Die Sequenz ,,Offene Fragen* illustriert eine fiir beide Seiten typische Er-
fahrung mit Rassismus: Dorothea hat in dieser Situation einmal mehr erlebt,
dass der Fehler bei ihr gesucht wird, und dass eine ganze, ihr vertraute Gruppe
sich plotzlich gegen sie wenden kann. Die Gruppe sparte die Beziehungsebene
der Interaktion aus und stellte Dorothea als belehrungsbediirftig hin. Anne hat
in der Interaktion die Erfahrung gemacht, dass eine ,,reine Informationsfrage*
und ein legitimes Schutzbediirfnis eine Riesenaufregung hervorrufen kénnen
und vollig unerklirlicherweise von Dorothea falsch verstanden und boykottiert

,.Hypo-
thesieren*

Vergleich
zur Sequenz
,,Doktorar-
beiten*

Intervention
der Leitung

Fazit



Psycho-
logische
Interpretation

These

Dorotheas
Kompetenz

Rassismus-
relevanz

274 Machtasymmetrischer Interkultureller Konflikt

werden. Dass ihre Botschaft im Kontext betrachtet doppelbodig war, und dass
die Gruppe versuchte, eine asymmetrische Kommunikationssituation durchzu-
setzen, ist ihr mit Sicherheit entgangen.

Die psychologische Rassismuskritik wiirde nun auf die Empathieverweige-
rung und die Normorientierung der Gruppe hinweisen oder Anne einen unbe-
wussten Aggressionswunsch unterstellen. Gruppendynamisch kénnte man in-
terpretieren, dass Anne Angste der gesamten Gruppe thematisierte: Die Sorge,
dass die eigenen Verstole gegen antirassistische Normen von der Forscherin
aus dem geschiitzten Raum der Gruppe nach auflen getragen wiirden, war ja
durchaus realistisch. Diese Angst wird vor dieser Sequenz dadurch bearbeitet,
dass sich die Gruppe iiber Annes Angste lustig macht. Wihrend des Konflikts
nimmt die Gruppenmehrheit die Rolle derer ein, die Normen rigide durchset-
zen.

Innerpsychische und gruppendynamische Prozesse konnen aber auch Aus-
druck sozialstruktureller Ungleichheit sein bzw. sich mit dieser verbinden.
Dann lésst sich der beobachtete Konflikt als Ergebnis von machtasymmetrisch
begriindeten Perspektivendivergenzen interpretieren, die in der Situation nicht
kommunikativ iiberwunden werden konnten. Anne stellt in ihrer Wahrneh-
mung wirklich nur eine Informationsfrage. Sie hat Angst und will sich riick-
versichern. Dass Dorothea sie aufgrund der letzten ,,Hypothesierung® als
michtig empfindet und sich gegen die unterschwellige Drohung in Annes
Pseudofrage schiitzt, kann Anne in der Situation nicht in den Sinn kommen.
Der Unterschied zwischen beiden Perspektiven ist in der Situation selbst nicht
kommunikativ vermittelbar. Weder Anne noch Dorothea noch die Gruppe ver-
stehen die Effekte des eigenen Handelns auf die jeweils anderen Perspektiven.
Daher konnen sie diese auch nicht kontrollieren, sondern nur mehr oder weni-
ger kompetent mit den Briichen und den aus ihnen resultierenden Konflikten
umgehen.

In dieser Hinsicht erweist sich Dorothea als ausgesprochen kompetent. In
Konflikten mit rassistischen Implikationen wird Widerstand hiufig als Uber-
empfindlichkeit stigmatisiert. Dorothea bietet solchen Angriffen keinen Anlass
und keine BloBe. Sie benennt Kommunikationsschwierigkeiten, spricht aber
nicht iiber andere, sondern nur iiber sich und ihr eigenes Empfinden, und sie
erwéahnt den Konflikt iiber Rassismus erst dann, als die Leiterin diesen Bezug
angesprochen hat. Zugleich verweigert sie sich erfolgreich der asymmetrischen
Definition der Kommunikationssituation, die ihr die Gruppe aufdringen will,
und lédsst sich nicht in die Defensive dringen. Dorothea geht also sich selbst
schiitzend und kompetent mit einer Frage um, bei der sie annehmen muss, dass
es sich um einen Angriff handelt.

Worin besteht die Rassismusrelevanz der beobachteten Szene? Ich hatte ge-
zeigt, dass sich fiir Dorothea eine rassismustypische Ausgrenzungserfahrung
wiederholt. Sie ist mit dieser kompetent umgegangen. Man konnte sich zu-
riicklehnen und zufrieden sein, doch ist es damit nicht getan. Auch Anne wird



Perspektivendivergenz 275

aus diesem Konflikt ihre Schliisse ziehen, bzw. sie hat bereits aus dem voraus-
gegangenen Konflikt einen Schluss gezogen: Den neuen Konflikt leitete sie
mit einer drastischen Schilderung ihrer Angste ein. Wenn man die Sequenz
,,Offene Fragen™ als Effekt des ersten Konfliktes interpretiert, ist die Bedeu-
tung der machtasymmetrischen Perspektivendivergenz fiir die Reproduktion
von Rassismen zu erahnen: Bei Anne wird das Gefiihl zuriickbleiben, dass sie
verkannt wurde, und dass sie irgend etwas falsch gemacht hat. Dieses Gefiihl
ist der Gegenstand von Erzdhlungen zum Topos ,,Ungerechtfertigte Rassis-
musvorwiirfe®, deren Grundstruktur im Folgenden dargestellt werden soll.

Erzédhlungen iiber Rassismusvorwiirfe

Wenn man sich fragt, wie die Perspektivendivergenz im machtasymmetrischen
interkulturellen Konflikt ldngerfristig rassismusrelevant werden kann, so fallen
Erzéhlungen tiber Rassismusvorwiirfe ins Auge. In ihnen machen sich rassis-
tisch Dominante riickblickend einen Reim darauf, was in einem solchen Kon-
flikt geschehen ist. Man kann diese Konflikterzdhlungen aber auch als moder-
ne Sagen begreifen, d.h. als ,,die Effekte eines Prozesses, in dem das Publikum
die Medienebene mit der erfahrbaren Alltagsebene zusammenbringt, um da-
durch die praktisch bedeutsamen Moralfragen des Alltags artikulieren und be-
arbeiten zu konnen (Stehr 1998: 12).

Worum geht es bei diesen Erzéhlungen? Meist versucht der oder die Erzéh-
lerln, in einer alltdglichen Situation wie gewohnt eigene Rechte durchzusetzen
oder Grenzen zu wahren. Und ein Angehoriger® der dominierten Gruppe be-
schuldigt ihn oder sie darauthin als rassistisch. Im folgenden Zitat schildert In-
ge aus der stadtpolitischen Gruppe einen mehrere Jahre zuriickliegenden Kon-
flikt mit einem nicht-deutschen Partner.

Inge: Des ist auch ne Sache, die mich jetzt auch noch bewegt. [...] Elli hat ganz am Anfang mal
gesagt: ,Weil mein Mann manchmal zu mir gesagt hat, ich bin n Faschist".

Elli: NEIN, Rassist.

(): Rassist.

Inge: Rassist. Tschuldige.

0: [lacht]

Elli: Ich habe rassistische Seiten, hat er gesagt.

Inge: Und ich muss sagen, iiber SOLCHE Situationen hab ich auch sehr oft schon nachgedacht.
[...] Mir ist das also vor vier, fiinf Jahren mal so gegangen, in ner Partnerschaft mit jemandem,
der kein Deutscher war, und wo ich gesagt habe: ,Also VOLLIG unabhingig, ob Auslinder
oder Deutscher, ich erwarte in meiner personlichen Beziehung, dass man sich gegenseitig Be-
scheid sagt, wenn man spitabends nach Hause kommt.‘ Das is so 'n ganz schwieriger Punkt.
Ich hab auch in der Erfahrung mit anderen diesen Punkt schon ofter mal diskutiert [leicht la-
chend] und das gemerkt. Deshalb sprech ich es jetzt an, ja. Ich von meiner Seite hab das iiber-
haupt nich als rassistisch oder diskriminierend angesehen, nicht nach dem Motto ,Du hast dich
jetzt an deutsche Sitten zu gewohnen.‘ Sondern nach dem Motto: ,Also ich mach mir Sorgen,
was mit dir passiert, und denke auch, dass du dir Sorgen machst, was mit mir passiert, und ich

85 Im Material und in meiner Felderfahrung handelt es sich nie explizit um eine Frau, aber héufig
explizit um einen Mann.

Moderne
Sagen

Beispiel fiir
eine solche
Erzihlungen



Konflikt-
gegenstand:
Berechtigung
des Vorwurfs

Deutung als
rassistischer
Diskurs

Deutung als
Spitfolge der
Perspektiven-
divergenz

276 Machtasymmetrischer Interkultureller Konflikt

bin genauso verpflichtet wie du, am Abend anzurufen, wenn eben, was weif} ich, nach der ver-

einbarten oder abgesprochenen Zeit n paar Stunden spiter du oder ich immer noch nicht aufge-

taucht bist. Um dieser SORGE ausm Weg zu gehen, mocht ich wissen — es gibt n Telefon ii-

berall — wo bist du. ,Ich komm spit.© ,OK.* Fertig. Ende. Aber man macht sich keine Sorgen

mehr. Und von meinem damaligen Partner wurde des also als diskriminierend empfunden, wie-
so ich ihn zwingen will, hier nach irgendwelchen deutschen MaBstidben zu handeln, und des
kann man iiberhaupt nicht verstehn, und wenn er eben spiter kommt, [...] [heiit das, er hat

A.W.] was zu tun und des war wichtig oder so. Und in so einem Zusammenhang zum Beispiel

ist mir's auch vorgeworfen [lacht leicht] worden, ja: ,Das sind ja rassistische Ziige an dir‘. Oder

SO was.

Elli: Da wiird ich ma ganz brutal sagen, hat er sich getduscht. Das is ndmlich keine Diskrimi-

nierung.

Inge: Und eh.

Gisela: Ich seh [...] (auf der andern Seite eher eine) als Mann: Dass er sich was einbildet (P28:

1436ff).

Inge zufolge ist das ,.ein ganz schwieriger Punkt®“. Sie hat sehr oft dariiber
nachgedacht und ,,mit anderen diesen Punkt schon ofter mal diskutiert®. Dabei
bezieht sie sich explizit auf Ellis einfiihrende Erkldrung, dass diese an dem Re-
flexionstag teilnehme, weil ihr Mann sage, sie sei Rassistin. AuSerdem schlief3t
sie an Sigrid an, die sich unmittelbar zuvor fragte, ob es rassistisch sei, wenn
sie von den Fliichtlingen, die sie betreut, erwartet, dass sie Deutsch lernen.
Zentral ist also der Rassismusvorwurf. Um die Berechtigung dieses Vorwurfs
zu priifen, erzihlt Inge die Geschichte auf einem Reflexionstag zum Thema
.Rassismus“ und verteidigt an verschiedenen Stellen ihren Standpunkt: Zum
Beispiel betont sie, dass sie vollig unabhiingig von der Nationalitét ihres Part-
ners erwartet, dass dieser anruft, wenn er spit nach Hause kommt. Dann erklért
sie, dass sie ihr Anliegen nicht als rassistisch oder diskriminierend angesehen
hat, d.h. es ging ihr nicht darum, dass der Partner sich an deutsche Sitten ge-
wohnen sollte, sondern darum, dass man sich in einer personlichen Beziehung
wechselseitig umeinander Sorgen macht. Die Kritik des Partners wird von Inge
relativ detailliert dargestellt: Er empfand Inges Forderung als Zwang, nach
deutschen Malstiben zu handeln und sich an deutsche Sitten zu gewdhnen,
und er konnte sie iiberhaupt nicht verstehen.

Erzdhlungen iiber ,,Rassismusvorwiirfe werden dadurch interessant, dass
sie Alltagskonflikte behandeln, und dass die Erzdhlenden tiberzeugend zeigen
konnen, dass sie so gehandelt haben wie normalerweise zu erwarten, und dass
es dennoch zu einem Rassismusvorwurf kam. Das Fazit der Geschichten lau-
tet, dass es unmdoglich ist, sich mit rassistisch Dominierten zu streiten. Bei
ganz alltiglichen Anlédssen schlagen sie gleich mit der Moralkeule zu und das
auch noch voéllig grundlos. So gesehen konnte man die Geschichten als Bei-
spiel fiir rassistische Diskurse betrachten.

Damit wiirde man jedoch die Substanz der Auseinandersetzung verfehlen.
Auch wenn die Erzdhlungen iiber Rassismusvorwiirfe die alltéiglichen Konflik-
te einseitig und ,,sagenhaft* iberformen, reagieren sie doch auf objektive Prob-
lematiken. Sie verarbeiten die oben diskutierte Perspektivendivergenz. So wie
Anne kann sich auch Inge immer noch keinen Reim auf den Konflikt mit ih-
rem Partner machen. Anne ging es nur um eine Sachfrage. Inge wollte auf



Perspektivendivergenz 277

ganz alltiglicher wechselseitiger Riicksichtnahme beharren. Dennoch hat sie
anscheinend ihrem Partner Anlass zu Rassismusvorwiirfen gegeben. Sie weif3
nicht, ob er vielleicht doch Recht gehabt hat und sucht deshalb nach der Besti-
tigung durch ihre Gruppe.

Dass sich ungeloste Konflikte iiber Rassismusvorwiirfe in Sagen iiberset-
zen, ist fiir die Reproduktion von Rassismus wichtiger als der interindividuelle
Konflikt selbst. Letzterer kann rein quantitativ kaum ins Gewicht fallen, solan-
ge die Lebensbereiche von rassistisch dominanten Mittelschichtsangehorigen
und rassistisch Dominierten weitgehend segregiert sind, so dass die Gelegen-
heit fiir Kontakte und d.h. auch fiir interindividuelle Konflikte gering ist. Au-
Berdem zeigt sich in der Forschung, dass die realistische und alltigliche Aus-
einandersetzung von symbolisch getrennten Gruppen langfristig rassistische
Diskurse abbaut.*® Die Verbreitung von Geschichten iiber Rassismusvorwiirfe
belegt also weder, dass Konflikte zwischen Dominanten und Dominierten héu-
fig sind, noch dass diese zwangsldufig in rassistische Diskurse miinden. Es
wird aber deutlich, dass sie Dilemmata der Dominanten bearbeiten, die diese
so beschéftigen, dass die Geschichte immer wieder ein Publikum findet.

5.2  Konfliktpotenziale im machtasymmetrischen
interkulturellen Konflikt und ihre Folgen

Systematische Perspektivendivergenzen konnen auch innerhalb einer Natio-
nalkultur durch Machtasymmetrien — also die Zugehorigkeit zu rassistisch do-
minanten und dominierten Klassen — verursacht werden. Die resultierenden
Missverstindnisse dhneln interkulturellen Fehlinterpretationen: Den Domi-
nanten ist nicht bewusst, dass sie ihre Dominanz befestigt haben. Daher inter-
pretieren sie entsprechende Reaktionen der Dominierten falsch. Im Un-
terschied zur interkulturell verursachten Perspektivendivergenz ist die macht-
asymmetrisch bedingte Perspektivendivergenz aber nicht symmetrisch. So di-
vergieren auch die Handlungsoptionen der beiden Konfliktparteien.

Ich hatte oben erwihnt, dass ethnische Konflikte im Vergleich zu Interes-
senkonflikten als eskalationstrachtiger und hartndckiger gelten (Heitmeyer
1996: 41). Dieser Umstand wird normalerweise darauf zuriickgefiihrt, dass es
sich um Konflikte iiber Anerkennung handele, die im Gegensatz zu Konflikten
iiber ,teilbare” Interessen nicht qua Kompromiss gelost werden konnten. Ge-
gen diese Deutung spricht allerdings, dass es sich bei Interessenkonflikten héu-
fig um Nullsummenspiele handelt, dass also die eine Seite gewinnt, was die
andere verliert, wihrend bei Anerkennungskonflikten zumindest theoretisch

86 Silbermann und Hiisers (1995) konnen zeigen, dass rassistisch Dominante, die — auch unge-
wollt — mit ausldndischen Kolleglnnen zusammenarbeiten, signifikant weniger fremdenfeindlich
sind, als diejenigen, die nicht in solche Kooperationen eingebunden sind. Dieses Ergebnis sollte
allerdings nicht mit der Kontakthypothese verwechselt werden. Die unverbindliche ,,Begegnung*
hat keine solchen Effekte (Thomas 1994: 2271f.).

Bedeutung
fiir die Re-
produktion
von Rassismus

Eskalations-
trichtigkeit



Alternative
These

Inter-
kulturelle
Differenz

278 Machtasymmetrischer Interkultureller Konflikt

beide Seiten gewinnen konnten, wenn sie sich z.B. wechselseitig anerkennen
wiirden. Dass eine solche fiir beide Seiten vorteilhafte Losung nicht erreicht
wird, erkldaren AuBenbeobachterInnen mit der Irrationalitit kollektiver Identi-
tdtsbildung.

Im Lichte des hier Gesagten ist eine andere Deutung nahe liegender. Der
entscheidende Unterschied zwischen ethnischen Konflikten und Interessenkon-
flikten beruht nicht auf der (Un-)Teilbarkeit des Konfliktgegenstandes, son-
dern auf der symbolisch vermittelten Machtasymmetrie zwischen den Kon-
fliktparteien. In der Mehrzahl der Fille finden so genannte interkulturelle oder
ethnische Konflikte nicht nur zwischen zwei ,,verschiedenen” Deutungsge-
meinschaften statt, sondern vor allem auch zwischen einer dominanten und ei-
ner dominierten Klasse. Die Machtasymmetrien, die interkulturelle Konflikte
dann begleiten, multiplizieren die Konfliktpotenziale (vgl. Abbildung 9). So-
lange sie weder von den Betroffenen noch von der professionellen Konfliktbe-
arbeitung expliziert werden, wirken sie fast zwangslaufig eskalierend.

Inges Erzéhlung iiber einen machtasymmetrischen interkulturellen Konflikt
soll nun als Beispiel fiir die verschiedenen Konfliktpotenziale dienen. Interkul-
turelle Perspektivendivergenzen im engeren Sinne entstehen dadurch, dass sich
die Beteiligten auf unterschiedliche kulturelle Bedeutungskontexte beziehen.
In Inges Erzihlung deutet sich das insofern an, als ihr Wunsch nach einem An-
ruf und seine Erkldrung, warum er spit nach Hause kommt, sich auf zwei un-
terschiedliche Interpretationen des Streitgegenstandes beziehen. Der Partner
begriindet sein langes Ausbleiben und nicht die Tatsache, dass er nicht angeru-
fen hat. Es konnte sein, dass er Inges Anliegen nicht verstanden hat, dass er
also nicht glaubt, dass es mit einem Anruf getan ist, sondern denkt, dass er e-
her nach Hause kommen soll. Da nur Inges Perspektive bekannt ist, bleibt die-
se Uberlegung spekulativ. Die beiden Deutungen stehen in der Erzihlung un-
vermittelt nebeneinander, so dass sie vielleicht wirklich auf ein Missverstind-
nis in der realen Situation verweisen.

Strategische
Instrumentalisierung von
Perspektivendivergenz

Perspektiven-

Konfliktpotenziale divergenz

Missverstandnisse
und die Furcht vor
Missverstandnis-
sen

Stabilisierung von Stereotypen:
,Du willst/kannst mich nicht ver-
stehen.”

Kulturelle Differenz

Individualisierung des Konfliktes:

Selbstverstandiiche Llch verhalte mich wie immer und

Dominante | Ubereinstimmung

: : du bist zu empfindlich.”
Gruppe mit den dominan- . .
ten Normen »Du verschiebst den Konflikt auf

asym- eine illegitime Weise.*

Macht-




Konfliktpotenziale 279

sym- I Kollektivierung des Konflikts:
metrie Dominierte S;aﬂg;%e;:rﬂlikte ,Du kannst dich nur so verhalten,
g . weil du Deutscherr bist.”
Gruppe mitden dominan- | '\ wird immer unrecht getan
ten Normen " 9 ’

nur weil ich Auslander/in bin.“

Abbildung 9: Der strategische Einsatz von Konfliktpotenzialen im interkulturellen Konflikt

Zum zweiten gehoren die beiden Konfliktparteien in diesem Beispiel Klassen
an, deren kollektiver Zugang zur Machtressource ,,dominante und legitime
Kultur* asymmetrisch verteilt ist. Dieser Punkt wird von Inges Partner ange-
sprochen: Er fiihlt sich gezwungen, nach ,,irgendwelchen deutschen Maf3sté-
ben* zu handeln. Der objektive Positionsunterschied fiihrt dazu, dass die Do-
minanten selbstverstindlich davon ausgehen konnen, dass ihre Gewohnheiten
,normal sind, wihrend die Dominierten aus Erfahrung erwarten miissen, dass
sie als abweichend konstruiert werden und dass ihre Deutung der Situation
nicht als selbstverstindlich hingenommen wird. Zum Beispiel ,,erwartet Inge
einen allgemeinen Wert ,,wechselseitige Sorge in ihrer Beziehung. Sie kann
sich auf einen ,,informelle[n] Moral-Diskurs‘ berufen, der sich ,,auf sozial vor-
gegebene moralisch-ideologische Konzeptionen und Zensuren [stiitzt], die
dann in der Rezeption (weiter-)bearbeitet werden™ (Stehr 1998: 198). Beson-
ders brisant wird die Perspektivendivergenz dadurch, dass Inge Zugang zu ei-
ner Machtressource hat, die ihr so selbstverstindlich ist, dass sie iiberhaupt
nicht verstehen kann, warum ihr Partner behauptet, dass sie diese illegitimer-
weise verwendet: die Definitionsmacht iiber die legitimen Beziehungsnormen
in einer Gesellschaft. Ihr Partner merkt hingegen stindig, dass er sich an etwas
anpassen muss, was ihm nicht nahe liegt, und das er nicht als selbstverstind-
lich empfindet, sondern als spezifisch deutsch wahrnimmt. Wie sich am Kon-
flikt zwischen Anne und Dorothea zeigt, entstehen schwer iiberbriickbare Per-
spektivendivergenzen nicht nur dann, wenn Angehorige verschiedener Natio-
nalkulturen aufeinander treffen. Entscheidend ist vielmehr die Distanz im Ha-
bitus der Konfliktparteien, die auch durch rassistisch bedingte Asymmetrien
im Zugang zur jeweils dominanten Kultur verursacht werden kann.

Bei diesem noch ertriglichen Mafl an Komplexitit bleibt es leider nicht:
Sowohl die Perspektivendivergenzen, die aus der kulturellen Differenz er-
wachsen, als auch diejenigen, die der Machtasymmetrie geschuldet sind, kon-
nen im Konflikt strategisch eingesetzt werden. Wenn bekannt und anerkannt
ist,87 dass ,,Kultur” unterschiedliche Interessen und Referenzsysteme mit sich
bringt, kann der Kulturunterschied als entschuldigendes oder beschuldigendes
Argument in den Konflikt eingebracht werden (Haumersen und Liebe 1998:
156). Zum Beispiel kann eine Konfliktpartei ihrem Gegner vorwerfen, dass

87 Wihrend Perspektivendivergenzen handlungspraktisch wirksam werden konnen, ohne dass sie
von einer Konfliktpartei angesprochen werden, setzt jegliche Instrumentalisierung symbolische
Kéampfe und damit eine relative Explizitheit der Perspektivunterschiede voraus.

Macht-
asymmetrie

Instrumentali-
sierung inter-
kultureller
Differenzen



Instrumenta-
lisierung

der Macht-
asymmetrie

Strategische
Notwendig-
keiten der
dominanten
Position

Strategische
Notwendig-
keiten der
dominierten
Position

280 Machtasymmetrischer Interkultureller Konflikt

dieser ihr Anliegen gar nicht verstehen kann, weil ihm oder ihr das entspre-
chende Kontextwissen fehlt. In der empirischen Forschung ebenso wie in den
Praktiken der Konfliktbearbeitung lassen sich die Effekte von Perspektivendi-
vergenzen nicht eindeutig von deren strategischer Instrumentalisierung unter-
scheiden. Wenn Inges Partner das Problem den ,,deutschen Sitten* zuschreibt,
kann es sein, dass der Konflikt tatsidchlich aufgrund differierender kultureller
Kontexte entstanden ist. Es ist aber auch denkbar, dass er den Verweis auf kul-
turelle Unterschiede strategisch einsetzt, um seine Verhandlungsposition zu
verbessern.

Da die Geschichte aus Inges Sicht erzéhlt wird, ist es obendrein denkbar,
dass sie ihrem Partner die Verantwortung fiir die Kulturalisierung des Konflik-
tes zuschreibt. Damit wiirde sie nicht den kulturellen Unterschied, sondern die
Machtasymmetrie instrumentalisieren, also die Perspektivenunterschiede, die
sich aus der Machtasymmetrie ergeben, im Konflikt als Argument einsetzen.
Hier miissen erneut die strategischen Optionen der Dominanten von denen der
Dominierten unterschieden werden. So scheint es, als ob Inges Partner Inges
Anliegen auf das in ihm enthaltene assimilatorische Moment reduziert. Aus
seiner Sicht geht es nicht um den Interessenkonflikt in einer Partnerschaft,
sondern darum, dass das Kollektiv, dem er angehort, den dominanten Normen
unterworfen werden soll. Er unterschlédgt also die interindividuelle Ebene des
Konfliktes. Umgekehrt wirft Inge ihrem Partner vor, dass er sie des Rassismus
bezichtige, obwohl sie aus ihrer Perspektive keinen Unterschied zwischen
deutschen und nicht-deutschen PartnerInnen macht. Damit ignoriert sie die
kollektive Dimension des Konfliktes und konzentriert sich ausschlielich auf
den interindividuellen Partnerschaftskonflikt.

Dabei verhalten sich beide Konfliktparteien aus ihrer Perspektive heraus
sinnvoll. Inge als Angehorige der dominanten Gruppe kann die kollektive Di-
mension, die der Konflikt moglicherweise hat, nicht erkennen. Aus ihrer Per-
spektive sind die Normen klar und selbstverstéindlich und ihr Partner ist ein
Individuum, das diese verletzt. Dass der Partner darauthin auf den Anpas-
sungsdruck ,,deutscher Sitten* eingeht, kann sie nur als thematisches Auswei-
chen erleben, denn aus ihrer Sicht geht es hier nicht um ,,deutsche Sitten®,
sondern um universell selbstverstidndliche Normen, nimlich die wechselseitige
Riicksichtnahme in einer zwischenmenschlichen Beziehung. Dass der Partner
ihr implizit vorwirft, sie wirke an seiner kulturellen Unterdriickung durch die
deutsche Gesellschaft mit, schldgt dem Fass den Boden aus, und ist ein weite-
rer Beweis dafiir, dass er sich ihren legitimen Anforderungen mit fadenschei-
nigen Argumenten entzieht.

Hingegen miissen Angehorige der dominierten Gruppe vom interindividuel-
len Konfliktthema zur Inter-Gruppen-Ebene wechseln, wenn sie ansprechen
wollen, dass der interindividuelle Konflikt aus ihrer Sicht von makrosozialen
Machtasymmetrien geprigt ist. Inges Partner versucht, die universelle Selbst-
verstandlichkeit von Inges Anliegen zu dekonstruieren, indem er es mit einem



Konfliktpotenziale 281

partikularen Assimilationsdruck in Verbindung bringt. Interessanterweise
zweifelt er nicht an der Legitimitat ihrer Forderung, sondern an der Form, in
der sie sie vorbringt, und die er als Zwang empfindet. Die Normen, die er ein-
fithrt, sind antirassistische — ein Punkt, an dem er Inge treffen kann, und auf
den sie keine passende Antwort parat hat. Als Dominante kann sie kaum ent-
scheiden, ob ihre Forderung tatsdchlich kulturellen Assimilationsdruck ausiibt,
oder ob er den Rassismusvorwurf strategisch einsetzt, um ihr Anliegen seiner-
seits zu delegitimieren.

Dass die Dominierten den Konflikt kollektivieren miissen, wenn sie ihre
Perspektive darlegen wollen, ist ein Symptom ihrer strukturell schwachen Po-
sition. Wihrend die Dominanten selbstverstindlich davon ausgehen konnen,
dass sie sich im Einklang mit dominanten Normen befinden und daher keine
Notwendigkeit sehen, diese zu thematisieren, miissen sich die Dominierten ex-
plizit auf kollektive Identitdtszuschreibungen beziehen, wenn sie den Aspekt
des Konfliktes thematisieren wollen, der fiir sie nachteilig ist. Damit sind sie
diejenigen, die die Ebene ,,wechseln®, die den Konflikt ethnisieren und damit
eskalierend wirken. Just das wird ihnen von der dominanten Partei vorgewor-
fen, die ihre Position am besten dadurch verteidigen kann, dass sie den Kon-
flikt als interindividuellen Konflikt darstellt. Die strukturell Schwécheren sind
also doppelt benachteiligt. Sie konnen angegriffen werden, weil sie den géingi-
gen Normen nicht entsprechen, und wenn sie diesen Sachverhalt explizieren
wollen, verstolen sie wiederum gegen die iiblichen Formen der Konfliktaus-
tragung. Das hindert sie aber nicht daran, ihrerseits die kollektive Ebene des
Konfliktes auszuschlachten und damit die interindividuelle Seite der Ausei-
nandersetzung zu ignorieren.

Die hier dargestellte Problematik beschrinkt sich nicht auf Partner-
schaftskonflikte. Natiirlich nimmt symbolisches Kapital je nach Feld und Situ-
ation verschiedene Formen an und wird sich daher in unterschiedlichen Hand-
lungspraktiken niederschlagen. Es ist also nicht sinnvoll, die vorliegenden Er-
gebnisse pauschal auf politische Prozesse zu iibertragen. Es aber wahrschein-
lich, dass die beschriebenen Dynamiken auch auf der Makroebene relevant
sein werden. Rouhana und Korper (1996) zeigen am Beispiel des Konfliktes
zwischen Israelis und Arabern in Israel, dass Interventionen, die beiden Seiten
in gleicher Weise interkulturelles Lernen ermoglichen sollen, deshalb am Kon-
flikt vorbeigehen, weil sie das Anliegen der Dominanten zur Norm machen.
Wihrend es fiir die dominante Gruppe interessant ist, mehr iiber die Dominier-
ten zu erfahren, hat dies fiir diejenigen, die stéindig notgedrungen in der domi-
nanten Kultur operieren, wenig Neuigkeitswert. Thnen geht es in erster Linie
darum, diskriminierende Strukturen zu verdndern. In objektiv ungleichen Ver-
hiltnissen benachteiligt eine scheinbar auf Symmetrie angelegte Methode, die
sich an einer reziproken Norm orientiert, systematisch die Minderheit, weil sie
den Gegenstand des Interesses auf Themen festlegt, die nur fiir die Dominan-
ten weiterfiithrend sind.

Ethnisieren
als Ausdruck
struktureller
Schwiche

Makrosoziale
Anwendungs-
beispiele



Eskalations-
ursachen

Konstruktive
Konfliktbe-
arbeitung

Abbrechen
der Konflikt-
austragung

282 Machtasymmetrischer Interkultureller Konflikt

Machtasymmetrische interkulturelle Konflikte eskalieren nicht aufgrund der
Irrationalitit der rassistisch dominierten Partei, sondern weil beide Konflikt-
parteien den Konfliktgegenstand aus ihrer jeweiligen Perspektive richtig, ndm-
lich als primiér interindividuell bzw. als primir kollektiv, wahrnehmen und
weil beide Parteien Strategien verfolgen, die ihrer objektiven Position im sozi-
alen Raum angemessen sind: Die Dominanten verschleiern die symbolische
Gewalt und die Dominierten mobilisieren dagegen. Im Unterschied zum Inte-
ressenkonflikt ist hier der Konflikt {iber den Konflikt zentral: Die dominante
Seite wird negieren, dass tiberhaupt ein kollektiver Konflikt existiert, wihrend
die dominierte Seite, indem sie eine kollektive Identitit mobilisiert, die makro-
sozialen Voraussetzungen mikrosozialer Konflikte sichtbar macht. Im Ver-
gleich zum interkulturellen Konflikt ist die Verstindigung stark erschwert, da
es im strategischen Interesse der dominanten Konfliktpartei liegt, die Machta-
symmetrie symbolisch gewaltsam zu verschleiern.

Damit ist nicht gesagt, dass eine Verstindigung notwendig scheitern muss.
In Konflikten treten fortwidhrend Kommunikationsprobleme auf, so dass die
Praktiken der Konfliktbearbeitung im wesentlichen auf deren Uberbriickung
abzielen. Allerdings werden Machtunterschiede gerade von den professionel-
len Konfliktbearbeitungsverfahren noch kaum beriicksichtigt, so dass sich die-
se oft implizit mit den dominanten Normen solidarisieren (Avruch 1991).

5.2.1 Internalisierung des Konfliktes

Wenn sich die rassistisch Dominanten keinen Reim auf den Konflikt machen
konnen, aber dennoch von dem Rassismusvorwurf im Kern der eigenen Iden-
titdat getroffen werden, wéhlen sie eine von zwei Moglichkeiten: Sie suchen
den Fehler bei sich, ohne jedoch zu verstehen, worin er liegt, oder sie suchen
den Fehler beim Gegeniiber, ebenfalls ohne dessen Anliegen ganz nachvoll-
ziehen zu konnen. Beide Moglichkeiten verleiten dazu, Rassismen zu reprodu-
zieren, weil sie dem Problem weder theoretisch noch handlungspraktisch ge-
recht werden.

Die typische Erzidhlung endet mit dem Rassismusvorwurf. Die Konfliktaus-
tragung bricht ab, bzw. es wird nicht weiter iiber sie erzéhlt. Dadurch erscheint
der Rassismusvorwurf nicht als Wutbezeigung oder Argument in einem Kon-
flikt, auf das in der Folge reagiert wird, sondern er wird einerseits als vollig
unberechtigt dargestellt und andererseits so ernst genommen, dass keine ag-
gressive Gegenreaktion moglich ist. Der Widerspruch zwischen dem Vorwurf
und der Selbstwahrnehmung wird also in der Geschichte nicht aufgelost, son-
dern nachtriglich der Gegenseite zugeschrieben oder internalisiert. Vielleicht
liegt das daran, dass die Dominanten merken, dass ihnen der Zugang zur do-
minierten Perspektive fehlt, dass sie also nicht entscheiden konnen, wer Recht
hat. Es kann aber auch sein, dass der Rassismusvorwurf zu sehr trifft. Wer sich



Konfliktpotenziale 283

u.a. durch antirassistisches Engagement von anderen distinguiert, kommt ins
Nachdenken, wenn die Zielgruppe der eigenen Bemiihungen ihrerseits Rassis-
musvorwiirfe erhebt.

Die Internalisierung des Konflikts fiihrt zu einer Art permanentem Selbst-
misstrauen das in Kapitel 4.1 im Hinblick auf seine antirassistischen Effekte
untersucht wurde. Diese Haltung kann eine pragmatische Herangehensweise
an rassismusrelevante Konflikte aber auch erschweren. Elli folgert z.B. aus
dem Rassismusvorwurf ihres Mannes, dass sie in sich gehen sollte:

Elli: Ich bin hier, weil mein Mann mir sagt, dass ich auch Rassist bin. [Me: Gelédchter] Und ich

mochte gerne wissen, ob das stimmt, und eigentlich [Me: Gelédchter] bei mir gerne mehr entde-

cken, wo bei mir der verdeckte Rassismus liegt (P25: 189ff).

So wie Elli den Rassismusvorwurf ihres Mannes darstellt, erscheint er als pau-
schal und auf ihre Person bezogen. Er ist nicht mit konkreten Beispielen und
auch nicht mit einer entsprechenden Selbstwahrnehmung von Elli verkniipft.
Anscheinend geht sie davon aus, dass ihr Mann irgendwie Recht haben konnte.
Solange sie aber nicht genau weil3, wo sie rassistisch ist, kann sie nur folgern,
dass es sich um ,,verdeckten Rassismus* handelt, den sie dann im Rahmen ei-
nes Seminars ent-decken kann. Eine solche individualisierte Losung strukturel-
ler Probleme ist in den von mir untersuchten Gruppen héufig anzutreffen (vgl.
6.3).

Wenn der (strategische) Rassismusvorwurf zum MafBstab des eigenen Han-
delns genommen wird, ohne dass die Subjekte die Substanz des Vorwurfs
nachvollziehen konnen, bleibt ihnen nur die Moglichkeit, durch Versuch und
Irrtum auszuprobieren, welche Verhaltensweisen zu einem Vorwurf fithren
und welche nicht. In der stadtpolitischen Gruppe beschreibt Udo das Problem:
,Die eine Seite ist ja auch das Verhalten, die andere Seite is, wie's ankommt.
Also, ich weiB} ja selber nich genau, ob mein Verhalten... Ich kann das jetzt als
ganz normal empfinden und jemand anders fiihlt sich dadurch beleidigt. Wenn
ich da keine Riickkopplung bekomme, dann weif} ich das nicht* (P28: 1608ff).
Das fehlende Wissen iiber die Rassismusrelevanz konkreter Handlungen fiihrt
dazu, dass anstoBige AuBerungen unterlassen werden, ohne dass wirklich klar
ist, warum.

Wenn die antirassistisch Engagierten einen Praxisbereich, z.B. das Verhilt-
nis zu den Dominierten konstruktiv verdndern wollen, kommen sie mit dieser
Haltung allerdings nicht weiter. Bekanntlich ging es der linksradikalen Gruppe
darum, den Anteil von Migrantlnnen unter ihren Mitgliedern zu erhthen. Fiir
das Rollenspiel schlug ich der Gruppe vor darzustellen, wie idealerweise
Migrantlnnen in der Gruppe aufgenommen werden sollten. Dieser Anspruch,
der von mir an die Gruppe herangetragen wurde, belastete sie sehr und fiihrte
zu einer Art von Hilflosigkeit, die Hanna als typisch bezeichnet.

Hanna: Ja, das war so GENAU die Situation, vollig unsicher. [Ich] weif} iiberhaupt nicht mehr
eigentlich, was ich machen soll, kann nur noch versuchen, irgendwie nett zu sein [sie und Me:
lachen], was dann auch nicht so richtig klappt und also ja, von daher: Ich fand das irgendwie
klassisch. Also es war nicht idealtypisch, sondern typisch (P5: 2138).

Personalisie-
rung von
Rassismus

Versuch und
Trrtum

Handlungs-
praktische
Hilflosigkeit



Gefahren
der Inter-
nalisierung

284 Machtasymmetrischer Interkultureller Konflikt

Dass die linksradikale Gruppe im Rollenspiel sich selbst spielte, war fiir dieses
Setting ein Leitungsfehler. Die schiddlichen Auswirkungen des Ideals sind also
nicht weiter interpretierbar. Aufschlussreich ist jedoch, was einige SpielerIn-
nen unter idealem Verhalten verstanden: Es ging ihnen darum, besonders nett
zu sein, auch wenn dabei die eigenen Anliegen vollig ins Hintertreffen gerie-
ten.

Hanna: Wenn das jetzt typisch [fiir unsere Gruppe] gewesen sein sollte, dann hétt ich mir ge-

dacht: ,Ach, der soll sich mal bloB nicht irgendwie [haben, A.W.]. Das muss er jetzt mal aus-

halten.* Aber ich [hab] gedacht, ich muss ja jetzt besonders nett sein, weil, du hast ja gesagt,
wir sollen ja nett sein also. [Me: lachen]

Anja: Nett hab ich nicht gesagt. Ich hab gesagt, wies idealerweise laufen wiirde.

Hanna: Und bei Frau Ozdemir hitte ich mir gedacht: Ach, ich glaube, das macht der nichts,

wenn sie so sagt: ,Ich will jetzt hier sitzen.* [Das] fand ich zwar eigentlich auch nicht richtig

so, aber. Und bei den anderen, ja, da hitte vielleicht doch auch // (.....c.cccceeueeneene ).

Anja: // Habt ihr das alle so verstanden, dass ich gesagt habe, ihr sollt besonders NETT sein?

Hanna: Nicht besonders nett. /

Birgit: / Ideal, also so, wie man sich des ideelerweise vorstellt. Des // is natiirlich mit meiner

Rolle nicht zu vereinbaren.

Regine: // Was ihr ja iiberhaupt nich hingekriegt habt, ist n gutes Plenum zu machen, ein struk-

turiertes, wo man zu einem Ergebnis kommt, sondern ihr habt nur versucht, nett zu den

MigrantInnen zu sein und ihr habt nicht versucht, nett zu euch zu sein, ndmlich ein verniinfti-

ges Plenum zu machen.

Birgit: Das hitte ich schon gedacht, dass ich das versucht // hab.

Regine: // Aber nicht besonders intensiv (P5: 2574ff).

,Ideales® Verhalten wurde fiir Hanna zu ,nettem“ Verhalten. Damit um-
schreibt sie den Wunsch, sich irgendwie besser zu verhalten. Mit dieser Strate-
gie kann sie zwar insgesamt Ungleichheit kompensieren (vgl. 4.1). Thr und
auch den anderen Gruppenmitgliedern fehlen aber entsprechende konkrete
Zielvorstellungen, so dass die Gruppe potenzielle Mitglieder weniger als poli-
tische Aktivistinnen, sondern eher als Hilfsbediirftige ansprach (vgl. Sequenz
,.,Frau Ozdemir*).

In schwer 16sbaren Konflikten ist es nahe liegend, alle Schuld auf einer Sei-
te zu suchen. Dominante, die ihre Privilegien reflektieren, werden dazu neigen,
zunichst vor der eigenen Tiir zu kehren. Dass das ,,Nett-Sein“ bei der linksra-
dikalen Gruppe so weit ging, dass sie im Rollenspiel die eigenen Grenzen ig-
norierte, verweist auf die Tendenz, den unverstandenen Anspruch der Gegen-
seite absolut zu setzen. Es ist anzunehmen, dass diese Haltung fiir den Alltag
der Gruppe wirklich nicht typisch ist. Als Problem wird sie aber auch von der
Trainergruppe erwihnt. Die Internalisierung und Personalisierung des Kon-
flikts wird der strukturellen Dimension des Problems nicht gerecht. Aulerdem
wird so leicht verkannt, dass auch die Gegenpartei symbolischen Mehrwert aus
einem machtasymmetrisch strukturierten Feld zieht.



Konfliktpotenziale 285

5.2.2 Externalisierung des Konfliktes

Die Waagschale neigt sich aber auch zur anderen Seite. Da der Rassismusvor-
wurf subjektiv nicht nachvollzogen werden kann, suchen die Dominanten den
Fehler nicht nur bei sich, sondern auch beim Gegeniiber. So wird in der Litera-
tur immer wieder beschrieben, dass Migrantlnnen, die Rassismusvorwiirfe du-
Bern, der Uberempfindlichkeit bezichtigt werden (Van Dijk 1992). In den anti-
rassistischen Gruppen tauchte dieses Argument nicht in expliziter Form auf.
Die stadtpolitische Gruppe fragte sich aber mehrmals, wie man sich gegen
Diskriminierung wehren kann, ohne als {iberempfindlich stigmatisiert zu wer-
den. Auch wenn diese Gruppe ,,Uberempfindlichkeit* nicht als Argument ein-
setzt, ist ihr also das Problem bekannt.

Angesichts der Effektivitit des Rassismusvorwurfs ist es erstaunlich, dass
die Gruppen nicht hiufiger auf den Gedanken kommen, er konne strategisch
eingesetzt worden sein. Nur in der Rollenspielauswertung der linksradikalen
Gruppe spricht Alex direkt den Verdacht aus, dass die ,,Migrantlnnen® das
schlechte Gewissen der Gruppe ausnutzen konnten, um Biirordume von der
Gruppe zu erhalten.

Alex: Und du hast quasi [...] ausprobiert [...], ob man die Schiene fahren kann, also jetzt etwas
tiberspitzt, so hab ich es verstanden, ob man Immigrantin sein kann und die Gruppe dann so ein
schlechtes Gewissen hat, dass sie dann sich entweder die Hénde reibt: ,Hurra, wir haben jetzt
ImmigrantInnen [...] [als Gruppenmitglieder, A.W.].* Oder eben so ein groBes schlechtes Ge-
wissen hat [...] und das ausreicht, jetzt [das] Biiro zur Verfiigung zu stellen. So hab ich das in-
terpretiert (P13: 80ff).

Auch wenn Alex hier den ,,Migrantlnnen* mehr Hinterlist unterstellt, als die
Spielerinnen dieser Rollen fiir sich selbst in Anspruch nehmen, kommt es ihm
zumindest in den Sinn, dass Rassismusvorwiirfe nicht automatisch zu einem
schlechten Gewissen fiihren miissen.

Attributionen, in denen Dominierten Uberempfindlichkeit oder Hinterlist
unterstellt werden, lassen sich in den antirassistischen Gruppen nur am Rande
beobachten. Haufiger ist eine etwas komplexere Form von Externalisierung.
Im folgenden Beispiel aus der Trainergruppe erklidrt Marianne, warum es so
schwierig ist, Konflikte mit den Dominierten auszutragen: Sie muss zunéchst
die Internalisierung des Konflikts aggressiv iiberwinden.

Marianne: Und ich will jetzt noch mal n drittes Ding aufmachen, was mir schon die ganze Zeit

als irre spannend erscheint: [....] Immer wenn ich mit gemischten Gruppen arbeite, [...] da

kommt Aggressivitdt hoch. [...] Und ich brauche diese Aggressivitit, um tiber meine morali-
schen HURden riiberzukommen, ja. Darf ich denen sagen: ,Scheif3e, [du] hast immer noch kein
verniinftiges Deutsch gelernt* [lacht] Ja. ,Wie willst du dich mit mir verstdndigen in diesem

Land? Wie willst du dich mit ner Behorde verstindigen in diesem Land?‘ Und das sind Sachen

— meine Normen spielen dabei ne Rolle — und ganz hiufig glaube ich, haben wir in diesen ge-

mischten Gruppen das runtergedriickt, ja. Und das passiert bei den ImmigrantInnen genauso.

DIE die ziehen manchmal die moralische Karte und wir ziehen die moralische // Karte.

Sybille: // Aber hallo! Die Opferkarte. / Die moralischen Werte.

Marianne: / Und was kommt dabei rum? Schei3e, ja, ich find's unheimlich Klasse, es is wirk-

lich ein TRAUM von mir, dem ich aber irgendwie nie richtig nahe kommen kann, [...] mal zu
kucken: Wie ist es, wenn DIE sich wirklich ernst nehmen hier in diesem Land? Dass sie ernst

Bekannte
Externali-
sierungen

Strategisches
Handeln der

anderen Seite
in Rechnung
stellen

Hemm-
schwellen



Fazit fiir
die Konflikt-
austragung

286 Machtasymmetrischer Interkultureller Konflikt

nehmen, dass sie in DIESEM Land sind, ja, und nicht irgendwie mit einem Bein in der Tiirkei

oder ich weill nich wo. Und was HEISST das fiir sie? Und welche FORderungen stellen sie an

uns? Und zwar, also politische Forderungen, harte Forderungen. Nicht irgendwie, dass ich im-

mer nett zu dir sein soll und dass ich nich irgendwie ,Neger* zu dir sagen sollte. Des ist doch

Pippifax. [Es] geht doch um ganz ANDERE Sachen. Und da (sollste dich/sollen se sich) gefil-

ligst mit mir auseinander setzen, und da soll ich SAGEN diirfen, was fiir ne Scheifle ich im

Koppe habe, und dann sollen die sagen: ,Das ist SCHEISSE, was du im Kopp hast.* Und also

da ist irgendwie Energie, die [Sybille: [lacht] ja] also in kleene Kistchen verpackt irgendwo

weggesteckt wird bei allen Beteiligten und ich wiird UNHEIMlich gern mal [erleben, A.W.],

dass das rauskommt. Ja, dass man sich das angucken kann zusammen. Weil ich glaube, [...] das

is immer so [ein] GANZ hofliches, sich langsames Bewegen. Und da kommt nischt bei rum.

[...] Da find ich, liegt irgendwie irre viel Sprengstoft drin und der muss KNALLEN. Da muss

irgendwie... Des muss raus. Also da muss was ran. Da muss was passieren, wenn sich wirklich

was bewegen will, und zwar auf allen Seiten, ja (P33: 1419).

Marianne wiinscht sich echte KonfliktgegnerInnen, bei denen sie sich nicht
zuriicknehmen muss, weil sie Angst hat, sie zu Opfern zu machen. Sie mochte
sagen konnen, was sie denkt und es auf einen Konflikt ankommen lassen. Dass
ihre Gegenseite erst einmal Deutsch lernen muss, die richtigen Nicht-Pipifax-
Forderungen finden und sich organisieren sollte, setzt sie als notwendige Norm
voraus. Dies ist aber Ausdruck von politischen Verhiltnissen, in denen eine
Konfliktseite sich selbstverstindlich im offentlichen Diskurs wiederfindet,
wihrend die andere um Anerkennung kidmpft. Diese ungleichen Verhiltnisse
behindern die ebenbiirtige Konfliktaustragung und sind damit auch fiir Mari-
anne belastend. Marianne konnte daraus schlieBen, dass sie auch im eigenen
Interesse die makrosoziale Machtasymmetrie angehen sollte. Stattdessen for-
dert sie von den Migrantlnnen, dass diese sich organisieren und ernst zu neh-
mende Gegeniiber fiir Marianne werden. Damit schreibt sie die Schwierigkei-
ten, die aus den Machtasymmetrien in interkulturellen Konflikten entstehen,
einseitig der Gegenseite zu. Sie greift einen demokratischen Diskurs auf — den
der offenen und pluralen Meinungsduflerung und Konfliktaustragung, bedenkt
aber nicht, dass sie mit ihrer einseitigen Auslegung des Diskurses die Gegen-
seite als nicht zur Demokratie fiahig abwertet.

In einem rassistisch strukturieren Feld stellt interkulturelle Konfliktfdhigkeit
eine komplexe Herausforderung dar: Die rassistisch Dominanten miissten ei-
nerseits anerkennen, dass die Moglichkeiten zur Wahrnehmung und Austra-
gung von Konflikten objektiv ungleich sind und dass sich daraus spezifische
Perspektiven ergeben, die nicht leicht kommunikativ vermittelt werden kon-
nen. Andererseits kann es nicht angehen, dass man bei jedem Rassismusvor-
wurf zusammenzuckt, die eigenen Maf3stibe komplett in Frage stellt oder die
andere Perspektive aggressiv diskreditiert. Letztlich geht es darum, Konflikte
auszutragen, obwohl die Konfliktparteien iiber makrosozial ungleiche Res-
sourcen verfiigen, und dabei die Ungleichheit und deren Folgen nicht aus dem
Auge zu verlieren, sie moglichst nicht auszunutzen oder ungewollt zu stabili-
sieren.

Ein erster Schritt in diese Richtung wire die Anerkennung dafiir, dass es bei
einem Konflikt mit meso- und makrosozialer Komponente mindestens zwei
verschiedene, aber legitime Perspektiven gibt, die — folgt man der Empirie —



Konfliktpotenziale 287

kommunikativ schwer iiberbriickt werden konnen. Daraus ergibt sich zwangs-
laufig, dass neutrale Prozeduren benétigt werden, in denen beide Perspektiven
zur Geltung kommen. Symmetrische Prozesse der Konfliktbearbeitung sind in
einem machtasymmetrischen Feld nicht immer neutral. Bei machtsensibler
Anwendung konnen sie aber wenigstens beiden Seiten Gehor verschaffen. Ne-
ben der (wahl-)rechtlichen Gleichstellung88 konnte vielleicht auch eine institu-
tionalisierte Anerkennung von notwendig verschiedenen Perspektiven (z.B.
durch Ombudsleute) der rassismusrelevanten Tendenz entgegenwirken, dass
die Dominanten ihre Definitionsmacht durch Erzéhlungen iiber Rassismus-
vorwiirfe nachtriglich stabilisieren. Solange Mariannes Normen ihr zu Recht
sagen, dass ihre ,,Scheile im Koppe™ auf einen strukturell Schwicheren trifft,
bleibt die ebenbiirtige Auseinandersetzung ein illusiondrer Traum, der sich
leicht in eine erneute Diskreditierung des Gegeniibers ummiinzen ldsst. Auch
die rassistisch Dominanten sind in ihren Moglichkeiten der legitimen Konflikt-
austragung beeintrichtigt, solange es ihnen nicht gelingt, den Minderheiten
gleiche politische Partizipationschancen einzurdumen, bzw. solange Letztere
diese nicht erfolgreich durchsetzen konnen.

5.3  Gruppeninternes Verhiltnis
zwischen Dominanten und Dominierten

Konflikte zwischen den Angehorigen rassistisch dominanter und dominierter
Gruppen sind insofern besonders eskalationstrichtig, als die Machtasymmetrie
nicht nur divergente Perspektiven auf den Konflikt hervorbringt, sondern diese
auch noch fiir beide Seiten unterschiedliche strategische Optionen aufwerfen.
Auflerdem trigt die Internalisierung bzw. die Externalisierung des Konfliktes
zur Reproduktion von Rassismus bei. Das wirft natiirlich die Frage auf, ob es
auch innerhalb der Gruppen zu entsprechenden Konflikten kommt. Diese sind
iiberraschenderweise innerhalb der beobachteten Gruppen kaum zu beobach-
ten.

Dabei hitte es fiir solche Konflikte durchaus Gelegenheiten gegeben. Alle
antirassistischen Gruppen hatten Mitglieder, die rassistisch delegitimiert wer-
den oder die eine solche Delegitimierung in spezifischen sozialen Situationen
befiirchten miissten. In dieser Hinsicht unterscheiden sich die antirassistischen
Gruppen von den Kontrastgruppen und das, obwohl ich die Studie auf Grup-
pen mit tiberwiegend dominanter Mitgliedschaft begrenzt hatte (vgl. 2.3.2).
Uberproportional hiufig waren sie meine Ansprechperson (Jon, Marei), d.h.

88 In ihrem deutsch-britischen Vergleich zu ,,claims-making on ethnic relations, citizenship and
immigration® stellen Koopmans und Statham (1998b) fest, dass in GroBbritannien Minderheiten-
organisationen in 20% der Fille die ,,claim makers* sind, wéhrend sie in Deutschland nur eine
marginale Rolle spielen. Sie erkliren die vergleichsweise geringere Beteiligung von MigrantInnen
an der politischen Diskussion in Deutschland mit der Benachteiligung durch das deutsche Staats-
biirgerschaftsrecht.

Anwesenheit
von rassis-
tisch Domi-
nierten in
den Gruppen



Heterogene
Zugehorig-
keiten

Gruppendy-
namische
Positionen

288 Machtasymmetrischer Interkultureller Konflikt

sie hatten sich aktiv fiir ein Zustandekommen des Reflexionstages eingesetzt.

Die betreffenden Personen sind in ganz unterschiedlichen Zusammenhin-
gen von Rassismus betroffen. Aus den Angaben im Fragebogen und meiner
Einschitzung von rassistischen Zuschreibungen ldsst sich erschlieBen, dass
zwei Deutsche sind, die aufgrund ihres Aussehens rassistisch diskriminiert
werden (Jon, Dorothea). Unter den Migrantlnnen kamen fiinf erkennbar aus
einem statusniedrigen Land (Adel, Ang, Ricardo, Karam, Zeynep), zwei waren
aus einem statushohen Land eingewandert und kaum als MigrantInnen erkenn-
bar (Marei, Emily) und bei einer erfuhr ich nur aus dem Fragebogen, dass sie
im Ausland aufgewachsen war (Carmen). Rassistische Klassifikationen sugge-
rieren klare Unterschiede zwischen Dominanten und Dominierten. Dem ent-
spricht keine eindeutige soziale Realitédt. Schon die Kategorie ,,Erkennbarkeit*
ist Ermessenssache. Nach den mir vorliegenden Informationen wiirde ich Ma-
rei, Carmen und Emily nicht als rassistisch dominiert ansehen, obgleich sie
vielleicht Diskriminierung erleben und potenziell delegitimiert werden konn-
ten.

Fiir die Einschidtzung der Interaktionen mag weiterhin relevant sein, dass
die Themen, tiber die die Gruppen verhandelten, teilweise deutlich von den
Zugehorigkeiten der dominierten Mitglieder entfernt waren. Zum Beispiel
sprach die stadtpolitische Gruppe iiber Diskriminierung aufgrund von Hautfar-
be und Marei kommt aus einem westeuropdischen Land, dem gegeniiber ste-
reotype Vorstellungen, aber keine rassistischen Machtasymmetrien bestehen.
Die feministische Gruppe formierte sich zum Thema Antisemitismus und es
war keine Jiidin anwesend. Allerdings veridnderte sich das Thema hin zu Anti-
semitismus und Rassismus. Ein Teil der (potenziell) rassistisch Dominierten
konnte zwar mit der dominierten Gruppe identifiziert werden und sich mit die-
ser identifizieren, war aber selbst nicht unmittelbar von dem spezifischen Aus-
grenzungsverhiltnis betroffen, tiber das verhandelt wurde.

Hinsichtlich ihrer gruppendynamischen Positionierung nahmen die (poten-
ziell) rassistisch Dominierten ebenfalls heterogene Rollen ein. Jon, Dorothea
und Marei vertreten inhaltlich kontroverse Positionen, gehoren zum Kern der
jeweiligen Gruppe und treten in der Interaktion hiufig auf. Ricardo, Emily,
Zeynep und Sanne sind wichtige und gut in die Gruppe integrierte Teilnehme-
rInnen, d.h. sie beteiligten sich durchschnittlich an der Diskussion und fanden
Interesse und Unterstiitzung fiir ihre AuBerungen. Bei den Fliichtlingssozialar-
beiterInnen bildeten die Migrantlnnen eine Art Untergruppe, die zu bestimm-
ten Zeiten (z.T. auf Aufforderung) viel zur Diskussion beitrug und zu anderen
nur zuhorte. Da Adel und Karam nicht so selbstverstiandlich Deutsch sprachen
wie die muttersprachlichen Gruppenmitglieder, waren sie auf diese Weise
zwar nicht gleichberechtigt an der Diskussion beteiligt, aber doch einbezogen.
Obwohl einige kontroverse Positionen vertraten, hatte keineR eine echte Au-
Benseiterrolle inne.



Verhiiltnis zwischen Dominanten und Dominierten 289

5.3.1 Die rassistisch Dominierten als entlastende Tabubrecherlnnen

Die Héufigkeit von Erzdhlungen iiber Rassismusvorwiirfe und die inkorporier-
te Vorsicht der Antirassistinnen legen die Vermutung nahe, dass Rassismus-
vorwiirfe auch in den Gruppen eine Rolle spielen. Das genaue Gegenteil ist
aber der Fall. Die (potenziell) rassistisch Delegitimierbaren nehmen in den
Gruppen eine iiberwiegend entlastende Rolle ein. Wenn sie iiber ihre Erfah-
rungen mit Rassismus sprechen, dann beziehen sie sich auf deutlich von der
Gruppe verschiedene Kontexte und sie kritisieren Rassismen fast nur, nachdem
auch andere Gruppenmitglieder gegen sie vorgegangen sind. Zum Beispiel
weist Ricardo in der Sequenz ,,Doktorarbeiten* darauf hin, dass viele Migran-
tInnen mehr als 20 Jahre in Deutschland leben und gut deutsch sprechen. Das
tut er aber erst, nachdem zuvor Birgit und Alex Regines homogenisierender
Bemerkung iiber die mangelnden Sprachkenntnisse von Migrantlnnen wider-
sprochen hatten. Die Konflikte zwischen Dorothea und Anne in der feministi-
schen Gruppe stellten die absolute Ausnahme dar.

Allen Unkenrufen zum Trotz sind die rassistisch Dominierten, mit denen
die dominanten antirassistisch Engagierten stindig in Kontakt stehen, also
ausgesprochen zuriickhaltend, was Rassismusvorwiirfe angeht. Wie lédsst sich
das erkldren? Halten sie sich vielleicht zuriick, um Angriffe auf ihre Person zu
vermeiden? Oder sie identifizieren sich nicht mit der Gruppe, der sie von au-
Ben (z.B. von mir) zugerechnet werden?

Vielleicht finden sie Auseinandersetzungen iiber Rassismus aber auch unno-
tig. Bei einem Reflexionstag mit einer Gruppe von Studierenden, die hier nicht
detailliert untersucht wird, entschieden sich die rassistisch Dominierten fiir ei-
ne Rollenspielszene bei der Auslidnderbehdrde und gegen eine Szene, in der
die anwesenden Mittelschichtsangehorigen ihre Beteiligung an Rassismus hit-
ten reflektieren konnen. Moglicherweise ist offene institutionelle Diskriminie-
rung fiir sie so viel zentraler, dass sie ihre Kolleglnnen in antirassistischen
Gruppen cher als BiindnispartnerInnen sehen denn als Gegnerlnnen. Da ich
nur antirassistische Gruppen mit rassistisch dominanter Mehrheit untersuche,
ist weiterhin anzunehmen, dass es zu einer (Selbst-) Selektion der Dominierten
kommt. Konfrontativ auftretende oder separatistisch orientierte Dominierte
werden sich eher homogene Gruppen suchen. Schlielich kann man in einer
eingespielten Gruppe Grenzverletzungen anders einordnen. In der feministi-
schen Gruppe provozierten sich Dorothea und Erika wechselseitig und spiele-
risch. Obwohl ich stindig auf einen Schlagabtausch wartete, war das fiir ihre
Beziehung anscheinend nicht belastend.

Auch wenn alle diese Uberlegungen Spekulationen bleiben, wird doch deut-
lich, dass man sich nicht wundern muss, wenn die anwesenden rassistisch Do-
minierten nur selten direkt gegen Rassismen vorgehen. Auffillig ist aber, dass
sie explizit entlastend titig werden. Zum Beispiel stellt Dorothea in der Se-
quenz ,,Unterwanderung® in Frage, ob es sich bei einer Praxis, die die feminis-

Unerwartetes
Verhalten

Deutung:
Vorsicht

Deutung:
Gruppen-
zZusammen-

halt

Dominierte
entlasten die
Dominanten



Tabubre-
chende Ras-
sismen

290 Machtasymmetrischer Interkultureller Konflikt

tische Gruppe als antisemitisch empfand, tatsichlich um Antisemitismus han-
delt. Sie wendet sich also gegen einen inflationdren Gebrauch des Konzeptes
~Rassismus®. Gerade diejenigen, die in einer Gruppe eine starke Position inne-
haben, durchbrechen gezielt antirassistische Setzungen und verringern damit
den normativen Druck, der auf den Dominanten lastet. Die Trainergruppe hatte
sich vor einigen Jahren zusammengefunden, um — als Gruppe mit mehrheitlich
rassistisch dominanten Mitgliedern — antirassistische Piddagogik zu fordern.
Heute vertritt Jon offensiv die These, dass er sich nur noch dann fiir Minder-
heiten einsetzt, wenn er sich personlich von einem dummen Spruch betroffen
fiihlt.

Jon: Ich interveniere [...] auf einer Ebene, wo ich betroffen bin. Wenn jemand, was weil} ich,

stort im Kontext der Interaktion, auch bei Kleinigkeiten wie die Beine hochheben. Am Anfang

hab ich das als liberaler Péddagoge durchgehen lassen, aber das krédnkt mich. Ich fithle mich da
missachtet. Da interveniere [ich], aber auf dieser Ebene, nicht aus pidagogischen Uberlegun-
gen. [...] Dann STREITEN wir auch, aber es ist kein pddagogisches Ziel, die dazu zu bringen,

[Emily: ansténdig zu sitzen] anstdndig zu sitzen, sondern es nervt mich, es stort mich. Oder

wenn er auch Spriiche macht, die mich verletz[en] als Auslidnder, dann greif ich auch ein. Aber

gut, ich sach mal krass, wenn er [sich, A.W.] tiber Schwule lustig macht, das trifft mich nicht
so. Es trifft mein moralisches Empfinden, aber es trifft mich nicht direkt, dann wiird ich. [Sy-
bille: Dann intervenierst du nicht, oder?] Dann intervenier ich nicht. Es ist nicht mein Ding. Da

solln sich Schwulen mit denen auseinander setzen. Ich bin kein Erzieher (P33: 558).

In einer Gruppe, deren Mehrheit iibergeordnete piddagogische Ziele vertrat und
zum Teil noch vertritt, ist es provokant, wenn Jon deutlich macht, dass er als
Péddagoge nicht einschreitet, wenn Jugendliche Spriiche iiber Schwule machen.
Jon will nicht nur allgemeine erzieherische Ziele zuriickweisen — dem kann die
Gruppe zustimmen — sondern er illustriert seine These auch mit einem Bei-
spiel, das den moralischen Minderheitenschutz, der die Bildungsarbeit der
Gruppe vor einigen Jahren priagte, mit Fiilen tritt. Damit stellt er, dhnlich wie
Marei und Dorothea, die rigiden Normen antirassistischer Bildungsarbeit zu-
gunsten von mehr Flexibilitdt in Frage. Da alle drei gut mit ihrem Milieu ver-
traut sind, sind ihre Tabubriiche nicht durch ,,interkulturelle* Missverstindnis-
se erkldrbar, sondern es ist anzunehmen, dass sie gezielt gegen antirassistische
Normen Stellung beziehen. Thre Ansichten sind mitunter so provokant, dass
sich immerhin zwei von fiinf Gruppendiskussionen tiberwiegend um einen Ta-
bubruch von Marei bzw. Jon drehen.

In der Gruppe der FliichtlingssozialarbeiterInnen geht diese entlastende Rol-
le der Migrantlnnen so weit, dass diese iiber ihr Klientel herziehen, wihrend
sich die Deutschen wenigstens Miithe geben, ihre kaum weniger stark ausge-
priagten Voreingenommenheiten zu hinterfragen. Karam erzihlt so hiufig von
Betriigereien seiner KlientInnen, dass man getrost das Fazit ziehen kann, dass
die Ressentiments der deutschen SozialarbeiterInnen berechtigt sind. Der eine
hat mit Karams Hilfe zusitzliche Leistungen vom Sozialamt erhalten und ist
dann verschwunden. Den anderen muss er wegen Diebstihlen vertreten. Wie-
der andere sind verwohnt und anspruchsvoll:

Karam: Wir haben [die] Klienten viel verwohnt. Die miissen selbstéindiger werden. Manche
wollen mich zum Einkaufen mitnehmen. Wenn sie was beantragen, sagen sie: , Wir miissen das



Verhiiltnis zwischen Dominanten und Dominierten 291

bekommen‘. Und ich sag: ,Ich kann das abgeben, aber was das Sozialamt betrifft, kann ich

nicht viel machen‘. Wenn sie nicht erreicht haben, was sie wollen, sagen sie, ich habe Schuld,

und das édrgert mich. Die konnen nicht alles bekommen. Die haben sich vorgestellt, Deutsch-
land als Paradies im Fernsehen und [...] die kommen hier an [und finden das, A.W.] Gegenteil:

Arbeitslosigkeit, Rassismus, Schwierigkeiten. Die konnen nicht mal schreiben, deutsch spre-

chen, aber sie kriegen von uns viel Hilfe, also wir helfen viel, obwohl sie nicht zufrieden sind

(P43: 5371f).

Die Migranten in dieser Gruppe leben noch nicht lange in Deutschland. Karam
erwihnt, dass er sich teilweise fiir seine Landsleute schamt. AuBBerdem will er,
dass sie sich genauso viel Miihe geben wie er — der Deutsch gelernt und eine
Stelle gefunden hat. In diesem Zusammenhang bauen die Migrantlnnen die
Hemmungen der Dominanten ab, auch wenn ihnen vielleicht gar nicht ganz
klar ist, wie massiv sie rassistische Diskurse bedienen. Sie machen sich unge-
niert Luft iiber die Fehler ihrer KlientIlnnen, auch wenn sie immer wieder auf
die Folgen von Rassismus hinweisen.

In mehreren Gruppen spielen die rassistisch Dominierten also gezielt oder
unbeabsichtigt die Rolle von entlastenden TabubrecherInnen. Sie gehen kaum
direkt gegen Rassismus vor, sondern argumentieren gegen einen zu umfassen-
den Rassismusbegriff. Wenn sie eine kontroverse Meinung vortragen, so rich-
tet sich diese gegen die antirassistischen Normen der Gruppe. Obwohl ,,Ras-
sismusvorwiirfe* fiir die weilen Deutschen ein wichtiges Thema sind, haben
sie zumindest innerhalb des von mir untersuchten Kontextes kaum einen Vor-
wurf von ihren dominierten KollegInnen zu befiirchten.*

5.3.2 Ambivalentes Verhdiltnis der Dominanten zu den Dominierten

Der zweideutigen Rolle der Dominierten als entlastende Tabubrecherlnnen
entspricht ein ambivalentes Verhalten der Dominanten gegeniiber den domi-
nierten Kolleglnnen. Soweit diese im Mainstream der Gruppe mitschwammen,
war die Interaktion vollig unauffillig. Diejenigen Dominierten, die (entlastend)
Tabus brachen, wurden aber einerseits nur sehr vorsichtig mit Kritik bedacht,
andererseits wurden ihnen Aussagen unterstellt, die sie nie aufgestellt hatten.

In der Trainergruppe wird Jon zunichst dazu aufgefordert, seinen neuen
professionellen Ansatz zu erkldaren. Die Gruppe baut ihn als wichtige Instanz
auf, an der sie sich inhaltlich abarbeitet. Teilweise diskutieren sie untereinan-
der und beziehen sich darauf, was der (anwesende) Jon wohl gemeint hat. In
diesem Diskussionsprozess kommt Jon selbst nur selten und dann eher als
Auskunft Gebender zu Wort (P33: 1919). Auf Jons oben zitierte Provokation
reagiert die Gruppe mit deutlicher Verzogerung. Direkt nachdem er seine pro-

89 Es wire allerdings denkbar, dass die Auseinandersetzungen tiber Rassismus nicht innerhalb der
Gruppe, sondern eher im kleinen Kreis oder unter vier Augen gefiihrt werden. Nach meiner Erfah-
rung ist dem nicht so. Vielmehr werden die antirassistischen Normen durch Erzidhlungen iiber den
Rassismus nahestehender Personen — also durch Modelllernen ohne direkte Konfrontation —
entwickelt.

Fazit

Verzogerte
Konfliktaus-
tragung



Sequenz
,,Gratwan-
derungen*

Unter-
stellungen

292 Machtasymmetrischer Interkultureller Konflikt

fessionelle Haltung mit dem Beispiel ,,Spriiche gegen Schwule* illustriert hat,
ist er zwar mehreren Vorwiirfen ausgesetzt. Diese betreffen aber andere The-
men: Er wird nach seinem Selbstverstindnis gefragt (P33: 597). Wolfgang kri-
tisiert ihn dafiir, dass er seine Angebote nicht zur Disposition stellt (P33: 605).
Nur Karstens letzte Kritik nimmt indirekt auf das Beispiel Bezug: ,,Du schlagst
zuriick, wenn's dich selber trifft (P33: 610). Jon gesteht einiges zu, bekréftigt
aber seine Haltung mit einer lidngeren Erkldarung. Daraufhin betont Wolfgang
explizit seinen Wunsch, ,,dass wir nicht diskutieren, ob das richtig oder falsch
ist (P33: 644f).

Erst eine % Stunde spéter geht die Gruppe nach einer Diskussion zum The-
ma ,,Grenzverletzung™ auf den Tabubruch ein. Gaby fragt zunichst noch ein-
mal nach, ob Pddagoglnnen nicht auch dann auf Spriiche gegen Schwule rea-
gieren sollten, wenn sie indirekt, z.B. iiber lesbische Freundinnen von ihnen
betroffen sind (P33: 1750ff).

Gaby: Ich wiirde in so ner padagogischen Situation dann auch meine Haltung zur Disposition

stellen, ja, und nicht sagen: ,Naja gut, das miisst ihr dann eben mit den Lesbierinnen ausma-

chen oder mit den Schwulen". /

Jon: /Ja ja.

Karsten: Oder mit den Juden (P33: 1764).

Dabei kommt es zu einer ersten Unterstellung: Karsten vergleicht Jons Haltung
mit den Mitldufern im Nationalsozialismus. Diesen Einwurf ignorieren Jon
und die Gruppe. Er antwortet nur auf Gabys Argument. Kurz darauf beschreibt
Sybille im Nachhinein ihre emotionale Reaktion auf Jons Beispiel:

Sybille: Ich personlich hab vorhin gemerkt, ich STOCKE bei dem Modell, wo du sagst: ,Ich
hab da ne Jugendgruppe, und die zieht iiber Schwule her, und das ist mir scheifegal, was die
dazu erzihlen. Das geht mich nichts an®. /

Marianne: / [Das] hat er nicht gesacht, aber... //
Sybille: // Ne, ich tiberzeichne das genau aus diesem Grunde, weil es bei mir so angekommen

is. Das [...] is schon klar. Das hat er so nicht gesacht (P33: 1804).
Obwohl Sybille iiber ihre personliche Reaktion spricht, unterstellt auch sie Jon
mehr, als er behauptet hat. Diesmal widerspricht Marianne. Dann stellen ver-
schiedene Gruppenmitglieder Vermutungen dariiber an, wie sich Jons Haltung
in ihre padagogischen Theorien und Praktiken integrieren lassen:

Marianne: Ich bin relativ sicher, dass ich genauso auswihle, auf was ich interveniere oder
nicht. Ich tibersehe den Alkohol (P33: 1823ff).

Emily: Was du vielleicht anders machst, dass du nicht so [nen, A.W.] gesellschaftlichen Kon-

sens von einer moralischen Haltung voraussetzt (P33: 1987ff).
Erst nachdem Jon ein weiteres Beispiel gegeben hat, das die ,,Amoral® seiner
Haltung unterstreicht — ,,Wenn sie gegen Nichtraucher Spriiche machen und
das trifft mich, werd ich TOTAL mich aufregen* (P33: 2013ff) — konfrontiert
ihn Wolfgang direkt mit einem Gegenargument. Und auch da ist der Ton wie-
der relativ scharf: Wolfgang — der zuvor nicht urteilen wollte — unterstellt nun
Jon, dass er sich im Beruf wie in einer Kneipe verhilt.

Wenn's um Personen geht, find ich vieles, was hier gesagt wurde, richtig, aber [...] ich werd'
gekauft als Dozent [...] und ich hab ne [...] gesellschaftspolitische Funktion.|...] Diese Stérung



Verhiiltnis zwischen Dominanten und Dominierten 293

[Spriiche gegen Schwule, A.W.], die mich in ner Kneipe iiberhaupt nicht tangieren wiirde [...] -
meinetwegen solln se iiber Frauen oder was weif} ich herziehen — Ja, gut. Aber in dem Kontext,
wo ich n Auftrag als Dozent und damit auch n Selbstverstdndnis hab, ist es die Frage, ob ich
das SO handhaben kann (P33: 2028ff).
Nun reagiert die Gruppe deutlich und schiitzt Jon mit Vehemenz. Wolfgang
wird mehrfach unterbrochen (P33: 2060, 2067, 2082). Marianne betont, dass
es Jon nicht an Professionalitit mangele, sondern dass er ein anderes Ver-
stindnis von seiner professionellen Rolle habe (P33: 2060ff). Sybille unter-
stellt Wolfgang, dass dieser sein Selbstverstindnis von seinen Auftraggebern
abhingig mache (P33: 2093ff). Wolfgangs inhaltliche Position geht unter, und
am Ende riickt er selbst von ihr ab (P33: 2233ff).

Empirisch ldsst sich nur schwer nachweisen, dass eine Gruppe etwas ,,igno-
riert”. Es wire denkbar, dass Jons AuBerung fiir die Gruppe gar kein Problem
darstellte, und dass sie deshalb auch nicht reagierte. In diesem Beispiel deutet
aber so viel auf eine verzogerte Konfliktaustragung hin, dass sie sich sehr gut
belegen lédsst. Schon dass die Gruppe Jons Beispiel iiber eine % Stunde hin
weg im Gedichtnis behilt und auf sie zuriickkommt, spricht fiir ihre Wichtig-
keit. Aulerdem l6ste seine These sofort unspezifische Vorwiirfe aus, auf denen
die KritikerInnen dann aber doch nicht beharren. Schlieflich kommt es zu
Diskrepanzen in der retrospektiven Wahrnehmung und dem Verhalten in der
Situation. Sybille beschreibt ihre Reaktion im Nachhinein als Stocken. In der
Situation reagierte sie aber als Erste und unterbrach Jon direkt nach dem Bei-
spiel durch eine sympathisierende Reformulierung seiner These: ,,Dann inter-
venierst du nicht, oder?** (P33: 590). Auch Wolfgang hatte betont, dass er nicht
iiber ,,falsch und richtig™ diskutieren will, ist dann aber der Erste, der Jon spi-
ter inhaltlich angreift. In der Situation benennt er also die moralische Dimensi-
on des Themas und will diese vermeiden. Im Lichte seiner spiteren AuBerun-
gen ist zu vermuten, dass er sich bewusst zuriickhilt, weil er ahnt, dass die
Auseinandersetzung {iber dieses Thema prekir werden konnte.

In den anderen Gruppen finden sich vergleichbare Reaktionsmuster. In Ka-
pitel 6.2 wird die Sequenz ,,Worter* diskutiert: Am Ende der Gruppendiskus-
sion spitzt Marei ihre essenzialistische Position folgendermaf3en zu: ,,Ein Jude
ist ein Jude. Ein Katholik ist ein Katholik. Ein Neger ist ein Neger” (P33:
2176). Auch hier weist einiges auf einen Tabubruch hin und die stadtpolitische
Gruppe konfrontiert Marei nicht, sondern neutralisiert den Konflikt durch eine
Begriffsdiskussion. In diesem Zusammenhang expliziert Sigrid, worin eine Ur-
sache fiir die Konfliktscheu gegeniiber Marei liegt:
,JAber wenn das [...] Menschen aus nem andern Land, die eben diese Ge-
schichte nicht haben, nicht so geht, dann diirfen wir als Deutsche jetzt auch
nicht immer so mit dem erhobenen Zeigefinger da stehen und sagen: ,Ihr diirft
das aber nicht machen. Also dann sollten wir erst mal bei uns anfangen, wiird'
ich sagen® (P25: 2256ff). Wenn die Gruppe Mareis Tabubruch deutlich wider-
sprechen wiirde, liefe sie Gefahr, dem Stereotyp der arroganten Deutschen zu
entsprechen. Es ist u.a. die Furcht vor dem unkontrollierten Ausleben der eige-

Interpretation:
Verzogerte
Konflikt-
austragung

Ursache
der Zuriick-
haltung



Interpretation:
Aggressive
Durchbriiche

Ambivalente
Handlungen
der
Dominanten

Fazit

294 Machtasymmetrischer Interkultureller Konflikt

nen Dominanz, die die Gruppen zur Zuriickhaltung veranlasst.

Das betrifft auch die Aggressivitit, die sich, wie von Marianne erwihnt,
hinter den moralischen Hiirden anstaut. Die Zuriickhaltung der Trainergruppe
hat zur Folge, dass sie, wenn sie Jon kritisieren, zu relativ scharfen Angriffen
schreiten. Ein Vergleich mit denen, die bei den nationalsozialistischen Vol-
kermorden wegschauten, ist keine Kleinigkeit.

Man kann diese Unterstellungen und Angriffe als Reproduktion von Ras-
sismus bewerten. Problematischer als die Aggression erscheint mir allerdings
das zweideutige Verhéltnis zwischen Dominanten und Dominierten, das sie
reproduzieren. Einerseits wird Jon explizit dazu aufgefordert, seinen neuen
Ansatz zu erkldren und die Gruppe setzt sich intensiv mit diesem Ansatz aus-
einander. Andererseits dauert es lange, bis iiberhaupt jemand auf die Provoka-
tion in seinen Thesen reagiert. Als sich die Gruppe dazu durchringt, das Prob-
lem anzusprechen, werden immer wieder scharfe Unterstellungen laut, gegen
die wieder andere schiitzend einschreiten. Letztlich kommt es in der Gruppe
nie zu einer Auseinandersetzung iiber den Wertkonflikt zwischen einer pida-
gogischen Haltung, die sich an der Entwicklung des Individuums orientiert und
einer, die sich iibergreifenden politischen Werten verpflichtet fiihlt. Nach der
massiven Reaktion auf seine Unterstellung geht Wolfgang auf den eigentlich
brisanten Punkt nicht mehr ein und er stimmt zu, als Marianne ihm nachweist,
dass er sich als Pidagoge von personlichen und nicht von moralischen Uberle-
gungen leiten lasse (P33: 2249ff).

In der Tendenz vermeiden die Dominanten Konflikte mit tabubrechenden
Dominierten. Man kann diese Zuriickhaltung als antirassistische oder als inter-
kulturelle Kompetenz werten, weil sie sowohl dem Machtunterschied zwischen
Dominanten und Dominierten Rechnung trégt als auch eventuell aus ihm resul-
tierenden Perspektivendivergenzen. Dennoch muss man fragen, ob die Zu-
riickhaltung zur Losung der Probleme beitrdgt. Zum einen kann sie anschei-
nend aggressive Ubergriffe nicht wirklich verhindern. AuBerdem verweist
Schultz darauf, dass ,,die Angewohnheit[...], Kritik oder Arger dadurch auszu-
driicken, dass wir die andere ignorieren [...] bei einer Schwarzen Frau noch
mal etwas ganz anderes bewirken [kann, A.W.] als bei einer weilen, ndmlich
Erinnerungen an eine Vielzahl von Situationen, in denen sie in dieser Gesell-
schaft tibergangen wurde” (1993: 167). Die zogerliche Konfliktaustragung
sollte daher als mikrosoziales Arrangement mit Verhiltnissen angesehen wer-
den, in denen die Dominierten nicht als Gleiche im 6ffentlichen Diskurs teil-
nehmen. Dass ,,Schutzmanahmen® diesen Umstand befestigen konnen, auch
wenn sie prinzipiell notwendig sein sollten, war schon anhand der Hilfsbereit-
schaft der linksradikalen Gruppe gegeniiber ,,Frau Ozdemir* deutlich gewor-
den.



Verhiiltnis zwischen Dominanten und Dominierten 295

5.4  Ergebnisse

Die Erkenntnisse dieses Kapitels sind zumindest vordergriindig von Doppel-
deutigkeiten und Paradoxien gekennzeichnet. Ich hatte zunichst eine Ausei-
nandersetzung iiber eine rassistische AuBerung untersucht, in der die Angegrif-
fene (Dorothea) sich zwar zur Wehr setzte, aber nicht zum Gegenangriff iiber-
ging und schlieflich den ersten Schritt zur Versohnung tat. Dann analysierte
ich die relativ verbreiteten Erzdhlungen iiber Rassismusvorwiirfe, in denen
Dominante berichten, dass sie sich in ihrem Alltag ganz normal verhielten und
dennoch als rassistisch angegriffen wurden.

Sowohl der von mir beobachtete, als auch der von Inge berichtete Konflikt
lieBen sich in einer Modellvorstellung fassen, bei der vier Konfliktpotenziale
im machtasymmetrischen interkulturellen Konflikt unterschieden werden:
Machtasymmetrie fiihrt dhnlich wie kulturelle Differenz zu schwer iiberbriick-
baren Perspektivendivergenzen. Beide konnen strategisch funktionalisiert wer-
den. Allerdings neigen die Dominanten zur Individualisierung des Konflikts,
wihrend die Dominierten eher dessen kollektive Aspekte herausstreichen wer-
den. Im Anschluss an das Modell konnten die Reaktionen der Dominanten
weiter spezifiziert werden: Einerseits suchen sie den Fehler nur bei sich. Da sie
nicht genau benennen konnen, worin er besteht, internalisieren sie den Kon-
flikt und bezichtigen sie sich pauschal des Rassismus. Andererseits waren Dis-
kurse zu beobachten, in denen das Problem den Dominierten zugeschrieben
wird: Zum Beispiel beklagte Marianne, dass die Migrantlnnen ihre Interessen
in Deutschland nicht so vertreten, dass es zu einer offenen Auseinandersetzung
kommen kann.

Innerhalb der untersuchten Gruppen lie sich schlieBlich beobachten, dass
die rassistisch Dominierten ihre Kolleglnnen aktiv von Rassismusvorwiirfen
entlasten und dabei antirassistische moralische Tabus brechen (5.3.1). Die
Dominanten bemiihen sich dennoch um Vorsicht beim Austragen von Konflik-
ten, neigen dann aber zu relativ massiven Unterstellungen. Durch diese ambi-
valente Haltung kommt es kaum zu konstruktiven Konfliktverldufen (5.3.2).

Mit Ausnahme des Konfliktes zwischen Anne und Dorothea widerspricht
die beobachtete Handlungspraxis den Erzdhlungen iiber dieselbe. Da sich nie
ausschlieBen lisst, dass relevante intervenierende Faktoren iibersehen wurden,
wire es denkbar, dass die untersuchten Phinomene nicht in dem Male zu-
sammenhidngen, wie hier unterstellt. Zum Beispiel konnte es sein, dass Ras-
sismusvorwiirfe nicht auf Reflexionstagen, sondern in anderen — privateren —
Kontexten geduflert werden. Viel spricht aber fiir systematische Gegen-
laufigkeiten zwischen den beobachteten Praktiken und den Diskursen bzw.
Praktiken, die auf sie antworten. Einerseits verarbeiten die Dominanten in den
Erzéhlungen eine realistische — wenngleich subjektiv verzerrte — Erfahrung:
Sie wurden Opfer unerklérlicher Angriffe. Andererseits stabilisieren sie rassis-
tische Dominanzverhiltnisse, indem sie einen Diskurs tiber dieses Erleben e-

Perspektiven-
divergenz
5.1

Konflikt-
potenziale
52

Verzogerte
Konflikt-
austragung
53

Reproduktion
von Rassismus



Kompetenz
der
Dominierten

Fazit

296 Machtasymmetrischer Interkultureller Konflikt

tablieren, der den Dominierten implizit die Schuld daran gibt.

Hier bestitigt sich die Bourdieu'sche These (1987), dass objektiv bestehen-
de Verhiltnisse sozialer Ungleichheit Handlungen meist so strukturieren, dass
diese die Ungleichheitsverhiltnisse in der Tendenz reproduzieren. Die mikro-
soziale Dynamik von interindividuellen Konfliktsituationen wird durch rassis-
tisch bedingte Machtasymmetrien so verdndert, dass Konflikte zur Stabilisie-
rung rassistischer Dominanz beitragen. Auch die verzogerte Austragung von
Konflikten — die sich als Ignorieren bzw. Vermeiden einer ernstlichen Ausei-
nandersetzung interpretieren lie3e — passt zu den Erfahrungen der Dominanten.
Sie haben die Dominierten wirklich geschont und das spiiren sie wohl auch.
Wenn sie sich trotzdem Kritik gestatten, nimmt diese teilweise die Form von
aggressiven Durchbriichen an, die entsprechende Sanktionen hervorrufen. Pa-
radoxerweise konnen die Dominanten also deutliche Anhaltspunkte dafiir fin-
den, vorsichtig und dennoch ,,rassistisch® gewesen zu sein. Damit erhalten so-
wohl die Konfliktscheu, als auch die Erzéhlungen tiber Rassismusvorwiirfe
immer wieder neue Nahrung.

Demgegeniiber erleben die Dominierten, dass die antirassistischen Normen
in ihrer Gruppe einerseits immer rigider werden, und dass sie trotzdem mit
plotzlichen Angriffen rechnen miissen. Daher lernen zumindest diejenigen, die
in gemischten Gruppen ausharren, Angriffe deeskalierend zu bearbeiten. Dass
sie sich andererseits eine offenere Konfliktkultur wiinschen und diese durch
entlastende Tabubriiche provozieren, ist ebenfalls einleuchtend.

Die Handlungspraxis beider Positionen antwortet auf die Folgen der objek-
tiv ungleichen Verhiltnisse, in denen sie sich bewegen. In ihrem Diskurs wiin-
schen sich alle, dass es anders wire: Marianne will endlich einmal die ,,Schei-
Be in ihrem Koppe* aussprechen und sie am Widerstand der Dominierten aus-
testen konnen. Jon mochte als Individuum gegen das protestieren, was ihn
stort, auch wenn es sich nicht um die Rechte aller Minderheiten handelt, son-
dern ganz prosaisch um hoch gelegte Fiile, die ihm ins Gesicht starren.

,Doch die Verhiltnisse, sie sind nicht so.” (Brecht 1982: 181) muss man
leider erginzen. Und auch die Praxis in den beobachteten Gruppen wird ja
nicht einfach so, wie es sich alle wiinschen. Solange die Dominierten nicht
gleichberechtigt in Konflikte eintreten konnen, miissen die Dominanten damit
rechnen, dass ihre normativen Selbstverstindlichkeiten symbolisch gewaltsam
wirken. Und da sie das meist nicht ahnen bzw. die resultierenden Perspekti-
vendivergenzen nicht iiberbriicken konnen, bleibt ihnen nur die Vorsicht in ih-
ren Beziehungen zu rassistisch Dominierten. Andern wiirde sich das nur, wenn
es geldnge, Strukturen der Konfliktbearbeitung zu etablieren, in denen die
Dominierten umfassend gleichgestellt sind, so dass die Dominanten ihre Per-
spektive durchfechten konnten, ohne die Dominierten zu unterdriicken. Wie
ich im néchsten Kapitel zeigen werde, kommen den Dominanten solche struk-
turbezogenen Losungen aber gar nicht erst in den Sinn.



Verhiiltnis zwischen Dominanten und Dominierten 297




Drei
Zugénge zu
Rassismus

6.  (Anti-) Rassismus im Kontext habitueller Ubereinstim-
mung und Distinktion

Auf einem gewerkschaftsnahen Kongress” gegen Rassismus wurden Elemente
eines kontroversen neuen Antirassismustrainings vorgefiihrt: Das Blue-Eyed-
Brown-Eyed-Training soll die psychosozialen Effekte von rassistischer Dis-
kriminierung fiir Weile ansatzweise erfahrbar machen. Allerdings wurde auf
der Tagung nur ein Element des Trainings herausgegriffen: Am Eingang er-
hielten alle Teilnehmenden mit blauen Augen einen Kragen aus grellgriinem
Krepp. Im Plenum wurde kurz erklért, wie das Training heifit und dass es sich
gegen Rassismus richte. Jegliche weitere Auseinandersetzung blieb indi-
viduell. Fast alle Blaudugigen machten mit und trugen einen Kragen.

Die offentlichen Vortrige behandelten deutlich andere Bereiche: Es ging
um verschiedene Arten staatlicher Diskriminierung gegeniiber auslidndischen
Studierenden, um rechtsextreme Politik und rechtsextremen Terror. Rassisti-
sche Ideologien wurden analysiert und verurteilt. Rassismen in den eigenen
Reihen waren nicht Gegenstand der Vortrage. Allerdings kritisierten Migran-
tInnen aus dem Publikum, dass einige interkulturell arbeitende RednerInnen
rassistische Diskurse nur etwas subtiler reformuliert hitten, und es kam zwei-
mal zu Protesten.

Dieser Kongress ist ein typisches Beispiel fiir den habituell spezifischen
Zugang, den rassistisch Dominante aus der gebildeten Mittelschicht zum Prob-
lem des Rassismus gefunden haben. Sie unterscheiden deutlich zwischen pri-
vater und Offentlicher Sphire. In der 6ffentlichen Sphire solidarisieren sie sich
mit den rassistisch Dominierten, und die Vortrdge ihrer Reprisentantlnnen
richten sich in erster Linie gegen Rechtsextremismus und staatlichen Rassis-
mus. Thre Argumentation zielt darauf ab, die politischen Gegner und v.a. den
Staat an allgemein anerkannten universalistischen Normen zu messen und als
riickstéindig oder bose darzustellen. Zugleich wissen und spiiren die antirassis-
tisch Engagierten, dass sie zur dominanten Gruppe gehoren. Dieser Umstand
findet seinen Ausdruck in der Rede vom ,.eigenen Rassismus®, der in der pri-
vaten Sphire innerlich und individualisiert bearbeitet wird. Zum Beispiel sind
sie in Anbetracht ihrer privilegierten Position als weile Deutsche bereit, sich
durch einen ldcherlichen Kragen stigmatisieren zu lassen. Diffuse Schuldge-
filhle und unklare Betroffenheiten miinden in eine Praxis, bei der phantasiert
werden kann, dass das probeweise Einnehmen der Opferrolle nicht nur mog-
lich sei, sondern man dadurch auch noch den ,.eigenen Rassismus®™ verlerne.
Interessanterweise wird also die objektiv dominante Position, an der die Ein-

90 GEW-Kongress ,Internationalisierung statt Ausgrenzung. Hochschule und Forschung gegen
Rassismus®, Frankfurt /M. im November 1997.



Distinktion 299

zelnen nichts dndern konnen, als Personlichkeitsmerkmal internalisiert und in
psychologisierender Manier bearbeitet. Diese Spaltung fiihrt dazu, dass die of-
fentliche Kritik am linksliberalen Milieu den rassistisch Dominierten iiberlas-
sen bleibt — und unter ihnen den ,,NachfolgerInnen* im Bourdieu'schen Sinne,
also den ausldndischen Studierenden im Publikum, die noch keine tragenden
Funktionen in den Institutionen der rassistisch dominanten, gebildeten Mittel-
schicht tibernommen haben. Deren Kritik und die resultierenden Konflikte fol-
gen dem Muster, das im letzten Kapitel diskutiert wurde. Sie kann die Privati-
sierung von Dominanz nicht aufheben, sondern sie bestitigt das innerliche
Empfinden der rassistisch Dominanten, sich irgendwie falsch zu verhalten, oh-
ne dass sie diese Wahrnehmung wirklich einordnen konnten.

Im dritten Kapitel wurde Antirassismus als Ausdruck willentlicher Selbst-
kontrolle interpretiert, die sich gegeniiber den Selbstverstindlichkeiten einer
rassistisch strukturierten Gesellschaft behauptet. Jetzt soll untersucht werden,
inwiefern die beobachteten (Anti-)Rassismen selbstldufig funktionieren. Insbe-
sondere frage ich, was ,typisch® fiir die gebildete Mittelschicht ist, welche
Strategien also aufgrund der objektiven Lage der untersuchten Gruppen im so-
zialen Raum fiir sie nahe liegend sind. Ahnlich wie die Situationslogik in in-
terpersonalen Konflikten wirkt auch die Klassenlage’' der Handelnden struktu-
rierend auf ihren Zugang zum Problem des Rassismus. Allerdings sind bei die-
ser Fragestellung die Erkldrungsmuster, die fiir Interaktionsdynamiken Ver-
wendung finden, nicht ldnger angebracht. Wenn ich z.B. feststelle, dass sich
die Mittelschicht durch antirassistisches Engagement positiv von den unteren
Schichten distinguieren kann, treffe ich keine Aussage iiber individuelle und
kollektive Handlungsintentionen oder Situationslogiken. Vielmehr geht es um
die objektive (Bourdieu 1987: 115) oder dokumentarische Sinnebene (Mann-
heim 1964), die Handlungen dadurch gewinnen, dass sie de facto an die Mog-
lichkeiten des Feldes, in dem sie operieren, angepasst sind (vgl. 2.1), auch
wenn die Handelnden selbst ganz andere subjektive Intentionen mit ihnen ver-
binden.

Bourdieu verweist haufig darauf, dass sich die dominierten Fraktionen der
herrschenden Klassen teilweise mit den Beherrschten solidarisieren (vgl.
2.1.2.1). Indem sie ihre Kritik an den dominanten Fraktionen mit dem Mobili-
sierungspotenzial der beherrschten Klassen verbinden, gewinnen sie symbo-
lische Macht:

,[H]eretical discourses (...) draw their legitimacy and authority from the very groups over
which they exert their power and which they literally produce by expressing them: they derive
their power from their capacity to objectify unformulated experiences, to make them public (...)
and, when the occasion arises, to manifest and reinforce their concordance. (...) Heretical
power [is, A.W.] the strength of the sorcerer who wields a liberating potency (...) offering the

91 In diesem Kapitel wird der Klassenbegriff so verwendet, wie er in Kapitel 1.2.2.3 eingefiihrt
wurde. Klassen sind Cluster von Menschen, die sich objektiv — auch gemél ihres rassistischen
symbolischen Kapitals — nahe stehen. Der Begriff ,,gebildete Mittelschicht” bezeichnet hingegen
ein konkretes soziales Milieu, das jedoch mit der dominierten Fraktion der herrschenden Klassen
weitgehend identisch sein diirfte.

Fragestellung

Hiretische
Macht



Vorschau

6.1

Klassen-
spezifisches
Verhiiltnis zu
Rassismus

300 Habituelle Ubereinstimmung und Distinktion

means of expressing experiences usually repressed* (Bourdieu 1994: 166).

Hiretische Diskurse bieten den dominierten Fraktionen der herrschenden Klas-
sen die Chance, sich im politischen und kulturellen Feld zu profilieren, indem
sie die Macht der beherrschten Klassen hinter sich versammeln. Daher sind sie
stets doppelt determiniert. Obwohl die HiretikerInnen sich tatsidchlich mit den
beherrschten Klassen solidarisieren, vermeiden sie es zugleich, gegen die eige-
nen Interessen zu handeln. Hieraus ergibt sich ein spezifischer Zugang zum
Problem des Rassismus: Einerseits bekdmpft ihn die gebildete Mittelschicht
aus voller Uberzeugung und andererseits wihlt sie Methoden, die die Bedin-
gungen des Spiels unangetastet lassen, aus welchem sie selbst ihren Vorteil
zieht.

So erklért sich der oben dargestellte Widerspruch zwischen offentlicher So-
lidarisierung, aber lediglich privater Auseinandersetzung mit der eigenen privi-
legierten Position: Im gemeinsamen Kampf gegen die dominanten Fraktionen
der herrschenden Klassen — représentiert durch den Staat — oder gegen konkur-
rierende soziale Bewegungen — die Rechtsextremen — solidarisieren sich die
Mittelschichtsangehorigen mit den rassistisch Dominierten. Insbesondere bie-
tet ihnen antirassistisches Engagement die Mdoglichkeit, sich gegeniiber den
unteren Schichten zu distinguieren (6.1). Die normative Orientierung, die sich
in diesem Zusammenhang entwickelt, bringt jedoch die rassistisch dominanten
Mittelschichtsangehorigen selbst in eine prekire Lage. Ihre objektive Position
im sozialen Raum konnte mit der gleichen Berechtigung als rassistisch ange-
griffen werden, mit der sie die unteren Schichten belehren. Die Kluft zwischen
ihnen und den Dominierten bleibt also spiirbar, wird aber entweder verwischt
(6.2) oder in eine private Auseinandersetzung verlagert. Dann nimmt der (An-
ti-)Rassismus individualisierte Formen an, bei denen kaum gesellschaftspoli-
tisch relevante Folgen zu erwarten sind (6.3). Die Rolle der rassistisch Domi-
nierten ist nicht Gegenstand dieser empirischen Untersuchung. Es leuchtet je-
doch ein, dass die politischen Vertreterlnnen der rassistisch Dominierten im
obigen Beispiel die Kluft zwischen ihnen und den Dominanten nicht vertiefen.
Sie brauchen Unterstiitzung aus den herrschenden Klassen. Deren Nachwuchs
— die jungen ausldndischen Studierenden — profiliert sich hingegen, indem er
die Dominanten nicht auf ihren Privilegien ruhen lésst.

Distinktion durch moralisch kulturelles Kapital

Die Kritik an poststrukturalistischen antirassistischen Strategien verweist im-
mer wieder darauf, dass Antirassismus nicht auf ein endloses Spiel der Diffe-
renzen hinarbeiten sollte, sondern versuchen miisste, Klassifikationen als sol-
che zu iiberwinden (z.B. Hefl und Linder 1997: 82ff). Tatsédchlich handelt es
sich aber nicht um ein Spiel — auch wenn symbolische Kdmpfe so kontingent
wie Spiele erscheinen konnen — sondern um eine Auseinandersetzung um die



Distinktion 301

substanzielle Bedeutung von Klassifikationen. Zum Beispiel enthilt das Ver-
hiltnis, das eine Klasse zu Rassismus einnimmt, obwohl es dhnlich zufillig
oder von individuellen Entscheidungen abhingig erscheint wie Geschmacks-
fragen (Bourdieu 1982), Anhaltspunkte dafiir, wo diese Klasse die Stirken des
eigenen Kapitalbesitzes sieht und wie sie sich distinguiert. Antirassistische
symbolische Kdmpfe miissen fiir ihre soziale Triagerschaft objektiv Sinn erge-
ben (2.1.2.1). Daher sind sie trotz ihrer Flexibilitdt und Mehrdeutigkeit nicht
beliebig oder kontingent, sondern ihre Gemeinsamkeiten verweisen auf die ob-
jektive Position einer Klasse im sozialen Raum.

Unter ihrem gesamten Kapitalrepertoire wéhlen die AkteurInnen jeweils die
~Besitztiimer™ aus, die zu einem spezifischen Feld und zu einer spezifischen
Situation passen, und von denen sie sich die deutlichste Stabilisierung ihrer
sozialen Position erhoffen (vgl. 2.1.2.2). ,,Of course, different social contexts
evoke different elements of habitus and associated behavior” (Bentley 1987:
35). Bentley nennt das Beispiel von indischen Dorflern, die voriibergehend in
der Grof3stadt weilen. Da sie nicht wissen, wie man sich in der Stadt kleidet,
fithlen sie sich trotz erheblicher Investitionen in ihre Kleidung weniger respek-
tabel als die Unberiihrbaren. Wenn sich Subjekte strategisch im Bourdieu-
schen Sinne verhalten, so werden sie in Abhingigkeit von der Situation, den
Gegeniibern, von denen sie sich distinguieren wollen und von dem Repertoire
an symbolischen und anderen Kapitalien, iiber die sie verfiigen, das Kapital
betonen, das in der jeweiligen Situation am relativ wertvollsten erscheint.

Indem die Akteure bestimmte Aspekte ihres Kapitalbesitzes herausstrei-
chen, verweisen sie zugleich darauf, wo sie im Gewirr der Kapitalien die
schwachen Punkte der anderen und damit mittelbar die eigenen Stirken sehen.
Vor allem in den Rollenspielen kénnen sie diejenigen Distinktionslinien relativ
frei auswihlen, die ihren Interessen entgegenkommen. Spielen sie Ich-nahe
Rollen, so werden sie sich wie gewohnt distinguieren — also die Dimensionen
herausstreichen, die ihnen fiir ihre reale Klasse am giinstigsten erscheinen.
Wenn sie Rollen iibernehmen, von deren objektiver Position im sozialen Raum
sich ihre reale Klassenzugehorigkeit abhebt, so werden sie diese so darstellen,
dass sich ein maximaler Kontrast zwischen dem eigenen realen Kapitalbesitz
und den Defiziten der fiktiv dargestellten Klassen ergibt. In den untersuchten
Rollenspielen zeigt sich, dass antirassistisches Engagement als ein solcher An-
haltspunkt zur Distinktion eingesetzt werden konnte. Es verweist auf einen
spezifischen Besitz: auf das iiberlegene kulturelle und moralische Kapital der
gebildeten Mittelschicht.

Situations-
spezifisches
Betonen der

relevanten

Kapitalien

Rollen-
gestaltung
als Indikator
fiir objektive
Position



Gruppen
fithren
Schichtun-
terschiede
aktiv ein

Schicht-
unterschiede

302 Habituelle Ubereinstimmung und Distinktion

Sequenzanalyse ,,Statusgerangel

In der schriftlichen Ankiindigung der Reflexionstage (vgl. Anhang), in den
Vorgespriachen und wihrend der Auswahl der Rollenspielszenen lenkte die
Leitung das Thema aktiv hin zur Selbstreflexion der jeweiligen Gruppe. Auch
enthielten die Themenstellung oder die Rollen, die in einigen Gruppen vorge-
geben wurden, keine Aussage zur Schichtzugehorigkeit. Dennoch erfanden ei-
nige Gruppen Rassisten-Rollen, die durch ihren Beruf als Angehorige der unte-
ren Schichten oder des Kleinbiirgertums gekennzeichnet wurden, und Schicht-
unterschiede waren in einigen Rollenspielen Thema. Zum Beispiel hatte sich
die stadtpolitische Gruppe fiir ein Rollenspiel zum Thema ,,Rassismus unter
Bekannten“ entschieden, verlegte dieses aber in die Unterschicht. In dem
schon mehrfach zitierten Rollenspiel (Sequenzen ,,Grillparty und ,,Meer-
schweinchen®) war die Ehefrau Verkduferin bei Karstadt und mit einem tiirki-
schen Mann verheiratet, der auf einer ABM-Stelle beim Griinflichenamt arbei-
tet. Die Gastgeberin ist ebenfalls Verkduferin bei Karstadt. Thr Mann ist
Klempner. Dadurch, dass die Gruppe das Rollenspiel nicht in der eigenen
Schicht ansiedelt, verfremdet sie die Szene, so dass sie die Problematik mit
etwas mehr Distanz untersuchen kann. Das ist in Rollenspielen iiblich und
kann daher nicht weiter interpretiert werden. Beim Improvisieren der Szene
und im 2. Rollenspieldurchgang spielten Schichtunterschiede aber auch inner-
halb der Szene eine zunehmend wichtigere Rolle.

Im ersten Rollenspieldurchgang spielte Marei die Rolle der Ehefrau, konnte
sich aber nur schlecht mit der Verkéuferin Anita identifizieren. Deshalb agierte
sie teilweise als Mittelschichtsangehdrige: Sie fiihlte sich iiber manche offenen
Rassismen ,,erhaben®, weil ihre Gegeniiber doch ein ,,anderes Niveau* hatten,
und spielte den Schichtunterschied gegen sie aus (vgl. Sequenz ,Meer-
schweinchen®). Im zweiten Durchgang des Rollenspiels standen Schichtunter-
schiede von Anfang an im Vordergrund. Schon bei den Fragen iiber den Tiir-
keiurlaub der GastgeberInnen Sigrid und Udo karikieren die SpielerInnen den
Kapitalmangel der unteren Schichten. Die Ehefrau wurde diesmal von Gisela
gespielt.

Sigrid: Ja also hier sind wir jetzt, das ist unser Hotel, ja.

Gisela: Und ihr wart immer im Hotel da die ganze Zeit?

Udo: Jo.

Sigrid: Jo.

Udo: Also auch mal nen Ausflug, mmmh.

Sigrid: Also mit nem Jeep, kannste ja hier sehen und. Ja. Na, ich weill nicht. Da waren so

Steinhaufen irgendwie. Was war denn das.

Udo: Keene Ahnung, aber war hiibsch.

Sigrid: So fremd so, ausldndische Zeichen da.

Gisela: Ach so, na ja gut ja.

Sigrid: Schriftzeichen. Na ja, wie geht's denn ... (P17: 288ff).



Distinktion 303

Die GastgeberInnen haben also kaum Interesse an Land und Leuten. Schon im
ersten Rollenspiel hatte sich gezeigt, dass sie meistens im Hotel hocken. Wenn
sie dennoch einen Ausflug machen, ist das wichtigste daran, dass sie im Jeep
fahren. Sie sind konsumorientiert und nehmen archéologische Fundstitten als
hiibsche ,,Steinhaufen* mit ,,Schriftzeichen® wahr. Ihnen fehlt die humanisti-
sche Bildung, die die Mittelschicht auszeichnet.

Sigrid: Schriftzeichen. Na ja, wie geht's denn deinem Ali, hat er Arbeit?

Gisela: Ja natiirlich, der also — [Fragt noch mal nach au3en; A.W.] Die Fakten bleiben ja so ne?
Ja ja der hat Arbeit. dh Ist doch immer hier an der Universitit beschiftigt gewesen.

Udo: An der Universitit?

Gisela: Ja, schreibt fleiBig.

Udo: / Ja was mach-, was mach...

Sigrid: / Was is er da? Reinemachekraft?

(Marei): [lacht]

(): Jetzt muss (sie) lachen. (Lachen ist da aber nicht.)

(Gisela): Des is so absurd, da muss man.

Anja: Macht es mal nicht zu absurd.

Gisela: / Ne ne wir (wollen des eigentlich auch net).

Udo: [hat vorher mehrmals angesetzt, A.W.] / so im technischen so im technischen Bereich
dort?

Gisela: N6 no der lehrt dort und ja ja.

Udo: (interessant) (2).

(Frau): [lacht]

Anja: Das wusstet ihr gar nicht.

Sigrid und Udo: Nee.

Udo: Echt, ja.

Sigrid: Ich dachte immer, [(Gisela): (das wusstet ihr doch)] die sind doch immer Gemiisehénd-
ler oder so oder / arbeiten halt gar nicht (P17: 310ff).

Gisela fragt noch nach, ob die Fakten so bleiben, wie urspriinglich festgelegt,
dndert sie dann aber trotzdem. Indem sie Ali zum Universititsangestellten
macht, kann sie der entlarvenden Frage nach seiner Berufstitigkeit, die im
vorherigen Rollenspiel zu ,,Arbeit-zuerst-fiir-Deutsche“-Parolen gefiihrt hatte,
etwas entgegensetzen. Der verdnderte Beruf 16st heftige Reaktionen aus. Udo
und Sigrid iiberhoren das ,,schreibt fleiig* und konnen sich Ali nur als Rei-
nemachekraft oder im technischen Bereich, sprich als Hausmeister, vorstellen.
Die Gruppe ist so irritiert, dass sie die Spielebene verldsst und es zu einem
kurzen Austausch dariiber kommt, wie das Rollenspiel weitergefiihrt werden
soll. Gisela selbst findet etwas ,,so absurd“. Die Leiterin bestitigt, dass das
Spiel nicht zu absurd werden soll. Als dann alle verstanden haben, dass Ali
Hochschullehrer ist, wissen Udo und Sigrid nicht mehr weiter, so dass die Lei-
terin durch eine erneute Intervention ,,.Das wusstet ihr gar nicht* die Uberra-
schung in die Spielebene reintegrieren muss.

Monopolisierung des eigenen kulturellen Kapitals gegeniiber Migrantlnnen

Wenn man sich fragt, warum die Gruppe so deutlich auf Alis verdnderten Be-
ruf reagiert, so wire die Erkldrung am nahe liegendsten, dass sie mit der ver-

Unterschicht
wird durch
Mangel an

kulturellem
Kapital ge-
kennzeichnet

Beruf
kompensiert
Mangel an
rassistischem
symbolischem
Kapital

Warum diese
Reaktion?



Delegiti-
mierung von
kulturellem
Kapital

Interaktive
Stabilisierung

304 Habituelle Ubereinstimmung und Distinktion

dnderten Rollendefinition iiberfordert ist. Im Vergleich mit anderen Rollen-
spielen zeigt sich aber, dass die Gruppen deutlich verénderte Rollendefinitio-
nen aufnehmen und in das Spiel integrieren konnen, ohne dabei die Spielebene
zu verlassen. Das Verlassen der Spielebene ist ungewohnlich und verweist
darauf, dass Ali's neuer Beruf nicht als eine einfache Abwandlung des Spiels
verstanden wird, sondern dass er die Grundannahmen des Spiels in Frage stellt.
In der Auswertung des Rollenspiels benennt Marei das Problem: ,,Auf einmal
war er kein Tiirke mehr. Auf einmal war er ein Universititsprofessor* (P17:
710f). Damit bestitigt sie, was Gisela intuitiv spiirte und ausnutzte: Menschen
mit tiberlegenem kulturellen Kapital konnen nur schwer rassistisch delegiti-
miert werden. Daher wird deren kulturelles Kapital auch moglichst nicht aner-
kannt. Die GastgeberInnen iiberhdren zunichst, dass Ali ,,schreibt”, also keine
Reinemachekraft und auch kein Hausmeister ist. Elli erklédrt in der Auswer-
tung, dass sie den verdnderten Beruf fiir eine Notliige hielt: ,,Ich dachte, die
will ihren Freunden nicht sagen, dass Ali da irgendwie ne ABM-Stelle hat. Ich
dachte: ,Aha, das is ja auch geschickt, du sagst es denen einfach nicht* [lacht]*
(vgl. P17: 749f). Diese Beobachtung beschrénkt sich nicht auf ein Rollenspiel.
Auch in der Gruppendiskussionssequenz ,,Doktorarbeiten* muss Birgit ihren
Hinweis, dass Migrantlnnen sogar Doktorarbeiten schreiben, dreimal wieder-
holen, bis sie verstanden wird. Uberdurchschnittlich hohes kulturelles Kapital
ist mit rassistischer Delegitimierung kaum vereinbar.

Die starke Reaktion der stadtpolitischen Gruppe verweist darauf, dass ein
fir die Distinktion zentrales Moment ihres Kapitalbesitzes — ihr kulturelles
Kapital — gefidhrdet wurde. Obwohl die Gruppen wissen, dass viele MigrantIn-
nen iiber akademische Bildungsabschliisse verfiigen, gehen sie in der Praxis
doch davon aus, dass diese in Deutschland nicht in eine entsprechende Berufs-
tatigkeit umgesetzt werden konnen. Der Bildungstitel selbst gefahrdet ihre pri-
vilegierte Position nicht, wohl aber der Umstand, dass dieser einen legitimen
Tauschwert erhélt. Noch ist die Delegitimation des kulturellen Kapitals von
Migrantlnnen so gut institutionalisiert, dass es selten zu entsprechenden Dis-
tinktionskdmpfen kommt. Zum Beispiel enthalten die Approbationsordnungen
der freien Berufe Bestimmungen, die Nicht-EU-BiirgerInnen zusitzlich zu den
Einschriankungen durch Aufenthaltsstatus und Arbeitserlaubnis die Ausiibung
dieser Berufe erschweren. Im neuesten solchen Gesetz, dem Psychotherapeu-
tengesetz, das am 1.1.1999 in Kraft trat, wird Nicht-EU-BiirgerInnen die Ap-
probation im Normalfall verweigert, und nur ,,in besonderen Einzelfillen oder
aus Griinden des offentlichen Gesundheitsinteresses erteilt (§ 2 und 4). In
dem Male, in dem diese Bastionen brockeln, ist jedoch zu erwarten, dass sich
entsprechende symbolische Kidmpfe nicht linger auf Reflexionstage beschrin-
ken.

Die ,,Selbstverstiandlichkeit™, dass kulturelles Kapital ausschlieBlich von der
gebildeten Mittelschicht beansprucht werden kann, wird im untersuchten Ma-
terial durch eine doppelte Bewegung stabilisiert: Zundchst weigern sich die



Distinktion 305

Gruppen, das kulturelle Kapital von Migrantlnnen als legitimes Kapital anzu-
erkennen. Sie fragen mehrmals nach, bis sie zur Kenntnis nehmen, dass die
entsprechenden AuBerungen ernst gemeint sind. Selbst dann hilt Elli sie noch
fir eine Liige. Lisst sich eine Anerkennung nicht linger vermeiden, ver-
schwindet die delegitimierende rassistische Zuschreibung aus der Wahrneh-
mung, und aus dem Tirken wird ein Universititsprofessor.”> MigrantInnen
kommen in den besseren Schichten nicht vor. Wenn doch, dann werden sie
nicht mehr als MigrantInnen angesehen.

Diese Monopolisierung von kulturellem Kapital gegeniiber MigrantInnen
beschrinkt sich nicht auf das Ignorieren ihrer akademischen Fahigkeiten. Auch
in den Erzdhlungen iiber Rassismusvorwiirfe werden die eigenen kulturellen
Normen selbstverstiandlich vorausgesetzt, so dass die Dominierten an ihnen
gemessen defizitdr erscheinen.

Sigrid: Ich bin momentan manchmal wirklich so was von sauer, wenn ich da einen [Fliichtling,
A.W.] sehe, (der echt) schon seit vielen Jahren in Deutschland ist, sich lange Zeit iiberhaupt
nicht bemiiht hat, Deutsch zu lernen — also ich muss sagen, ich find schon eigentlich, wenn ich
irgendwo ins Ausland in Urlaub fahre, miisst ich versuchen, die dortige Sprache zu lernen. OK,
da mach ich noch Abstriche. Wenn ich mir aber tiberlege, ich gehe in ein bestimmtes Land und
will da ne Weile wohnen, dann muss ich die Sprache lernen. Also das erwart ich einfach von
dem Menschen so. Na, vielleicht ist das nun jetzt schon meine Diskriminierung, dass ich das
von denen erwarte oder so. Aber ich erwarte dann auch, dass sie sich n bisschen kiimmern und
nicht so trdge, also einfach NICHTS tun und nur jammern also (P28: 1400ff).
Sigrid stort, dass manche Fliichtlinge nicht so engagiert sind und ,,sich kiim-
mern‘‘, wie sie das fiir sich selbst als selbstverstindlich ansieht. In zwei ande-
ren Gruppen wird dargestellt, dass Migrantlnnen durch ihre mangelnden
Deutschkenntnisse keine ernst zu nehmende politische Kraft seien, bzw. dass
sie sich nur zu partikularen Fragen, z.B. zur Situation in ihren Heimatldndern,
politisch formieren, wéhrend die Sprechenden sich mit universalistischer Ori-
entierung zu politischen Belangen engagieren, die die ganze Gesellschaft
betreffen, z.B. zu Antirassismus. Die meisten der in den vorausgegangen Kapi-
teln beschriebenen Rassismen lassen sich in diesem Zusammenhang deuten:
Gemessen am kulturellen Kapital der Mittelschicht erscheinen die rassistisch
Dominierten immer wieder als defizitdr. Indem die gebildete Mittelschicht be-
stimmte kulturelle Errungenschaften zur Norm erklirt, monopolisiert sie die
Stirke ihres Kapitalbesitzes.

Distinktion gegeniiber der Unterschicht
Durch den Berufswechsel des Ehemannes konnte die Ehefrau ihren Mittel-

schichtsstatus durchsetzen. Jetzt geht die Gruppe wieder dazu iiber, sich mit
der Unterschicht auseinander zu setzen. Die oben zitierte Passage wird von der

92 Essed (1991) stellt in ihrer Untersuchung schwarzer gebildeter Frauen fest, dass sie unterschitzt
werden, dass ihr beruflicher Status also nicht anerkannt wird. Wenn sich die Anerkennung nicht
vermeiden lésst, wird ihre Hautfarbe bzw. ihre ,,fremde* kulturelle Herkunft ignoriert.

Mittelschichts-
rassismen und
kulturelles
Kapital

,,Naiver Un-
terschichts-
rassismus‘



Leistungs-
orientierung

Migration
als freie Pra-
ferenz

Leistungs- vs.
Herkunfts-
orientierung

306 Habituelle Ubereinstimmung und Distinktion

Gastgeberin mit der Aussage abgeschlossen: ,,Ich dachte immer, die sind doch
immer Gemiisehidndler oder so, oder arbeiten halt gar nicht™ (P17: 351f). Diese
naiv rassistische Behauptung veranlasst die Ehefrau zu Belehrungen. Sie geht
zu einer Darstellung der gerechten Gesellschaft iiber, in der alle Menschen je
nach ihrer Veranlagung ihren Platz finden.

Gisela: / Neja, guck mal, bei uns gibt es auch Leute. Jeder hat seine Aufgabe halt und

Udo: Na ich bin zum Beispiel Klempner.

Gisela: Ja genau, das ist doch was GANZ wichtiges und eh es miissen also verschiedene Arbei-

ten getan werden und in jedem Land gibt's doch Leute die sind mehr praktisch veranlagt und

andere wieder nach nem andern Gebiet [Udo: ja hm] und das ist halt sein, sein Job und seine,

Fih- er is ja ein sehr sehr fahiger Mensch, also sonst hitte ich ihn ja nich geheiratet (Udo: Hat

der-) wenn er mir nicht so viel interessante Anregung geben wiirde [lacht](P17: 355ff).
Giselas Darstellung und Udos bereitwillige Bestitigung erinnern an die Har-
monie im Arbeiter- und Bauernstaat. Jedes Réadchen ist fiir das Getriebe wich-
tig. Ob Klempner oder Universititsprofessor macht keinen Unterschied. Dieses
harmonische Bild straft Gisela selbst Liigen, denn sie betont unmittelbar da-
nach, dass Ali ,.ein sehr sehr fihiger Mensch® ist. Sie bekriftigt Ali's hohen
Status und wertet sich zugleich als Frau auf: Wenn Ali ihr ,,nicht so viel inte-
ressante Anregung geben wiirde®, hitte sie ihn nicht geheiratet.

Wie schon zuvor die Gastgeberin mit der Frage nach dem Beruf, versucht
nun auch der Gastgeber, den Ehemann durch eine unverfingliche Frage zu
demontieren: ,,Hat der dort nix gefunden oder, also dass er [hierher kommen
muss, A.W.]? (P17: 370f). Die Ehefrau antwortet: ,,Warum? Wir haben uns
einfach entschieden, hier zu leben* (P17: 373f). Folgt man dieser Darstellung,
so konnen sich Unterschichtsangehorige Migration nur im Notfall vorstellen.
Wer zu Hause keine Arbeit findet, kommt nach Deutschland. Die Ehefrau aus
der Mittelschicht betont demgegeniiber ihre autonome Wahlentscheidung und
zeichnet damit erneut das Bild einer Welt von Individuen, die ihr Leben unab-
hingig von struktureller Ungleichheit selbst bestimmen.

Die Gastgeberlnnen greifen Giselas ,,Warum?* auf und erklédren, dass doch
in der Tiirkei so schon die Sonne scheine, setzen also ihre eigene Perspektive
als TouristInnen naiv mit der eines Migranten gleich. Dann verweisen sie dar-
auf, dass die dort ,,bestimmt [auch] schlaue Leute gebrauchen* (P17: 382f)
konnten. Indem sie mehrmals betonen, dass sie nichts gegen Ali haben — also
erneut als stereotype Rassistlnnen dargestellt werden —, fithren die Gastgebe-
rInnen nun aus, dass viele ihrer Bekannten keine Arbeit finden, dass deutsche
Wissenschaftler arbeitslos seien, was den Standort Deutschland gefihrde, und
dass zuerst diejenigen Arbeit finden sollten, die schon lange hier seien und de-
ren Ausbildung den Staat Geld gekostet habe. Damit orientieren sie sich an
okonomischen Gesichtspunkten und dem Nationalstaat als Solidargemein-
schaft. Gisela hilt dem entgegen: ,,Das sind doch alles unsere Leute. Der Ali is
mein Mann® (P17: 443f). Sie schliefit alle in die Gemeinschaft ein, insbesonde-
re aber Ali, der durch Heirat zu ,,unseren Leuten* gehort. Ali hatte ,,das Gliick
(...) dass er auch ne gute Schulbildung bekommen hat* (P17: 464) und er war
begabt und studierte in Deutschland. Wihrend die Ehefrau ihre Leistungsori-



Distinktion 307

entierung affirmiert, interpretiert der Gastgeber Alis Vorziige als ,,bisschen
bessere Kreise dort auch® (P17: 468), fiihrt seinen Erfolg also auf dessen
schichtspezifische Herkunft zuriick.

Damit stellen Gisela, Sigrid und Udo deutlich dar, was aus ihrer Sicht die
Mittelschicht von der Unterschicht unterscheidet. Ali ist gebildet, begabt und
leistungsfihig. Die GastgeberInnen sind Kulturbanausen, die weder tiirkische
Kulturdenkmiler als solche erkennen, noch sich vorstellen konnen, dass Tiir-
ken einen akademischen Beruf ausiiben. Wihrend die Ehefrau an Anregungen
interessiert ist, haben die GastgeberInnen Freude an Hotels, Jeeps und Sonnen-
schein. Wenn sie platte Vorurteile zum Besten geben, ist die Ehefrau gerne zu
Belehrungen bereit. Gegeniiber der Unterschicht stellt sie die Welt als gerecht
und ihre Entscheidungen als frei dar. Demgegeniiber orientieren sich die Gast-
geberlnnen an einer nationalstaatlichen Solidargemeinschaft und vermuten,
dass Privilegien damit zu tun haben, aus welchen Kreisen man kommt. Ein ho-
her Bildungsgrad, Weltoffenheit, die Féahigkeit zu belehren, die Welt als ge-
recht und die eigenen Entscheidungen als frei darzustellen, zeichnen also die
Distinktionsmoglichkeiten der Mittelschicht aus. Sie sind sowohl an den
Merkmalen erkennbar, die bei der Darstellung der Unterschichtsrollen beson-
ders hervorgehoben werden, als auch daran, wie Gisela mit den GastgeberIn-
nen umgeht und wie sie sich selbst darstellt.

Obwohl sich die Ehefrau zur Belehrung der naiven Unterschichtsrassistln-
nen aufgerufen fiihlt, zeigt sich bei genauerer Betrachtung des Rollenspiels,
dass die inhaltlichen Unterschiede zwischen den Positionen gar nicht so grof3
sind. Zum Beispiel legt Sigrid der Unterschichtsrassistin genau die homogeni-
sierende Verkniipfung von Herkunft und Beruf als naives Vorurteil in den
Mund, der die Mehrheit der Gruppe auch in Wirklichkeit anhédngt. Tiirken sind
zwar nicht ,,immer Gemiisehidndler, aber doch nie Universititsprofessoren. In
den ,,typischen* Stereotypen der Unterschicht stellt die Mittelschicht ihre eige-
nen Uberzeugungen verzerrt dar, und sie klart
iiber die Irrigkeit dieser Annahmen auf, ohne sich selbst als rassistisch wahr-
nehmen zu miissen.

Auch was die Ausgrenzung aus der nationalen Gemeinschaft angeht, wer-
den die relativ weit gehenden Einigkeiten zwischen beiden Fraktionen durch
die Auseinandersetzung iiber rassistische Stereotype verschleiert. Gisela halt
zwar an universellen Gleichheitsidealen fest und propagiert diese auch. Zu-
gleich streicht sie ihren Status deutlich heraus und nennt zahlreiche Punkte, die
fiir die Inklusion eines Tiirken sprechen: Er ist ihr Mann, er ist leistungsstark
und er hat den Staat kein Geld gekostet, sondern sich das Studium selbst ver-
dient. Obwohl sich die Ideale der Mittelschicht und die naiven Vorurteile der
Unterschicht scheinbar diametral gegeniiber stehen, sind sich de facto alle dar-
iiber einig, dass besondere Bedingungen erfiillt sein miissen, damit ein Tiirke
in die Wir-Gruppe eingeschlossen werden kann. Ungeachtet der Selbstdarstel-
lung der Mittelschichtsangehorigen sind alle genannten Bedingungen anti-

Distinktions-
vorteile der
Mittelschicht

Rassistischer
Konsens
wird durch
Distinktion
verschleiert

Einigkeit tiber
Exklusion



Doppelbodige
Kommunika-
tionsstrategie

Scheitern der
Kommuni-
kation

308 Habituelle Ubereinstimmung und Distinktion

egalitdr: Verwandtschaft und Leistungsfihigkeit bei der Mittelschicht, nationa-
le Solidaritit bei der Unterschicht. Allerdings handelt es sich bei der dominan-
ten Perspektive um legitime Inklusionsgriinde (Bourdieu 1993: 252ff), die
durchaus auch zur Abwertung der unteren Schichten genutzt werden konnen,
wihrend der nationale Chauvinismus der unteren Schichten als illegitim und
rassistisch stigmatisiert wird. Die antirassistische Auseinandersetzung mit den
unteren Schichten dient der Distinktion und hat den Nebeneffekt, dass die ge-
meinsamen Grundiiberzeugungen, die die Privilegien Deutscher in Deutsch-
land stiitzen, aus dem Blick verschwinden.

Bedeutung fiir den Antirassismus der gebildeten Mittelschicht

Gisela propagiert einerseits Ideale einer gerechten Welt fiir alle oder einer To-
talinklusion, straft sich selbst aber im nichsten Satz durch ihre Leistungsorien-
tierung Liigen. Thr Kommunikationsangebot an die unteren Schichten ist daher
unglaubwiirdig. Auerdem kann man ahnen, dass sich Giselas Leistungsorien-
tierung gegen die Interessen der unteren Schichten richten konnte. Die Asym-
metrie der Argumentationsstrategie spiegelt sich auch auf der Beziehungsebe-
ne der Kommunikation wider: Gisela bleibt in der Offensive. Die GastgeberIn-
nen fragen und driicken sich vorsichtig aus. Ihre Argumente werden, wie schon
im ersten Rollenspieldurchgang, nicht ernst genommen, sondern als Ausdruck
von Naivitdt dargestellt, die der Belehrung bedarf. Folgerichtig betonen die
»QGastgeberInnen™ Sigrid und Udo in der Rollenspielauswertung als Erstes,
dass sie sich iiberhaupt nicht verstanden fiihlten. Trotzdem zieht Gisela auch in
der Auswertung den Schluss, dass sie nicht padagogisch genug vorgegangen
sei.

Gisela: Ich hab ja schon so dhnliche Situationen [...] erlebt. Da wiird ich sagen: Also jetzt bist

du vielleicht nicht pidagogisch genug — wobei padagogisch ist ja schon wieder abwertend, aber

man merkt, das ist dann ein andres Niveau — padagogisch genug vorgegangen. Man muss im-

mer versuchen, doch vielleicht durch gezielte Fragen, den Leuten... Dass sie sich selbst klar-

machen, wo sie jetzt vielleicht doch mal nachdenken miissten (P17: 610ff).
Gisela empfindet selbst, dass ihre Vorgehensweise etwas Abwertendes hatte,
und verindert die Formulierung, in der sie sie beschreibt. Dennoch wird deut-
lich, dass sie nicht nachvollziehen kann, warum sie nicht verstanden wurde.
Sie denkt, dass sie sich nicht genug Miihe gegeben hat. Dass sie die Anliegen
ihrer Gegeniiber ignorierte, fallt ihr nicht auf.

In diesem Beispiel einer antirassistischen Aufklidrungssituation treffen Mit-
telschichtsangehorige, die sich als definitionsméchtig und aufgeklért darstellen
wollen, auf Unterschichtsangehorige, die sich nicht verstanden fiihlen. Die
Kommunikation kann nicht funktionieren, solange die Mittelschichtsangehori-
gen lediglich ihre Rolle als Lehrende bekriftigen und sich auf eine inhaltliche
Auseinandersetzung nicht einlassen. Wenn die Unterschichtsangehdrigen sich
weigern, sich als Lernende zu begreifen, bricht der Dialog ab. Die Auswertung



Distinktion 309

schlieft mit der Vermutung des ,,Gastgebers” Udo, dass man das Thema ge-
wechselt hitte. Bei entsprechendem Alkoholkonsum hitten sie ,,das ganze
noch ein bisschen verscharft” (P17: 593f).

Die Ineffizienz antirassistischer Aufkldarung gegeniiber den unteren Schich-
ten wird in der Literatur immer wieder geschildert. Der antirassistische Pdda-
goge Phil Cohen verweist z.B. darauf, dass die rationalistische Padagogik
scheitere, weil sie Antirassismus mit der Zivilisierung der Arbeiterklasse ver-
wechsele.

,,Das Resultat dieser Erziehung war, dass Lehrer (...) auf ein sehr viel holzschnittartigeres, re-

aktionédres Modell zuriickfielen, um das Entstehen von Rassismus in der Arbeiterklasse zu er-

kldren: Er ist ganz einfach ein Produkt von Unwissenheit und irrationalen Vorurteilen, eine der
vielen Formen primitiven Aberglaubens, der die Massen beherrscht. (...) Antirassismus wird

Bestandteil der traditionellen Richtlinien fiir die zivilisatorische Mission gegeniiber der Arbei-

terklasse (Cohen, P. 1998: 328).

Mit unterschiedlichen Erkldrungen wird immer wieder darauf hingewiesen,
dass Antirassismus zur Stabilisierung von Privilegien eingesetzt werden kann.
,»,Was da antirassistisch auftritt, kann in Wirklichkeit bereits Verwendung des
interaktiven Rassismus von oben sein, seine politische Exploitierung fiir die
Generierung von Herrschaftsmacht” (Haug 1992: 34). Auch dass dadurch der
Rassismus in der Mittelschicht aus dem Blick verschwinde, bemerkt Bourdieu:
,»Man ist immer schnell bereit, denjenigen zu stigmatisieren, der stigmatisiert,
und den elementaren, ,niederen‘ Rassismus des kleinbiirgerlichen Ressenti-
ments anzuprangern. Aber damit macht man es sich zu einfach® (Bourdieu
1993: 255).

Trotz dieser Kritik wird selten erkannt, dass es sich um einen systemati-
schen Effekt handelt, der immer dann auftritt, wenn sich eine Klasse oder eine
Klassenfraktion als kulturell iiberlegen konstituiert. In der Sequenz ,,Dok-
torarbeiten® der linksradikalen Gruppe entsteht eine dhnliche Kluft zwischen
den Reflexiven und den Faktenorientierten, die nicht verstehen konnen, worum
es Ersteren geht. Und auch in der feministischen Kontrastgruppe kann die ,,be-
sonders feministische* Fraktion die Kritik, die ihr gegeniiber gedufBert wurde,
nur als Wissensmangel wahrnehmen. Nachdem Miriam aus Protest das Wo-
chenendseminar verlassen hatte, kam es zu einer Auseinandersetzung inner-
halb der Gruppe. Cordula — eine Wortfiihrerin der ,,besonders feministischen*
Fraktion — greift den Umstand, dass Miriam gegangen ist, auf. Sie ergénzt eine
ihrer Propositionen durch die Bemerkung: ,,Das wir genau der Punkt, was jetzt
eigentlich fiir Miriam auch total wichtig wire, dass sie [...] (P10: 1204f).
Dann folgt eine Erkldarung was frau beim Thema Genitalverstiimmelung zu tun
und zu lassen hat. Einige empfanden das als Unterstellung gegeniiber Miriam
und widersprachen. Als Antwort auf diese Kritik erklért Cordula:

Cordula: Also ich kann verstehen, dass [...] es vielleicht n Riesenhaufen ist, der da mit riiber
transportiert wird. Das war's fiir mich auch, erst mal iiberhaupt da hinzukommen an diesen
Stand. Aber ich kann [...] erstens [...] nicht nachvollziehen, warum sich eine davon personlich
angegriffen fiihlt — es sei denn, sie hat selber ne Opfergeschichte. [...] Und zweitens kann ich
auch nicht verstehen: Also wenn mir eine gegeniiber sitzt, die in nem Gebiet n Riesenbatzen an

Literatur

Doppel-
bodigkeit als
systematischer
Effekt von
Distinktion



Distinktion
innerhalb
einer Klasse

Zusammen-
fassung

310 Habituelle Ubereinstimmung und Distinktion

Wissen oder an Erkenntnis hat, wo ich dann merke, ich hab das nicht oder ich hab solche Ge-
danken noch nicht gedacht [...], dann geh ich nicht weg, sondern dann bleib ich da und frag
nach. Dann sag ich halt: ,Das geht mir zu schnell. Kannst du mir das noch mal erkldren?" [...]
Dann gesteh ich meine Unwissenheit ein. Dann sag ich: ,OK, [...] Du hast was, was ich nicht
habe, und wenn Du auch n Austausch haben willst, dann tauschen wir uns dariiber aus, damit
wir beide weiterkommen* (P10: 1355ff).
Damit erkldrt Cordula einen politisch-inhaltlichen Angriff auf ihre Position
kurzerhand mit dem Wissensmangel der Gegnerin und wundert sich, warum
Miriam ihr Unwissen nicht eingesteht, so dass sie etwas von Cordula lernen
konnte. Dabei nimmt sie deren Prostest als personliche Gekrénktheit oder Psy-
chopathologie (,,Opfergeschichte®) wahr. Obwohl es sich hier ausschlieBlich
um Studentinnen handelt, besticht der Vergleich zur Sequenz ,,Statusgeran-
gel“. Auch da ist es Gisela und zuvor Marei nicht moglich, die Gegeniiber und
deren Argumente ernst zu nehmen. Sie betonen die Uberlegenheit des eigenen
Wissens und sind dariiber irritiert, dass dieses von den anderen nicht wider-
spruchslos und dankbar angenommen wird.

Auch innerhalb einer Klasse konnen Distinktionsformen eingesetzt werden,
die sich zu denen zwischen Klassen homolog verhalten. ,,The field of symbolic
production is a microcosm of the symbolic struggle between classes” (Bour-
dieu 1991d: 168). Das gleiche Muster findet sich also sowohl in Argumentati-
onen fiir als auch gegen rassistische Standpunkte. In beiden Beispielen wird es
jedoch von den Protagonistlnnen eines ,kulturell fortgeschrittenen” morali-
schen Diskurses gegen KritikerInnen angewandt. Cordula bezieht sich im we-
sentlichen auf den feministischen Diskurs und erklért ihre (antirassistische)
Gegnerin fiir nicht geniigend feministisch gebildet. In der Sequenz ,,Statusge-
rangel” sollen im Namen des antirassistischen Diskurses die unteren Schichten
belehrt werden. In beiden Beispielen bricht die Kommunikation real oder fiktiv
ab, da sich die Gegenseite nicht verstanden fiihlt. Im Rahmen der diskursiiber-
greifenden habituellen Orientierung der gebildeten Mittelschicht werden politi-
sche Konflikte, und zwar insbesondere Wertkonflikte, als Situationen definiert,
in denen eine Partei {iber iiberlegenes Wissen verfiigt und die andere Partei das
Lernen verweigert. Die kognitive Belehrung der Unwissenden bietet den Be-
sitzerInnen kulturellen Kapitals die Chance, sich einerseits auf eine Metaposi-
tion zu erheben, die scheinbar {iber den symbolischen Kédmpfen steht. Anderer-
seits konnen sie gerade ihre moralischen Anspriiche in symbolischen Kédmpfen
zur Distinktion einsetzen.

Fazit

Im analysierten Rollenspiel wird sichtbar, wo die Mittelschicht die Stirken des
eigenen Kapitals sieht, und wo sie Schwichen bei anderen Klassen wahrnimmt
bzw. konstruiert. Gegeniiber den rassistisch Dominierten stabilisiert sie ihr kul-
turelles Kapital dadurch, dass sie deren kulturelles Kapital nicht anerkennt
bzw. gemessen an ihren dominanten Anspriichen fiir defizitér erachtet. Die un-



Distinktion 311

teren Schichten belehrt sie iiber die dominanten Ideale. Wenn sich die Unter-
schichtsangehorigen weigern, diese anzunehmen, bzw. ihre soziale Position
durch illegitime Exklusion befestigen, kann die gebildete Mittelschicht sie als
riickstindig bzw. national-chauvinistisch darstellen. Dass auch die Mittel-
schicht die Inklusion von rassistisch Dominierten nur unter bestimmten Bedin-
gungen billigt, wird durch die antirassistische Auseinandersetzung mit den un-
teren Schichten verschleiert.

Was hier in mikrosozialen Transaktionen beobachtet wurde, hat laut Favell
makrosoziale Parallelen. Er beschreibt die Herausbildung eines politischen
Feldes auf europidischer Ebene, das einer vorerst kleinen Gruppe von In-
tellektuellen und PolitikerInnen neue Moglichkeiten eroffnet, festgefahrene
nationale Strukturen zu umgehen. In dem Malle, in dem sich Teile der herr-
schenden Klassen auf transnationale Felder hin orientieren, stellen sie fest,
dass sie zumindest punktuell dhnliche Interessen haben, wie die rassistisch
Dominierten:

,,Questions of immigration, multiculturalism, and citizenship for non-nationals, have thus been

instrumentalised as key symbolic talking points in elite intellectual visions and concerns about

the (their) European future. Behind this, is the fear of the lower-class, ,nationalist‘ values of the

(uneducated) masses. That is, their own national working classes, who have little interest in

cosmopolitanism, free movement, post-national citizenship, and so on* (Favell 1997: 17).
Indem die Intellektuellen einzelne Diskurse von Migrantlnnen iibernehmen,
verhandeln sie {iber die eigene Zukunft in einer globalisierten Welt. Migration
ist in dieser Schicht wirklich so, wie sie von Gisela dargestellt wird: eine freie
biographische Entscheidung. Sie ist ein Ausdruck von Leistungsfihigkeit, und
man kann mit Verachtung auf die nationale Unterschicht blicken, die es immer
noch noétig hat, sich mit nationalchauvinistischen Verteilungskdmpfen zu be-
fassen. Favell ist der Ansicht, dass solche Diskurse an den wesentlich substan-
zielleren Anliegen vieler Migrantlnnen vorbeigehen. Mit Sicherheit verkennt
unsere Zielgruppe, dass sie nicht Wissensmingel ausgleicht, sondern sich in
einem politischen Kampf dariiber befindet, wessen Interessen der Nationalstaat
der Zukunft absichern soll.

Makrosoziale
Parallelen



Moralische
Unternehme-
rlnnen

312 Habituelle Ubereinstimmung und Distinktion

Diskurse, die auf die Inklusion von Migrantlnnen abzielen, konnen auf einer
zweiten Bedeutungsebene der habituellen Distinktion der Mittelschicht dienen.
Diese zweite Sinnebene erkldrt den Widerstand, den die Unterschicht gegen-
iiber einer antirassistischen Belehrung zeigen muss und — im Interesse der fort-
dauernden Distinktion der Mittelschicht — zeigen soll. Zwar kann am vorlie-
genden Material nicht gezeigt werden, wie Menschen, die wirklich der Unter-
schicht angehoren, das Aufkldrungsbemiihen der gebildeten Mittelschicht
wahrnehmen wiirden. Wenn man bedenkt, dass die inhaltsbetonten antirassisti-
schen Strategien auch innerhalb der hier untersuchten Gruppen kaum Effekte
hervorbrachten und sich dennoch grofier Beliebtheit erfreuten, ist jedoch zu
vermuten, dass diese Strategien tatsichlich in erster Linie Distinktionsinteres-
sen dienen und auch gegeniiber den unteren Klassen nicht effektiv wiren. Zum
einen bekdmpft die gebildete Mittelschicht am Rassismus der unteren Schich-
ten Uberzeugungen, denen sie selbst in leicht abgewandelter Form anhingt.
Sie stellt ihre politische Meinung als universelles Ideal oder als unumstrittene
Wissensbestinde dar, obwohl sie de facto eine kontroverse politische Position
bezieht, die mit Fug und Recht angegriffen werden konnte, und die die Interes-
sen der rassistisch dominanten unteren Schichten bedroht. Da die gebildete
Mittelschicht selbst den eigenen Anforderungen nicht gerecht wird, ist die
Doppelbodigkeit ihrer Argumentation kaum zu iibersehen.

6.2 Normatives Engagement trotz objektiv dominanter Position?

Im Lichte des vorigen Kapitels konnte man antirassistisch Engagierte aus der
gebildeten Mittelschicht vielleicht als moralische Unternehmerlnnen im Gie-
sen'schen Sinne ansehen. Es handelt sich um Gruppen und Organisationen,

,die iiber die offentliche Thematisierung sozialer Problemlagen einerseits das allgemeine Be-
wusstsein fiir Stérungen der Sozialordnung zu schirfen — oder anders gewendet: ,moralische
Bediirfnisse‘ zu wecken versuchen — und andererseits eine berufliche Bearbeitung des Prob-
lems empfehlen, insbesondere aber das Leistungsangebot ihres Berufs oder ihrer Organisation
als erfolgversprechende Dienstleistung zur Deckung moralischer Bediirfnisse anbieten® (Gie-
sen 1983: 234).
Da rassistisch Dominierte in Deutschland tiberwiegend soziale, aber kaum po-
litische Rechte haben (Korber 1998), ist es nicht erstaunlich, dass sich in erster
Linie die sozialen Berufe mit Migration und Rassismus befassen. Sie iiber-
nehmen antirassistische Diskurse, um auf einen Missstand in der Gesellschaft
aufmerksam zu machen und rechtfertigen dabei beildufig die Zustindigkeit ih-
rer Berufsgruppe fiir dieses soziale Problem.”

93 Im Unterschied zu den moralischen Unternehmerlnnen, die Giesen vor Augen hat, ist das Ver-
hiltnis der antirassistisch Engagierten zu ihrer Zusténdigkeit aber zwiespéltig. Vor allem die Trai-
nergruppe betont, dass es nicht angehen kann, dass PddagogInnen politische Probleme 16sen.



Normatives Engagement? 313

Die mittleren Schichten sind traditionell auf die moralische Distinktion hin
orientiert. Im Streben nach oben fehlte ihnen das Kapital, das die liberale Hal-
tung mancher GroBbiirger ermdglichte. Thre Distinktion nach unten musste
sich auf Werte stiitzen, die wenig kosten. Im Bemiihen, die unteren Schichten
zu erziehen, und sich selbst fiir besser als die oberen Klassen zu erkldren, fand
diese Klasse ihren sozialen Ort. Heute bilden die Mittelschichten ein wichtiges
Mobilisierungspotenzial fiir die neuen sozialen Bewegungen (Eder 1993).

Wenn sich moralische Unternehmerlnnen eines Themas annehmen, werden
sie Giesen zufolge ein mittleres Niveau an Skandalisierung anstreben. Einer-
seits soll deutlich werden, dass es sich um ein ernsthaftes Problem handelt,
dass Handlungsbedarf besteht. Andererseits miissen die Berufe mit der ent-
sprechenden Expertise zeigen, dass sie das Problem erfolgreich bearbeiten
konnen. Der Missstand muss sich also verbessern, ohne zu verschwinden.
Beim Thema Rassismus stehen die moralischen UnternehmerInnen vor einem
leicht abgewandelten Dilemma. Auch hier ist es wichtig, immer wieder deut-
lich zu machen, dass die Offentlichkeit Rassismus nicht hinnehmen kann. Im
Zusammenhang mit Rassismus ist aber nicht nur fraglich, ob die antirassistisch
Engagierten das Problem erfolgreich bearbeiten. Sie konnen ihrerseits in den
Verdacht geraten, dass sie Rassismus verschirfen. Zumindest werden sie von
den rassistisch Dominierten darauf hingewiesen, dass sie von rassistischen Pri-
vilegien profitieren und diese stabilisieren. Antirassistisch Engagierte aus der
gebildeten Mittelschicht miissen also Rassismus immer wieder verurteilen.
Zugleich sollten sie dies in einer Weise tun, bei der sie selbst moglichst nicht
in die eigene Schusslinie geraten.

Ein Thema, an dem der Widerspruch zwischen objektiver Position im sozia-
len Raum und eigenem normativem Engagement besonders deutlich wird, ist
die Auseinandersetzung von Deutschen mit den nationalsozialistischen Vol-
kermorden. Auch wenn nur noch wenigen der heute lebenden Menschen per-
sonliche Verantwortung fiir diese kollektiven rassistischen Gewalttaten zuge-
schrieben werden kann, bleiben alle Deutschen symbolisch in die Ge-
meinschaft der TaterInnen eingebunden. Sie gehodren zu dem Land, in dessen
Namen und von dessen BiirgerInnen die Volkermorde begangen wurden. In
kaum einem anderen Zusammenhang konnten die Gegensitze zwischen einer
-objektiven* Position in rassistisch symbolischen Hierarchien und interindivi-
duellem Handeln offensichtlicher werden. An der Art, wie sich die stadtpoliti-
sche Gruppe in der Sequenz ,,Worter* mit der besonderen Situation Deutsch-
lands im Verhiltnis zu Rassismus auseinander setzt, ldsst sich beispielhaft zei-
gen, wie diese symbolische Zugehorigkeit zu einer rassistisch dominanten
Gruppe einerseits hohe normative Anspriiche hervorbringt, die andererseits
durch Normalisierungsstrategien und die Identifikation mit den Opfern verar-
beitet werden.

Soziale Be-
wegungen als
Mittelschichts-
phénomen

Dilemma

Beispiel: Na-

tional-
sozialistische
Volkermorde



Norma-
lisierung

314 Habituelle Ubereinstimmung und Distinktion

Sequenzanalyse ,,Worter

Die Sequenz ,,Worter™ beschliefit die Diskussion der stadtpolitischen Gruppe.
Inhaltlich umkreist diese die Frage, nach welchen Kriterien Handlungen und
Kategorisierungen als diskriminierend anzusehen sind. Jetzt geht es erneut —
und diesmal im Vergleich zu anderen Léndern — darum, welche Begriffe ak-
zeptabel sind und welche nicht. Dabei stehen sich inhaltlich zwei Positionen
gegeniiber. Ein Teil der Gruppe, u.a. Marei, will gingige Worte wie ,,Neger*
von den in ihnen enthaltenen Bewertungen trennen und weiter verwenden. Da-
bei betonen sie, dass die Assoziationen zu diesen Begriffen von individuellen
Priferenzen abhingig sind. Andere, wie Inge und Rita, plddieren fiir Vorsicht
bei der Begriffswahl. Sie streichen heraus, dass Worter durch historische Er-
eignisse eine Bedeutung gewinnen konnen, iiber die man nicht hinweggehen
kann.

Zugleich schwankt die Debatte zwischen der Ver- und Entschirfung norma-
tiver Anspriiche. Ich beginne die Analyse mitten in der Diskussion an dem
Punkt, an dem der erste Vergleich mit einem anderen Land auftaucht. Inge fin-
det, dass ,,Schwarzfahren im Russischen weniger diskriminierend ausge-
driickt wird als im Deutschen.

Inge: Fiir mich [...] spielt's immer wieder 'ne Rolle, welche Begriffe ich benutze. Und je mehr

ich mit Menschen, die andere Sprachen sprechen, zu tun habe, desto mehr mache ich mir ei-

gentlich auch Gedanken dariiber. Vielleicht nur ein Beispiel: dieses sehr oft zitierte

SCHWARZfahren. Warum muss das so heiflen? Im Russischen heifit es zum Beispiel ,Jechat

sajzem‘. Das heif3it dort: ,als Hase... /

Gisela: / Die armen Tiere. [lacht]

Inge: ... als Kaninchen fahren® ja // und...

Elli: // Das ist Kaninchendiskriminierung.

Me: [Geldchter]

Inge: Aber es es hat fiir mich trotzdem noch eher n anders lustigen Anschein als es den bei uns

hat (P25: 2104).

Am Ende einer eineinhalbstiindigen Diskussion findet die Gruppe ein ernst-
haftes Pladoyer fiir humorvolle Stigmatisierung nur noch witzig. Die sprachli-
chen Normen, die ohnehin umstritten sind, erscheinen lidcherlich, wenn Gisela
die armen Tiere bedauert und Elli sich gegen Kaninchendiskriminierung aus-
spricht. In 4.2.4.3.2 hatte ich gezeigt, dass Heiterkeit ein Ausdruck davon sein
kann, dass die antirassistisch Engagierten voriibergehend ihre normative
Orientierung aufler Kraft setzen. Das ist auch hier der Fall. Wihrend Elli und
Gisela hohe normative Anspriiche abwehren, verwischen sie wesentliche
Unterschiede zwischen zwei verschiedenen Arten von Scherzhaftigkeit. ,,Als
Hase fahren* bietet beiden Seiten, den Stigmatisierenden
ebenso wie den Stigmatisierten, Identifikationsmoglichkeiten. In ,,Kaninchen-
diskriminierung® ist hingegen eine Analogie enthalten, die (a) die Spezifik von
Rassismus, der sich symbolisch gegen Menschen richtet, leugnet, (b) die Dis-
kriminierten mitleidsvoll als ,,arm* bezeichnet und dabei (c) die Ernsthaftigkeit
des antidiskriminierenden Anliegens verkennt. Ahnlich wie der SpaB an den
RassistInnenrollen hat dieses Vergniigen zur Voraussetzung, dass niemand in



Normatives Engagement? 315

der Gruppe ernstlich Anstof} an rassistischer Farbsymbolik nimmt.

Inge kann sich dem allgemeinen Vergniigen denn auch nicht anschlieen
und pladiert erneut dafiir, diskriminierende Begriffe nicht zu verwenden —
diesmal mit Verweis auf den deutschen Faschismus und die USA.

Inge: Aber es hat fiir mich trotzdem noch eher 'n anders lustigen Anschein als es den bei uns
hat. [...] Und ich finde, wenn wir so oberfldchlich mit diesen Wortern umgehen, diskriminieren
und beleidigen wir andere Menschen, und sicher wird es uns nicht gelingen, in jedem Fall so zu
sprechen, dass es einen anderen nicht beleidigt. [...] Aber jeden Tag dariiber nachzudenken und
bewusst zu versuchen, all das was ich WEISS, was andere beleidigt, nicht zu benutzen. Und je
mehr ich dariiber nachdenke, um so mehr Worter benutze ich NICHT, von denen ich weil3,
dass sie andere diskriminieren. Und das Wort ,Neger*, das muss ich einfach jetzt noch sagen:
Es IST fiir mich beleidigend, genauso wie ich bestimmte Worter, die im Deutschen in der Zeit
des Faschismus benutzt wurden und die von mir aus erst in der Zeit des Faschismus eine nega-
tive Bedeutung erlangt haben und vorher vielleicht normale Worter waren, aber diese Worter
benutz ich einfach nicht. Ich benutze sie nicht, weil mehrere Jahrzehnte auf der Welt was pas-
siert ist, und weil diese Worter IMMER daran erinnern. Und genauso ist fiir mich das Wort
,Neger‘. ,Nigger* ist in Amerika ein Schimpfwort, ein tibles Schimpfwort, und deshalb kann
ich nicht verstehen, dass ich hier jemanden so bezeichne, auch wenn jetzt fiinf andere Deutsche
sagen: ,Ja, ich hab das nicht gewusst* oder: ,Das ist mir egal, was das in Amerika ist.* Aber fiir
DIESEN Menschen ist das nicht egal, der so bezeichnet wird (P25: 2137).

Inge setzt dem Nachlassen der antirassistischen Selbstkontrolle einen Appell
an die personliche Moral entgegen. Durch den expliziten Bezug auf den Natio-
nalsozialismus verleiht sie ihrem Anspruch moralisches Gewicht. Das wird
auch in dem Bild, das sie verwendet, deutlich: Die fiinf Deutschen erscheinen
als klassische Mitldufer, die sich auf ihr Nichtwissen berufen, oder denen alles,
was sie nicht unmittelbar betrifft, egal ist. Dieser Einstellung will Inge die
Wiirde des Menschen gegeniiberstellen. Die Gleichgiiltigkeit gegeniiber Dis-
kriminierung, die aus einigen der vorausgegangenen Diskussionsbeitrige
sprach, kann sie nicht akzeptieren.

Eine solche Verschirfung normativer Anspriiche ruft Widerspruch hervor.
Doris stellt in Frage, dass sich die Betroffenen immer von ,,Neger angegriffen
fiihlen (P25: 2161ff). Marei hilt fest, dass der Bezug zu Wortern ein personli-
cher sei. Dann will sie eine neue Proposition einfithren, bei der sie jedoch so-
fort unterbrochen wird:

Marei: / Ich denke, jeder hat so ein paar Worter, (die er positioniert), aber ich denke, das ist

sehr personlich, und das ist fiir jede(n) anders, und ich hab doch etwas dagegen, dass man Wor-

ter, die eigentlich — Ein Jude ist ein Jude. Ein Katholike ist ein Katholike. Ein Neger ist ein

Neger./ Und ich hab einfach was dagegen...

Inge: [energisch] / [(): hmm] Aber ein Neger ist doch keine Nationalitét // entschuldige mal bit-

te und keine Religion.

(: // nee [ab hier reden immer zwei unverstdndlich parallel, A.W.]

Rita: (Ein Jude das ist auch so ne) Sache.

Marei: (Ein Jude) ist auch keine Nationalitit.

(): [parallel] ja eben wenn die immer dauernd (......... )

Inge: Sondern?

Marei: is ne Religion.

Inge: 'n Jude und 'n Christ is ne Religion (P25: 2172ff).

Bezug zum
deutschen
Faschismus



Tabubruch

Reproduktion
von Essen-
zialismen

316 Habituelle Ubereinstimmung und Distinktion

Noch bevor Marei ihre Proposition ausfiihren kann, erldutert sie sie an Beispie-
len: ,,Ein Jude ist ein Jude. Ein Katholik ist ein Katholik. Ein Neger ist ein Ne-
ger®. Sie wird sofort von mehreren unterbrochen, die nebeneinander her spre-
chen, sich dann aber relativ schnell darauf einigen, dass die umstrittene Kate-
gorie ,,Neger* in diesen Zusammenhang nicht passe, weil es sich nicht um eine
Religion handele.

Marei wird haufig unterbrochen, allerdings selten so schnell und von meh-
reren gleichzeitig. Auch ist nicht ganz einleuchtend, warum ein einfacher Ein-
ordnungsfehler soviel Engagement in der Gruppe hervorrufen sollte. Ich ver-
mute, dass Mareis Auﬁerung ,Ein Jude ist ein Jude* Tabus bricht™* und die
Gruppe deshalb so deutlich reagiert. Im Singular erinnert ,.ein Jude* an NS-
Formulierungen mit ,,.Der Jude“. Es ist nicht geraten, diese Formulierung zu
gebrauchen, v.a. wenn dann noch Behauptungen dariiber angestellt werden,
wie ein Jude ,,ist“. Dadurch, dass Marei ,,Juden in einem Atemzug mit ,,Ne-
gern” nennt, stellt sie Rassismus gegeniiber Schwarzen in einen Zusammen-
hang mit Antisemitismus und damit auch mit dem Nationalsozialismus. Auch
dies ist in Deutschland uniiblich: Zum einen geht die Konvention dahin, den
nationalsozialistischen Rassismus als mit der Stunde Null beendet zu betrach-
ten, was sich an der begrifflichen Differenzierung ,,Ausldanderfeindlichkeit*
zeigt. Zum anderen sind Vergleiche der Shoa mit anderen kollektiven Verbre-
chen unerwiinscht, weil sie hidufig dazu dienen, die nationalsozialistischen Ge-
nozide zu verharmlosen.

Im Versuch, den Tabubruch zu neutralisieren, widersprechen die anderen
Gruppenmitglieder Marei nicht direkt, sondern sie unterbrechen sie und schla-
gen neue — essenzialistische — Schablonen vor. Zum Beispiel wendet sich Inge
nicht gegen die in Mareis AuBerung enthaltenen Homogenisierungen, sondern
gegen die falsche Einordnung von ,,Neger unter Nationalitdt (Jude) und Reli-
gion (Katholik). Dann einigt sich die Gruppe darauf, dass ,,ein Jude* keine Na-
tionalitit, sondern eine Religion sei. Damit stellt sie die iibliche Trennung zwi-
schen ,,Rassismus gegen Schwarze* und ,,Antisemitismus® wieder her. Dass
viele JiidInnen unabhingig von ihrer Religiositidt erst durch antisemitische
Konstruktionen zu ,,Juden* gemacht werden, kommt in der neuen Rahmung
des Problems nicht vor.

Nun setzt Marei ihre unterbrochene Proposition fort, wobei sie diesmal als
Beispiele fiir Begriffe mit moglicher negativer Bedeutung Katholik und Deut-
scher wihlt. ,,Juden‘ und damit das Thema Nationalsozialismus verschwinden
voriibergehend aus dem Diskurs der Gruppe, werden aber nach einer Weile
von Sigrid erneut eingefiihrt.

94 Marei ist Migrantln und kommt aus einem wihrend des Nationalsozialismus von Deutschland
besetzten Land. Wahrscheinlich hat sie nicht Teil an diesen Tabus. Aus ihren sonstigen Auferun-
gen geht hervor, dass sie ,.deutscher Uberempfindlichkeit* skeptisch gegeniibersteht und die Tabus
moglicherweise bewusst bricht, um zu einer offenen Auseinandersetzung anzuregen.



Normatives Engagement? 317

Sigrid: // Aber an der Stelle mochte ich jetzt doch noch mal bemerken, dass das auch damit zu-
sammenhingt, dass wir Deutsche sind, [Me: ja hm] und dass wir ne ganz bestimmte Geschichte
haben, und dass wir deshalb also die Geschichte von [Herkunftsland Marei] is 'ne andere. [Zu-
stimmung von Marei und Gisela] Da gab's auch Rassismus und das war 'ne Kolonialmacht und
alles. Aber letztlich sind wir als Deutsche, auch wenn das mit ,m Faschismus schon — also je-
denfalls [die] Zeit des Nationalsozialismus bis fiinfundvierzig ist vorbei. Das ist vorbei. [Inge:
der Faschismus noch nicht.] Es gibt's ja immer weiter. Nee, der lebt weiter. Aber trotzdem ha-
ben wir da als Deutsche 'ne besondre — also ich kann jetzt nur von mir sprechen, ich bin da ge-
préigt und bin an der Stelle vielleicht auch sogar tibersensibel. Also, ich find den Begriff ,Ne-
ger* auch nicht gut und gebrauch den auch nicht, aber trotzdem denk ich, dass wir, gerade als

Deutsche, zwar einerseits verpflichtet sind, da besonders aufmerksam zu sein, aber wenn das

andern Volkern oder Menschen ausm andern Land, die eben diese Geschichte nicht haben,

nicht so geht, dann diirfen wir als Deutsche jetzt auch nicht immer so mit dem erhobenen Zei-

gefinger da stehen und sagen: ,Ihr diirft das aber nicht machen. Also dann sollten wir erst mal

bei uns anfangen, wiird ich sagen (P25: 2236ff).
Die Umwege und Entschuldigungen, die Sigrid braucht, um auf den Punkt zu
kommen, vermitteln ein Gefiihl dafiir, wie belastet das Thema ist. Sie versucht,
die historischen Fakten korrekt zu benennen. Dann etabliert sie Distanz zum
Nationalsozialismus. Sie beugt moglichen Einwénden vor, indem sie sich
selbst der Ubersensibilitit bezichtigt, und sie achtet auf die Begriffe, die sie
wihlt (z.B. korrigiert sie ,,Volker” durch ,,Menschen aus anderen Lindern®).
Letztendlich geht ihr eigentliches Anliegen in diesen Vorbereitungen unter.
Auf die allgemeine These am Anfang, dass ,,das* damit zusammenhingt, dass
wir Deutsche sind, folgen drei in sich ambivalente Propositionen, bevor sie auf
ihre eigentliche Aussage zu sprechen kommt, die in sich wieder abwigend ges-
taltet ist: Zwar seien wir als Deutsche zu besonderer Aufmerksamkeit ver-
pflichtet, aber wir sollten auch nicht auf Menschen aus Lindern mit einer an-
deren Geschichte mit dem erhobenen Zeigefinger zeigen, sondern erst bei uns
selbst anfangen. Bei der Betrachtung der nachfolgenden Diskussion wird deut-
lich, dass die Gruppe ihr Anliegen nur teilweise verstanden hat.

In der Sequenz ,,Worter” versuchen Inge und Sigrid, die historische und
kollektive Dimension des Problems Rassismus auch in ihren mikrosozialen
Transaktionen zu beriicksichtigen. Nachdem Inges Erzédhlung iiber positive Al-
ternativen in anderen Lindern von der Gruppe abgebiigelt wurde, verleiht sie
ihrer Uberzeugung durch den Verweis auf die historische Verantwortung
Deutschlands Gewicht. Da in der Gruppe im Prinzip anerkannt ist, dass man
iiber den deutschen Faschismus nicht einfach hinweggehen kann, ist der Ver-
weis auf die Verantwortung Deutschlands ein gutes Beispiel fiir ihr Anliegen.
Zugleich riihrt sie an ein hochtabuisiertes Thema — die symbolische Verant-
wortung fiir Volkermorde — und sie verleiht ihrem Argument ein moralisches
Gewicht, das massive Normalisierungsbemiihungen in der Gruppe hervorruft.
So gelingt es den beiden kaum, die Mehrheitsmeinung in der Gruppe zu
durchbrechen, und die Diskussion oszilliert immer wieder zwischen hohen An-
spriichen und deren Abwiegelung.

Das Bemiihen um Normalisierung wirkt auf die Diskussion insgesamt ent-
differenzierend und ermuntert zur Reproduktion rassismusrelevanter Diskurse.
Zum Beispiel hat Sigrid gespiirt, dass Marei in der Diskussion einen schweren

Belastetheit
des Themas

Schwanken
zwischen An-
spruch

und Nor-
malisierung

Rassismus-
relevantes in
Sigrids Re-
debeitrag



Entlastung
Deutsch-
lands

318 Habituelle Ubereinstimmung und Distinktion

Stand hat. AuBlerdem ist ihr wohl aufgefallen, dass die Auseinandersetzung mit
Mareis provokanten Thesen die Gruppe daran hindert, vor der eigenen Tiir zu
kehren. Indem sie diese berechtigten Bedenken mit der ,,Zuriickhaltungsregel*
begriindet, die die Uberlebenden der Volkermorde vor antisemitischen AuBe-
rungen schiitzen soll, wirft Sigrid aber Apfel und Birnen in einen Topf. Marei
ist kein schutzbediirftiges Opfer, sondern als Person der Kontroverse durchaus
gewachsen. Auflerdem ist sie weils, EU-Biirgerin und kommt aus einem rassis-
tisch strukturierten Land, das eine Kolonialmacht war. Was ihre objektive Po-
sition im sozialen Raum angeht, wurde Mareis Herkunftsland zwar im zweiten
Weltkrieg von Deutschland iiberfallen. In Bezug auf das Thema ,,Rassismus*
gibt es aber keinen Grund, Marei zu schonen oder gar als ,,Opfer Deutsch-
lands* zu konstruieren. Im Versuch, normative Anspriiche, die sich auf die ei-
gene Gruppe richten, abzuwehren, wird einerseits gezeigt, dass die Defizite der
Gruppe im Vergleich zu anderen nicht besonders gravierend erscheinen. Ande-
rerseits erklédren sich die rassistisch Dominanten selbst zu Opfern.

Normalisierung

Durch Sigrids Redebeitrag hat sich der normative Druck so sehr erhoht, dass
die beiden Nachrednerinnen das Bediirfnis haben, ihre vorherigen AuBerungen
zu ergédnzen oder zu relativieren. Marei hilt fest, dass sie auch nie ,,Neger sa-
gen wiirde (P25: 2267f). Inge setzt mehrmals an, bis sie zum Zug kommt.
Inge: Ich wollte nur sagen, dass ich glaube, dass das tiberhaupt nichts typisches Deutsches ist.
Ich hab nur das Beispiel vom Faschismus angefiigt, weil ich sagen wollte, dass ich in meiner
Muttersprache bestimmte Worter nicht benutze, die aus dieser Zeit belastet sind. Ich halte das
fiir tiberhaupt kein typisches deutsches Problem (P25: 2289ff).
Inge hat also Sigrids Hinweis auf die historische Einbettung von sprachlichen
Sensibilititen so verstanden, dass nur Deutschland solche abwertenden Begrif-
fe kenne. Schon der einfache Verweis auf den deutschen Faschismus ruft bei
ihr den Eindruck hervor, Deutschland solle als besonders schlecht dargestellt
werden. Das kann Inge nicht stehen lassen, so dass sie nun genau das tut, wo-
vor Sigrid warnen wollte. Sie wendet ihren Zeigefinger ausfiihrlich auf andere
Linder an.

Inge: In Bulgarien [...], in Jugoslawien oder in dhnlichen Lindern [...] gibt es ein ganz typi-
sches Schimpfwort und das heifit ,ziganska rabota‘ und das heiflt ,Zigeunerarbeit‘. Alle
schmutzige Arbeit, die ich nicht machen will, ist eine ziganska rabota. Und das ist ein GE-
NAUSO rassistisch geprigtes Wort, was die Leute UBERHAUPT nicht so empfinden. Wenn
ich das also einem Bulgaren sage, was er jetzt gerade gedufert hat, dann guckt der mich fas-
sungslos an und sagt, da ist bei ihm iiberhaupt rassistisch nichts abgelaufen im Kopf bewusst.
Und es ist FURCHTERlIich rassistisch. Und ich bin ganz fest davon iiberzeugt: In jeder Spra-
che kann ich dir Beispiele nennen [...], die so fiirchterlich diskriminierend sind (P25: 2295ff).

Inges Versuch, Deutschland von imaginierten Vorwiirfen zu entlasten, wirkt
sich so aus, dass die Fehler anderer Lander aufgezihlt werden, und dass alle
Liander als gleich erscheinen. Daraufhin stellt Marei klar, dass niemand be-



Normatives Engagement? 319

hauptet hat, nur Deutschland kenne rassistische Begriffe. Allerdings sei ,,diese
Empfindlichkeit fiir solche rassistischen Worter typisch deutsch (P25: 2316f).

Auch gegen diese These verwahrt sich Inge. Sie betont, dass ,.ein Rom, ein
Zigeuner, der dieses Wort hort, genauso empfinden [wird], wie ein Neger, der
das Wort ,Neger® hort™ (P25: 2320ff). Jetzt wird deutlich, dass Inge v.a. des-
halb mit anderen Lindern vergleicht, weil sie zeigen will, dass alle Menschen
iiberall diskriminieren und unter Diskriminierung leiden. Sigrids und Mareis
Versuch, die deutsche Geschichte und ihre Folgen zu benennen, geht an ihrem
Anliegen vorbei.

Direkt im Anschluss an Inges AuBerung versucht Udo erneut, das Missver-
stindnis aufzukldren. Er tibernimmt das Beispiel von Inge, stellt aber diesmal
den Zigeuner als Diskriminierenden dar.

Udo: Ja, nee, darum geht's doch nicht. Es geht doch darum, dass vielleicht dann 'n Zigeuner

wieder Worter gebraucht, auch unbewusst gebraucht, wo sich jemand anders angegriffen

[Gisela: Na sicher] fiihlt, und den juckt das auch nicht, also denjenigen, der das Wort benutzt.

Gisela: Und dass wir driiber nachdenken.

Udo: Ja eben.

Inge: Das ist ja schlimm. Dann muss er genauso driiber nachdenken.

Gisela: Ja, ich denke, wir sollten alle dariiber nachdenken (P25: 2328).

Wihrend Sigrid versucht hatte, historische Besonderheiten und die strukturelle
Ungleichheit zwischen der Mehrheit der Gruppe und Marei als Migrantin zu
erfassen, wechselt die Diskussion nun beliebig zwischen Dominanten und
Dominierten. Die Gruppe ist sich wieder einig: Alle diskriminieren, und alle
sollten dariiber nachdenken. Udo setzt noch einmal nach: Er legt Sigrid in den
Mund, dass man allen selbst iiberlassen muss, ob sie etwas als schlimm emp-
finden. Damit kehrt er zu Doris These zuriick, dass man am betroffenen Indi-
viduum ansetzen miisse, wenn man entscheiden wolle, ob ein Begriff diskri-
minierend sei.

Das einfache Erwihnen der besonderen Rolle Deutschlands geniigt, um eine
iibermichtige Tateridentifikation wach zu rufen, die dann sofort wieder Nor-
malisierungsbemiithungen zum Opfer féllt. Diese Abwehr einer symbolischen
Identifikation mit rassistischer Titerschaft wird durch die Nivellierung von
Unterschieden erreicht, so dass sich Opfer und Titer dhnlicher werden. Begrif-
fe, die in einem spezifischen historischen Kontext kollektiv ausgrenzen, er-
scheinen dann als individuelle Kriankungserfahrungen und kénnen so als all-
gemein menschliche Unzuldnglichkeit normalisiert werden. Trotz der erhebli-
chen Unterschiede ist Inges und Udos Redebeitridgen gemeinsam, dass sie ent-
differenzierend wirken. Durch die Normalisierung des Problems entschérft die
Gruppe den normativen Druck, den die Appelle an die individuelle — und be-
sondere — Verantwortung ausgelost haben.

Zum Opfer werden

Eine weitere Methode, normativen Druck abzumildern, ist sowohl im Verhilt-

Entlastung
der Domi-
nanten

Abwehr der
historischen
Besonderheit



Beispiel zur
Auseinan-
dersetzung
mit dem
Nationalso-
zialismus

320 Habituelle Ubereinstimmung und Distinktion

nis zu Rassismus als auch in der Auseinandersetzung mit den nationalsozialis-
tischen Volkermorden zu beobachten. In der Sequenz ,,Worter* deutet sie sich
dadurch an, dass der Rom, der von diskriminierenden Begriffen angegriffen
wird, unversehens selbst als rassistisch phantasiert wurde. Meist zielt die Ent-
lastung von normativen Anspriichen jedoch in die andere Richtung: Die Do-
minanten identifizieren sich mit den Opfern bzw. setzen negative Erfahrungen,
die sie selbst gemacht haben, mit kollektiver rassistischer Gewalt gleich.

Zum Beispiel dienten die Reflexionstage der Selbstreflexion und die meis-
ten Gruppen schlossen sich diesem Anliegen an. Dennoch tendierten sie in den
Diskussionen und bei Entscheidungen, die nicht explizit getroffen wurden, da-
zu, die eigene Betroffenheit von einer Vielzahl unterschiedlichster Ubergriffe
herauszustreichen. In der stadtpolitischen Gruppe verweist Gisela einmal dar-
auf, dass ,,vor allen Dingen fiir uns Frauen* die Situation nicht so eindeutig sei,
weil ,,wir werden stdndig [...] selbst diskriminiert. Das is also immer présent™
(P25: 405f). Rassendiskriminierung und Frauendiskriminierung dhnelten sich.
Dann kommt sie darauf zu sprechen, dass ,,was einem hier in Europa nicht so
stark passiert: IN Afrika ist das mehr ein Thema
oder in andern Kontinenten oder so, dass man als Européder oder Européerin
auch diskriminiert wird. [...] Aber das is vielleicht hier nicht so. Aber hier is
halt eben Frauendiskriminierung und Rassen- sehr eng miteinander [verkniipft,
A W.]*“ (P25: 431ff). Die Identifikation mit den Opfern verschleiert die Zuge-
horigkeit der Sprecherin zur privilegierten Gruppe. Dadurch, dass Gisela von
Machtasymmetrien absieht, kann sie verschiedene Kontexte so weitgehend
gleichsetzen, dass Diskriminierungen (iiberwiegend wohl eher Ressentiments)
gegeniiber den nach wie vor privilegierten ehemaligen Kolonialherren in Afri-
ka als vergleichbar mit Rassismus gegeniiber schwarzen Fliichtlingen in
Deutschland erscheinen.’> Nun wiire es eher erstaunlich, wenn sich irgendeine
Gruppe freiwillig mit etwas auseinander setzen wiirde, das unangenehm ist und
eventuell zu Selbstkritik oder gar Beschamung fiihren konnte. Einige Teilneh-
mende benennen ihre Sorge, sich vor ihren Kolleglnnen zu blamieren (u.a.
Udo P28: 1608ff). Auffallend ist jedoch die Diskrepanz zwischen der starken
normativen Orientierung, also dem erklidrten Wunsch nach Selbstreflexion,96
und der Neigung vieler, sich selbst als Opfer zu sehen.

Auch hier verschirft sich das allgemeine Problem durch die Auseinander-
setzung mit den deutschen Volkermorden. In der Trainergruppe hatte Jon be-
tont, dass er bei Spriichen gegen Schwule nicht immer einschreite. In der Dis-
kussion dariiber, ob sich ein Pddagoge immer fiir Minderheiten einsetzen soll-
te, zog Karsten den Vergleich mit ,,den Juden* (P33: 1767ff), riickte also Jons
Weghoren beim homosexistischen Spruch eines Jugendlichen in die Néhe des

95 Man beachte, dass Gisela von ,,EuropéerInnen” und nicht von Weillen spricht, wodurch die
Konflikte in Afrika als Konflikte zwischen Kontinenten, aber nicht als koloniale Konflikte zwi-
schen weiflen EuropiderInnen und rassistisch konstruierten Gruppen erscheinen.

96 Zum Beispiel wurde in der Feedbackrunde am Ende des Reflexionstags bedauert, dass die
stadtpolitische Gruppe nicht dazu kam, sich selbst zu reflektieren.



Normatives Engagement? 321

Wegschauens beim Volkermord. Zu diesem Zeitpunkt geht niemand auf Kars-
tens polemischen Vergleich ein. Vermutlich empfindet er selbst das Bediirfnis,
sich zu erkldren, denn er kommt spéter noch einmal auf das Thema zuriick. Er
erklirt, dass alle Menschen in irgendeiner Hinsicht in der Minderheit seien,
und dass das Veranlassung genug sein sollte, Diskriminierung als ,,Verletzung
[...] auf mer anderen Ebene® (P33: 2299) zu empfinden. Zwischen Jons Hal-
tung und seiner bestehe nur ein gradueller Unterschied, denn:

Karsten: Das ist doch auch unsere Geschichte, was mit den Juden passiert ist in Deutschland ist
doch auch 'ne Verletzung, die [in] unserer Generation FORTwirkt. Und das ist doch auch n
Motiv fiir... /

Jon: / Ja, wenn du das annimmst. Also muss ja nicht [Karsten: doch] Es gibt Leute, junge Leute

[die sagen: A.W.] ,Das trifft mich gar nich.‘ [Karsten: ja] Und es is in Ordnung fiir MICH ja.

Karsten: Gut also // ich, o.k. ich kann dazu nich den Mund ne. //

Jon: // Ich muss ja nich fiir alles (verteidigen) // sozusagen / aber...

Karsten: / Nein, aber ich will meinen Mund nich halten dazu.

Jon: No, [das] muss nich sein. Es gibt Dinge, wo ich meinen Mund aufmache. Es gibt Dinge,

wo ich meinen Mund einfach. Es ist fiir mich nich wichtig (P33: 2318ff).

Karsten formuliert ,,was mit den Juden passiert ist* passivisch und umschreibt
es euphemistisch. Das sei ,,auch 'ne Verletzung die [in] unserer Generation
FORTwirkt“, d.h. auch hier nennt Karsten wieder hdchst verschiedene Verlet-
zungen, nimlich den Volkermord an den Juden und die sekundére Verletztheit
der Titerkinder in einem Atemzug. Auf der Grundlage dieser etwas erzwunge-
nen Konstruktion von gemeinsamer Verletzung lidsst sich dann eine absolute
Anforderung an alle ableiten, im eigenen Interesse ,,den Mund nicht zu hal-
ten*. Dieser Anspruch wird zuerst unbedingt formuliert: Karsten kann den
Mund nicht halten. Angesichts von Jons Insistieren auf der freien Entschei-
dung relativiert Karsten seine Aussage dann doch noch und stellt fest, dass er
den Mund nicht halten will.

Jon hilt diesem zugespitzten moralischen Anspruch entgegen, dass es junge
Leute giibe, die das gar nicht trife, und dass er das in Ordnung finde. Er miisse
nicht alles verteidigen. Es gibe Dinge, bei denen er seinen Mund aufmache.
Den gegenteiligen Satz spricht er allerdings lieber nicht zu Ende aus. Trotz
Karstens absolutem moralischem Verdikt — dem Vergleich mit dem Volker-
mord — hilt Jon an seiner liberalen Haltung fest: Er will sich in seinem Alltag —
und bei einer deutlich anderen Art von Diskriminierung — von Mal zu Mal ent-
scheiden, ob er interveniert.

Fazit

Ein Vergleich von Karstens Haltung mit der von Inge macht deutlich, dass der
Bezug zum deutschen Faschismus dafiir genutzt werden kann, kollektive Wer-
te und eine bedingungslose Solidaritit mit den Dominierten zu etablieren. Fiir
Karsten ist ein ,,dummer Spruch® ebenso wenig hinnehmbar wie fiir Inge die
Krinkung eines Menschen. Auch in der feministischen Gruppe erleichtert die

Moralisch
polarisierte
Haltung

Indivi-
dualistisch
liberale
Haltung



Objektive
Individuali-
sierung

Individua-
lisierung als
klassenspezi-
fisches Deu-
tungsmuster

322 Habituelle Ubereinstimmung und Distinktion

Gleichsetzung von Rassismus und Sexismus die Biindnisbildung zwischen den
rassistisch dominanten und dominierten Mitgliedern der Gruppe. Andererseits
wenden sich die hohen normativen Anspriiche gegen die antirassistisch Enga-
gierten selbst. Als Sigrid ausbuchstabiert, dass die deutsche Geschichte auch
Verantwortung mit sich bringt, ist Inge die Erste, die das als ungerechtfertigte
Anschuldigung interpretiert. Deshalb neigen die antirassistisch Engagierten
dazu, die eigenen Anspriiche, nachdem sie sie aufgestellt haben, wieder zu ni-
vellieren. Sie verwischen alle Unterschiede zwischen objektiv Dominanten und
Dominierten und phantasieren sich selbst als Opfer.

Diese ,,Doppelmoral der Herrschenden‘ hat eine objektive Grundlage: Wih-
rend es in der Logik moralisch-kultureller Distinktion liegt, die Maf3stibe zu-
zuspitzen und die Anspriiche hochzuschrauben, kann kaum erwartet werden,
dass die Dominanten gegeniiber sich selbst genauso streng verfahren wie ge-
geniiber anderen. Sie miissen dann jedoch erhebliche Energien darauf verwen-
den, die Position der doppelt kulturell Uberlegenen aufrecht zu erhalten und
Vorkehrungen dagegen zu treffen, dass der hohe Anspruch, den sie etabliert
haben, nicht unversehens auf sie selbst angewandt wird. Wenn die moralische
Emporung unterschiedslos alles trifft, muss auch der Hang zur Selbstentlas-
tung iiberhand nehmen.

6.3 Individualisierter Habitus

Die Beck'sche Individualisierungsthese beschreibt aus der Vogelperspektive,
dass sich die Chancen und Risiken, denen das Individuum ausgesetzt ist, plura-
lisiert haben, dass die Individuen aber nicht nur freigesetzt werden und traditi-
onale Sicherheiten verlieren, sondern in neue ,.institutionenabhdngige Kon-
trollstruktur[en] (Beck 1986: 210) eingebunden sind.

,Die freigesetzten Individuen werden arbeitsmarktabhéngig und deshalb bildungsabhingig,
konsumabhingig, abhidngig von sozialrechtlichen Regelungen und Versorgungen, von Ver-
kehrsplanungen, Konsumangeboten, Moglichkeiten und Moden in der medizinischen, psycho-
logischen und piadagogischen Beratung und Betreuung® (Beck 1986: 210).
Der zweite Teil der These wird in seiner euphorischen Rezeption meist unter-
schlagen. Das auch deshalb, weil sich Becks Betrachtung objektiver Lebens-
lagen fast selbstlidufig in die Selbstwahrnehmung von individualisierten Milie-
us iibersetzt. Da in diesen kollektive Abhingigkeiten als individuelles Versa-
gen wahrgenommen werden, erscheint die Freisetzungsdimension fiir die Sub-
jekte als zentrales Moment von Individualisierung.

Wie Beck selbst betont, muss die objektive Lebenslage jedoch vom subjek-
tiven Bewusstsein und der Identitit unterschieden werden (1986: 207). Wenn
Menschen sich und die Welt als individualisiert ansehen, wenn z.B. ihre sozia-
le Lage mit ihren individuellen Verdiensten erkldren, sollte man das nicht un-
hinterfragt als korrekte Beschreibung ihrer objektiven Lebenslage iiber-
nehmen. Vielmehr handelt es sich um klassenspezifische ,,Deutungsmuster so-



Individualisierter Habitus 323

zialer Realitdt, die ihrerseits subjektive Anschauungen generieren, selbst aber
das Produkt objektiver Klassenlagen sind* (Eder 1990: 196). Dabei sind indi-
vidualisierte Deutungsmuster weniger verbreitet als objektive Individualisie-
rungsprozesse. Sie beschrinken sich auf die Klassenfraktionen oder Milieus,
deren objektiver Position im sozialen Raum sie entgegen kommen (vgl. Kopp-
etsch und Burkart 1999). Am Thema ,,Soziale Ungleichheit™ wird die Klas-
senspezifik individualistischer Deutungsmuster der sozialen Welt besonders
offensichtlich. Vor allem die herrschenden Klassen stehen vor dem Problem,

,.die diesem Ideal der Gleichheit nicht entsprechende Realitit zu erkldren. Es entstehen (...)

Theorien sozialer Ungleichheit, die diese Abweichungen ,erkliren‘. Die Deutungsmuster

sozialer Ungleichheit variieren mit den objektiven Bedingungen, von denen aus soziale Klas-

sen ihre eigene Position und die der jeweils anderen sehen (Eder 1990: 196f).
Individualisierende Erkldrungen fiir soziale Ungleichheit kommen der Leis-
tungsorientierung der gebildeten Mittelschicht entgegen.

Dann gelten soziale Konflikte als Ergebnis individuellen Versagens. So
wird in der US-amerikanischen Gruppendominanztheorie immer wieder darauf
verwiesen, dass individualistische Werte Dominanz dadurch stiitzen, dass sie
die Folgen struktureller Ungleichheit ignorieren.

,»Whites' longstanding individualistic ideology asserts that all people of whatever color have

equal opportunity, and that it is up to the individual to work hard enough to succeed. This ide-

ology disadvantages blacks because they, by reason of their color, do, in fact, have less real

opportunity and cannot be expected, as individuals, to succeed as well as whites* (Sears 1988:

67).

Die mehrfach beschriebenen Defizitansitze sind z.B. ein Versuch, die Auswir-
ken struktureller Ungleichheit dem individuellen Versagen der Betroffenen zu-
zurechnen.

Auch die Theorien, in denen die gebildete Mittelschicht erklirt, warum es
Rassismen gibt, obwohl diese allgemein anerkannten Gleichheitsdiskursen wi-
dersprechen, geben Aufschluss iiber die objektive Position dieser Klasse im
sozialen Raum. So wird Rassismus mit den Entwicklungsdefiziten bestimmter
,.riickstiandiger Personen(-gruppen) erklért oder die Gruppen sind grundsitz-
lich im Zweifel, ob sie fiir allgemein geteilte Werte eintreten kdnnen und soll-
ten (6.3.1.2).

AuBerdem werden in individualistischer Perspektive Losungsvorschlige att-
raktiv, die personliche Kontakte und Verdnderung betonen (6.3.2.1). Demge-
geniiber konnen sich strukturbezogene Antworten auf sozialstrukturelle Prob-
lemlagen, wie z.B. Quotierungen, in den untersuchten Gruppen kaum durch-
setzen. Dies wire nicht weiter erstaunlich, wenn eine solche Einseitigkeit nicht
immer wieder erhebliche Probleme fiir die Handlungspraxis der Gruppen auf-
werfen wiirde. Im Folgenden werde ich die individualisierten Theorien und
Losungen, die die Gruppen entwickeln, nicht nur beschreiben, sondern vor al-
lem zeigen, dass diese auch dann aufrecht erhalten werden, wenn die Gruppe
selbst sie als unzuldnglich empfindet.

Individuali-
sierung legi-
timiert Do-
minanz

Indivi-
dualisierte
Theorien

Indivi-
dualisierte
Losungen



Unterschiede
zwischen den
Gruppen und
Vorschau

Rassismus
als Bildungs-
mangel

324 Habituelle Ubereinstimmung und Distinktion

Auch wenn es sich beim normativ individualistischen Habitus um ein klas-
senspezifisches Deutungsmuster sozialer Ungleichheit handelt, sind in der Art,
wie er sich in den von mir beobachteten Gruppen ausprigt, unterschiedliche
Tendenzen zu beobachten. Schon in den Themen, die sich die Gruppen fiir den
Reflexionstag aussuchen (vgl. Anhang), schldgt sich nieder, welchem Fliigel
der antirassistischen Bewegung sie angehoren. Die biirgerlich-humanistischen
Gruppen befassen sich zumindest in ihrer offiziellen Themenstellung damit,
wie sie mit Diskriminierung (Stadtpolitische Gruppe) und Voreingenommen-
heit (FliichtlingssozialarbeiterInnen) pidagogisch (Trainergruppe) umgehen
konnen. Die feministische Gruppe versucht, iiberhaupt erst eine Position im
Gewirr widerspriichlicher identitétspolitischer Anliegen zu finden, und die
linksradikale Gruppe konzentriert sich auf die strukturelle Frage, warum in ih-
rer Organisation Migrantlnnen unterrepriasentiert sind. Damit ist ein jeweils
unterschiedliches Verhiltnis zum normativ individualisierenden Habitus um-
rissen. In den biirgerlich-humanistischen Gruppen finden wir ihn ungebrochen
vor. Die feministische Gruppe versucht, sich gemeinsam mit den rassistisch
Dominierten identitétspolitisch zu organisieren, kann aber die Widerspriiche
dieser Position nicht auflosen und zieht sich daher ebenfalls auf individualisie-
rende Deutungen zuriick. Nur die linksradikale Gruppe setzt dem Mittel-
schichtshabitus einen kritischen Diskurs entgegen und wird damit zum Testfall
dafiir, inwieweit dieser Diskurs (und die ihm entsprechende politische Praxis)
die individualisierenden Momente im Habitus der gebildeten Mittelschicht in
Frage stellen kann.

6.3.1 Individualisierte Theorien

In diesem Kapitel schliet sich der Kreis zu den sozialpsychologischen Ras-
sismustheorien, die am Beginn dieser Arbeit kritisiert wurden (1.1.2). Wie
schon dort erwihnt, gleichen sie rassismusrelevanten Laiendiskursen bis aufs
Haar (Wetherell und Potter 1992). Rassismus erscheint einerseits als Problem
einer marginalen Minderheit — die nicht zufillig der Belehrung und Erziehung
bedarf. Andererseits werden rassistische Vorurteile mit allgemeinen kognitiven
Prozessen wie der Kategorienbildung konfundiert, so dass alle Menschen als
,.ein wenig rassistisch* gelten. Beide Uberlegungen sind in den hier untersuch-
ten Gruppen weit verbreitet.

6.3.1.1 Rassismus als Entwicklungsdefizit
Die feministische Gruppe beschiftigt sich intensiv mit der Frage, wie so viele

Menschen rassistischem Gedankengut anhingen konnen. Dabei werden rassis-
tische Handlungen mit Méngeln im Wissen oder der Personlichkeitsentwick-



Individualisierter Habitus 325

lung erklért. Anne betont z.B., dass die naiven Nachfragen ihrer Schiilerlnnen
auch Ausdruck dessen sind, dass sie

Anne: sachlich, auf'm Bildungsweg von mir was erfahren [wollen, A.W.]. Also ich mochte ih-
nen nicht immer GLEICH unterstellen, sie sind bose und antisemitisch [Lacht]. [...]Da ist... /
Zeynep: / Unwissenheit.

Anne: Unwissenheit, Naivitit, mangelnde Bildung. Und [die] Schulbildung IST da sehr man-

gelhaft.[...]

Sonja: / Selbst auf'm Gymnasium (P36: 7071f).

Sonja stellt fest, dass die Ausbildung und Bildung bei vielen Menschen ,,Anti-
semitismus oder Antijudaismus fordert, also eben nicht aufklirt und [...] Men-
schen auch nicht selbstbewusst macht und die dann auch nicht die Verantwor-
tung tragen‘ (P36: 1192).

Einige andere Gruppenmitglieder betonen demgegeniiber, dass es nicht an
intellektuellem Wissen mangele, sondern dass eine Kultur der Mitleidlosigkeit
Antisemitismus unterstiitze: ,,Dass Menschen das, was sie wissen, dass das
keine personliche Nédhe zu ihnen bekommt* (Erika, P36: 1217). Dorothea ver-
weist auf eine ,,Kultur und [...] Erziehung von grenzenloser Selbstverachtung
und Selbstverleugnung® (P36: 1237). Distanz und Abwehr seien Projektionen
der eigenen Zerrissenheit und des eigenen Selbsthasses.

Das heif3t nicht, dass sich die Gruppe in jeder Hinsicht einig ist. Anne wen-
det sich gegen die Pathologisierung von RassistInnen und verweist darauf, dass
es Menschen gebe, die mit sich im Reinen und selbstsicher seien und trotzdem
zutiefst antisemitisch (P36: 1254). Selbstfindung habe nichts mit der Frage zu
tun, ob jemand zum ,willigen Vollstrecker* geworden sei. Lisa findet Bil-
dungsmingel als Erkldrung nicht ausreichend: ,,Also es gibt die Mdglichkeit,
sich auseinander zu setzen, und ich kenne det auch von Menschen, die haben
keine Wahnsinnsschulbildung oder so. Die haben einfach nur das Herz aufm
rechten Fleck. Die spiiren wat. Die zucken zusammen an einer Stelle, wo ande-
re ziemlich kiihl mit umgehen* (P36: 1272). Dorothea tut den Schritt vom In-
dividuum zu seinem Umfeld: Sie verdanke einen grossen Teil ihrer Entwick-
lungsfortschritte dem Einfluss anderer Menschen und nicht sich selbst. Mit
diesen Erkldrungen konnte die Gruppe durchaus Recht haben. Damit wire den
Antirassistlnnen aber kaum geholfen, denn sie werfen erhebliche Probleme
auf, wenn man aus ihnen Handlungsoptionen ableiten will.

Zeynep: ICH leide unter ihrer Unwissenheit. Wie gehe ich mit dem um? Ich kann Mitleid mit
denjenigen haben. [...] Bei dieser Sendung [...], da war ein privilegierter Wissenschafter: [...]
,Ein Neger ist 'ne Kuriositit.* hat er gesagt. ,Zwei Neger sind* — sinngeméf — ,belustigend.
Aber DREI, da muss man die Tiir schlieBen.‘ Ich dachte, das ist nicht [...] moglich und er sel-
ber kommt auch aus noch aus Amerika, also ist [...] gar nicht Deutscher. [...] Wie kann ein
Mann, ein Wissenschaftler, der theoretisch an das gesamte Wissen rankommen kann, der kann
alle Biicher lesen, der kann sich informieren, wie kommt er zu diesem Weltbild?

Dorothea: Durch Selbstverachtung und Selbsthass.

Zeynep: Ja, wie geh ich damit um? [...] Ich seh diesen Menschen, ich seh sein Weltbild und
denke, ich konnte mit dem Mitleid haben, weil einen Menschen, der solche Moglichkeiten hat-
te und so ein Weltbild hat, den kann ich entweder verachten oder bemitleiden.

Sonja: Und was hilft dir weiter?

Zeynep: Ich kann sagen: ,Der ist ein Unterniveaumensch.‘ Aber das sind eben viele, ganz viele

Kultur der
Mitleid-
losigkeit

Gegen-
argumente

Hilflosigkeit



Rassismus als
Kategorie im
eigenen Kopf

Zunehmende
Indivi-
dualisierung

Interna-
lisierung als
Antwort auf

konzeptuelle
Unklarheit

326 Habituelle Ubereinstimmung und Distinktion

(P36: 1296).

Obwohl sie ein Beispiel dafiir bringt, dass Bildung rassistische AuBerungen
nicht verhindert, hilt Zeynep doch daran fest, dass es besonders unverstindlich
ist, wenn ,,ein Mann, ein Wissenschaftler, also jemand mit hohem Status und
mit ,,solchen Mdglichkeiten sich als ,,Unterniveaumensch entpuppt. Dadurch
wird zugleich die Hilflosigkeit deutlich, die das Modell ,,Rassismus als Ent-
wicklungsdefizit* hervorruft. Zeynep kann den Wissenschaftler verachten oder
bemitleiden. Die Rassistlnnen bleiben ,,ganz viele* und sie leidet weiter unter
deren ,,Unwissenheit”. Zwar konnte sie die Hoffnung hegen, dass sich Rassis-
tInnen vielleicht weiterbilden lassen. Wie im ersten Abschnitt dieses Kapitels
gezeigt, fithrt aber gerade die piddagogische Haltung zum Abbruch politischer
Auseinandersetzungen. Daher verschafft dieses Modell des Rassismus letztlich
nur die wenig trostliche Genugtuung, sich selbst als entwickelter darzustellen
als die Gegeniiber, die trotz aller Chancen, die sie hatten, ,,die eigene Zerris-
senheit nach au3en projizieren®.

AuBerdem stellen die meisten antirassistisch Engagierten die oben beschrie-
benen Entwicklungsmingel auch bei sich selbst fest:

Elli: Und was ich fiir MICH immer so denke: Ich fange auch an, zu sagen: ,Oh ja, die Rumaé-

nen‘ oder: ,DIE Iraker* oder: ,DIE Araber’, ja. [Irina: [Die, A.W.] gibt's ja gar nicht.] Und was

passiert da eigentlich in meinem Kopf? Weil ich weil ganz genau, wenn ich dann hingucke ins

Detail, stimmt das alles nicht mehr, ja. Und trotzdem kommt mir auch so was in [den] Kopf,

wenn ich mich aufrege tiber irgendwas, ne. Dass ich dann so meinen Frust irgendwo da rin ste-

cke, dass ich sage: ,Na die sind ja alle so.* Um mir selber so 'n Schema zu schaffen. Ja, also

[...] das sind auch so die Sachen, wo dann mein Mann sagt: ,Das sind deine rassistischen Zii-

ge.* Wo ich bei mir, wenn ich mich hinterfrage, selber weif3, das is Quatsch, was ich da erzih-

le, aber ich mach das trotzdem (P25: 492ff).

An diesem Statement ist auffillig, dass Elli zuvor durchaus auf gesellschaftli-
che Problemlagen zu sprechen kam. Sie hatte sich gefragt: ,,Was is 'n eigent-
lich Rassismus, wenn's keine Rassen gibt?* (P25: 459f). Dann spielte sie ver-
schiedene Modelle durch und kam zu dem Schluss, dass es eine ,,Diskriminie-
rung von Auslidndern® gebe: ,,Die gibt's auch politisch, gesellschaftlich, und
darum macht's das sicherlich auch einfacher, 'n Auslédnder [...] zu diskriminie-
ren. Ich denke, [...] vielleicht gibt's 'n Auslidnderismus [lachend] [...], was [es]
aber eigentlich nicht geben kann, weil's auch den Ausldnder nicht gibt. [...]
[Ich] krieg das eigentlich gar nicht klar* (P25: 468ff).

Sie lehnt die soziale Konstruktion ,,Ausldnder* oder ,,Rasse* ab, und folgert
daraus, dass ,,Auslidnderismus oder Rassismus keine geeigneten Begriffe fiir
ihr Anliegen seien. Dann verschiebt Elli das Problem, dessen gesellschaftliche
Bedeutung sie nicht einordnen kann, in die eigenmichtige Kategorienbildung
ihres Kopfes. Um zu erkldren, wie dort etwas passieren kann, das sie ablehnt,
muss sie zwischen zwei ,Ichs* spalten. Das eine Ich weil} selber: ,Das is
Quatsch, was ich da erzihle“, und das andere Ich macht ,,das trotzdem®. Ob-
wohl sie mit einem Teil-Ich Verantwortung fiir ihr Tun tibernimmt, distanziert
sich Elli insgesamt von dem, was in ihrem Kopf passiert: Sie erklért die Kate-
gorienbildung als Reaktion auf Aufregung und Frustration, sie gibt ihrem



Individualisierter Habitus 327

Mann Recht und akzeptiert Rassismus als Bestandteil ihrer Personlichkeit.

Nun diskutiert die Gruppe noch eine ganze Reihe von psychologischen
Theorien des Rassismus. Wihrend Elli — ohne es zu ahnen — auf die Frustrati-
ons-Aggressions-Hypothese von Dollard aus dem Jahre 1939°7 rekurriert war,
prasentiert die Psychologiestudentin Nina die Theorie sozialer Kategorisierun-
gen aus den 60ern (Tajfel 1969) (P25: 858ff). Immer wieder kommt die Frage
auf, wie man die Einteilungen im Kopf erkldren kann:

Rita: WARUM macht man die Einteilung? Weil, das ist ja irgendwie subjektiv, wozu brauch

ich die? Und ich stell mir auch vor, dass sich irgend jemand so denn diese Einteilung geschaf-

fen hat, weil er die fiir irgendwas brauchte, und das Ergebnis ist irgendwie schrecklich fiir mich

(P25: 751).

Und immer wieder enden die Versuche, soziale Sachverhalte zu benennen, in
der Personalisierung: ,,Irgend jemand* hat die Einteilung geschaffen und ,,das
Ergebnis ist irgendwie schrecklich® fiir Rita. Marei gelingt es immerhin, die
Urheberschaft dieser Theorien — und damit einen gesellschaftlichen Zusam-
menhang — beim Namen zu nennen: ,,Das ist in der ganzen Wissenschaft so.
Man macht nichts anderes als definieren, einteilen, Untergruppen bilden* (P25:
762).

Ich konnte nun meinerseits bei der stadtpolitischen Gruppe Wissensmiingel
konstatieren. Elli wire mit einem konstruktivistischen Verstindnis von Ras-
sismus vielleicht geholfen. Damit wiirde ich aber lediglich den in Deutschland
aktuellen Forschungsstand zum Thema Rassismus (z.B. Thomas 1994) an des-
sen Rezipientlnnen kritisieren und ich hoffe, dass ich dieser Notwendigkeit
schon im ersten Kapitel gerecht geworden bin. Fiir mein Erkenntnisinteresse
ist viel wichtiger, dass die stadtpolitische Gruppe einen Begriff fiir nicht indi-
vidualisierbare Phidnomene sucht, dass sie in den Paradigmen, die ihr zuging-
lich sind, aber an dem Problem scheitert und scheitern muss. Als unmittelbare
Folge dieses Scheiterns ist zu beobachten, wie sich der Diskussionsgegenstand
,,Umgang mit Diskriminierung* in die Frage ,,Wie werde ich die Kategorien in
meinem Kopf los?“ verwandelt. Die Suche nach Handlungsmdglichkeiten en-
det in kognitiven Umdeutungen des Rassismus, die irgendwann nur noch dem
Zweck dienen, die Person, deren Kopf unentwegt rassistische Kategorien re-
produziert, zu entlasten.

Solange die stadtpolitische Gruppe ein sozialstrukturell hervorgebrachtes
Phénomen in ihren Kopfen bekdmpft, wird ihre Anstrengung groBtenteils ver-
geblich bleiben. Gleich Sisyphos, dem der Stein am steilen Hang immer wie-
der entgleitet, werden die Subjekte immer wieder Kategorien bilden, solange
das objektive Gefille zwischen ihnen so steil bleibt, dass sie allen Grund zur
Kategorienbildung haben. Die strukturelle Basis fiir die Klassifikationen, die
Elli immer wieder storen, wird von der miihevollen Reflexion derselben nur
sehr indirekt beriihrt.

97 Aktuell zuginglich unter Dollard und Dammschneider (1970)

Rezeption
psycho-
logischer
Theorien

Sackgassen



Mangelhafte
Erkennbar-
keit von
Rassismus

Fazit

Gegen Nor-
men

328 Habituelle Ubereinstimmung und Distinktion

Dadurch, dass alle als ein wenig rassistisch erscheinen, wird es fiir die stadt-
politische Gruppe unmoglich, zwischen der Aufmerksamkeit fiir ungewohnli-
che Merkmale und Rassismus zu unterscheiden. Zum Beispiel diskutieren sie
lange dariiber, wie Eltern damit umgehen sollten, wenn ein kleines weil3es
Kind sein Erstaunen dariiber duflert, dass ein anderes kleines Kind schwarz ist.
Es sei fiir ein schwarzes Kind belastend, wenn es immer auffalle. Zugleich fin-
den viele, dass sie auf Schwarze unwillkiirlich mit erhohter Aufmerksamkeit
reagieren.

Udo: Weil ich denke, dass ich's einfach nicht schaffe, die ganze Welt oder alle Menschen

gleich zu sehen oder so. Das ist einfach 'ne Illusion. Sondern ich seh halt bestimmte Gruppen

als Gruppen, egal ob ich die jetzt negativ oder positiv bewerte (P25: 1941ff).
Wie die feministische Gruppe im Kapitel 4.1 fragt die stadtpolitische Gruppe
zunidchst nach der Motivation des weilen Kindes. Doch selbst wenn die mog-
lichen Beweggriinde des weiflen Kindes zweifelsfrei verurteilt oder als ,,nor-
mal“ befunden werden konnten, wiirde das wenig tiber die rassistische Wir-
kung der erhchten Aufmerksamkeit auf das schwarze Kind aussagen (Lwanga
1998). Im Verlauf der Diskussion einigt sich die Gruppe darauf, dass das indi-
viduelle Empfinden der Betroffenen zumindest ein wichtiges Kriterium dafiir
sei, ob eine Handlung als rassistisch eingeschitzt werden solle. Aber auch da-
mit ist das Problem noch nicht gelost: Denn niemand kann genau wissen, was
jemand als kriankend empfindet, und jeder Mensch sieht das anders (vgl. P25:
2342). Letztlich normalisiert die Gruppe das Problem: Sie geht davon aus, dass
ihre Aufmerksamkeit Ausdruck objektiver Gegebenheiten sei: In der Sequenz
Philharmonie” wird Mareis Unauffilligkeit damit erkldrt, dass sie klein ist.
Und es hingt von Sozialisationsfehlern oder personlichen Préferenzen ab, ob
jemand auf Brillentrdger, Rothaarige oder Schwarze achtet (P25: 1156ff). Da
sie die Spezifik des Rassismus nicht mehr von der Logik der Begriffsbildung
unterscheiden kann, steht sie hilflos vor der Frage, wie sich Rassismus von all-
taglichen Selbstverstindlichkeiten unterscheidet.

Die Vorurteilsproblematik verschiebt den Aktionsschwerpunkt der stadtpo-
litischen Gruppe weg von sozialen und gesellschaftlichen Reformen und hin zu
einem Ziel, das sie unmoglich erreichen kann: die Auflosung sozialer Ka-
tegorien im eigenen Kopf (Wetherell und Potter 1992: 201). Eines realistischen
Handlungsziels beraubt, ist die Gruppe machtlos. Die Deutungsmuster, die sie
nun entwickelt, tragen zur Stabilisierung von Rassismus bei.

6.3.1.2 Individualisierte Moral

Eder unterscheidet verschiedene klassenspezifische Deutungsmuster sozialer
Ungleichheit. In seiner Typologie ldsst sich die Haltung der stadtpolitischen
Gruppe als Ethos der Leistungsgerechtigkeit ansehen. Wer sich Miihe gibt und
sich gebildet hat, wird erkennen, dass rassistische Kategorien falsch sind. Dem
steht das individualistische Ethos der unverwechselbaren Identitidt und der ,,I-



Individualisierter Habitus 329

dee der potenziellen Gleichheit der Menschen™ (Eder 1990: 199) gegeniiber.
Letzterem hingt die Trainergruppe an, deren Mitglieder sich nicht ldnger als
,moralische Unternehmer* im Giesen'schen Sinne betitigen wollen.

Ulla: Ich komm ja nun auch aus dieser starren Zielbestimmung von friiher. [...] Das heifit, ich

setz[t]e das Ziel, sie sollen am Ende alles Antifaschisten sein oder sie sollen Vorurteile abge-

baut haben oder wie wir frither die Ziele formuliert haben (P33: 903f).
Heute will die Trainergruppe offen sein, nicht verurteilen, nicht bewerten und
nicht tabuisieren (Sybille P33: 2427). Ulla lehnt es ab, moralisch oder macht-
voll aufzutreten (P33: 2435) und die anderen Menschen sollen nicht linger mit
einem Raster dazu beurteilt werden, was erlaubt ist und was nicht (Sybille,
Gaby P33: 2444). Karsten ist es wichtig, von ,,Moral in so 'nem verstaubten
Sinne* wegzukommen (Karsten P33: 2309ff).

An die Stelle der iibergeordneten Normen setzt die Gruppe die Offenheit fiir
die Entscheidungen ihrer Zielgruppe und die personliche Betroffenheit.

Jon versucht ,,anzuregen, dass die letztendlich dahin gehen, wo sie selber hin wollen [...] und

das wiird ich deshalb auch nicht mehr als antirassistisch setzen. Also wenn sie Rassisten blei-

ben wollen, ist das ihre Sache. [Das] ist nicht mein Ding als Piddagoge. Das wir vielleicht 'n

Ding von mir als moralisch handelnder Mensch, aber das ist nicht in meinem professionellem

Kontext Thema oder soll nicht Thema sein* (P33: 482ff).

Die Gruppe sieht sich nicht ldnger als ausfithrende Instanz gesellschaftlicher
Erziehungsziele. Dabei geht es einerseits um die personliche Glaubwiirdigkeit
der Pddagoglnnen. In 4.2.4.4.2 wurde diskutiert, dass Jon nur noch dann inter-
venieren will, wenn er selbst von einem dummen Spruch getroffen wird. Au-
Berdem hat die Gruppe festgestellt, dass moralisch motivierte Interventionen in
der Praxis wenig effektiv sind. De facto reagieren die meisten ohnehin nur
dann auf Grenzverletzungen, wenn sie sich gestort fithlen und nicht, wenn sie
dies aufgrund von iibergeordneten Zielen tun miissten.

Ganz wohl ist der Gruppe allerdings nicht bei der vollkommenen Individua-
lisierung ihrer Ziele. Giesen verweist darauf, dass die sozialpolitische Experti-
se der moralischen UnternehmerInnen der unmittelbaren ,,Betroffenheit” inso-
fern iiberlegen ist, als sie ,,auch dort noch die Sorge um die Betroffenen [er-
moglicht, A.W.], wo die Reichweiten von Betroffenheit und Sympathie ldangst
iiberschritten sind* (Giesen 1983: 251). Die Trainergruppe lehnt es zwar ein-
hellig ab, sich fiir alles zustdndig zu fiithlen. Dennoch kreist die Diskussion des
langeren darum, wie man ein gewisses Mal} an Sorge fiir andere Menschen mit
dieser neuen Haltung vereinbaren kann.

Gaby findet eine Hilfskonstruktion, die es ihr ermoglicht, auch bei Spriichen
gegen Schwule aus personlicher Betroffenheit heraus zu intervenieren:

Gaby: [Es] ist n Stiick meines Lebens, dass ich lesbische Frauen gekannt hab und geschitzt hab

und irgendwie, wenn andere tiber Lesbierinnen herziehen, trifft es mich DOCH (P33: 1758ff).
Da Gaby Lesben kennt und schitzt, ist sie auch von Schwulenwitzen person-
lich getroffen und kann auf sie reagieren, ohne die neue Gruppennorm zu ver-
letzen. Karsten zieht den Kreis noch etwas weiter und behauptet, dass alle
Menschen Minderheiten- und Diskriminierungserfahrungen gemacht hitten,

Personalisierte
Moral

Grenzen per-
sonlicher Be-
troffenheit

Ausweitung
der
Betroffenheit



Kritik

Problem:
Massive
Grenzverlet-
zungen

330 Habituelle Ubereinstimmung und Distinktion

und dass das ausreiche, um sich auf einer ,,anderen Ebene* verletzt zu fiithlen.

Karsten: Und jetzt kommt irgendwie ein Schwulenwitz und da sach ich: ,Scheifle, warst du
noch [nie] ne Minderheit? Bist du noch nie diskriminiert worden als Minderheit? Mich stort
das, dass du das sagst.* Und dann ist es einfach auch ne Form von Verletzung, blof auf ner an-
deren Ebene. [...] Manchmal seh ich die Polaritéit auch tiberhaupt nicht in der Diskussion: Da
geht's um den Grad der Verletzung und wie weit jeder seine Grenze zieht. [Marianne: ja] Und
ich glaub nicht, dass wir hier iiber Moral in so 'nem verstaubten Sinne diskutieren miissen. Ich
glaub, so weit ist das schon klar: Das darf man nicht oder [...] darum geht's doch nicht (P33:
2294).

Insoweit ist sich die Gruppe einig und sie macht sich sogar iiber eine Trai-

ningsteilnehmerin lustig, die sich mit allen ,,armen Menschen* identifiziert.

Marianne: [...] Ulla und ich hatten ein Seminar mit Lehrern, und da haben wir diese Unter-

schiedsiibung [gemacht]: ,Alle die schwul sind, gehen riiber.”® Und da war eine Frau dabei,

die wollte bei JEDER Gruppe riiber laufen [Sybille: wunderbar [lacht]] vor lauter Identifizie-
rung mit diesen ganzen armen Menschen. Und eigentlich betrifft sie das ganz genauso. Und ich
hab immer gedacht: ,Unmdglich diese Frau!‘ und [...] hab da 'n bisschen drauf runtergekuckt.

[...] Ich glaube, dass wir [...] in vielen Sachen &hnlich reagieren, das heifit, wir uns aufschwin-

gen zu Verteidigern von Sachen, die wir vielleicht gar nicht richtig verteidigen konnen. [...]

Wenn es Spriiche gegen Schwule gibt, dann rollen sich mir die FuBnégel auf, weil ich viele

Menschen kenne, die schwul sind und die ich gern mag und wo ich weil3, das betrifft die, und

dann sach ich das auch. [...] Nicht weil ich jetzt einer von denen bin, sondern, weil mich das

was angeht. Aber ich bin ZIEMlich sicher, dass es 'ne ganze Menge, was weif ich, ob det ge-
gen Zigarettenvietnamesen oder Polen [geht, A.W.] oder so was: Ich iiberHORE auch vieles

einfach, weil ich mich nicht fiir alles verantwortlich fithlen will (P33: 1833).

Damit ist ein Problem der Gruppe sehr deutlich umrissen. Fiir die Lehrerin, die
die personalisierte Moral auf die Spitze treibt und sich mit allen Minderheiten
identifiziert, hat Marianne nur Verachtung iibrig. Im Paradigma der per-
sonalisierten Moral konnen aber nur dann alle einbezogen werden, wenn auch
alle von dem personlichen Empfinden der moralisch Handelnden vereinnahmt
werden. Andernfalls ldsst man gerade die Gruppen auf sich selbst gestellt zu-
riick, die am stirksten segregiert sind und ausgegrenzt werden. Rom-
melspacher (1995b: 137ff) zeigt, wie die weibliche Moral der Fiirsorge klar
zwischen denjenigen unterscheidet, die zur Familie bzw. zur erweiterten Wir-
Gruppe gehoren, und jenen, die in der AuBlenwelt Rassismus ausgesetzt sind.
Diese populdre Spaltung reproduziert die Trainergruppe. Sie bemiiht sich nach
Kriften, diejenigen, die am Rand ihrer Wir-Gruppe stehen, einzubeziehen und
zu fordern. Zugleich reproduziert sie eine massive Abschottung gegeniiber je-
nen, die drauflen bleiben miissen, weil sie ohnehin schon drauf3en sind.

Ein zweites Mal st68t die Haltung der Gruppe an ihre Grenzen, wenn Ein-
zelne oder eine Gruppe etwas tun, was auch beim besten Willen nicht mehr als
spielerisch kreative Grenzverletzung angesehen werden kann. Das ist zum Bei-
spiel bei rechtsextremen Jugendlichen der Fall. Mit diesem gesellschaftlichen
Konflikt sah sich die Gruppe jahrelang iiberfordert — ein Grund warum sie sich
aus politischen Kidmpfen zuriickziehen will. So erkldrt Emily, dass sie als Pi-

98 Es handelt sich um eine Ubung, bei der die Gruppenmitglieder immer wieder aufgefordert wer-
den, sich ,,in die Ecke* zu stellen, wenn sie Frauen sind, alt sind, krank sind, schwul/lesbisch sind,
aus einer armen Familie kommen, etc. Sinn der Ubung ist es, einen Zugang zum Erleben von Mar-
ginalisierten zu finden.



Individualisierter Habitus 331

dagogin Jugendlichen keine Lehrstellen beschaffen konne. Auch wenn sie mit
rechtsorientierten Jugendlichen eine ,,wahnsinnig gute piddagogische Arbeit
machl[e][...], verdndert [das] die Gesellschaft oder diesen politischen Vorgang
nicht* (P33: 1351). Allerdings bleibt die Frage offen, wie man im Rahmen von
personalisierter Moral mit Jugendlichen verfahren soll, die Normen so massiv
verletzten, dass auch die Trainergruppe Handlungsbedarf sieht. In diesem Zu-
sammenhang erzidhlt Karsten von einem neuen piddagogischen Ansatz, dem
Coolness-Training fiir jugendliche Gewalttiter:

Karsten: Und das lief so: Einer setzt sich inne Mitte [Jon: heilen Stuhl] und kriegt anderthalb

Stunden von der Gruppe /

Sybille: / um die Ohren gehauen

Karsten: um die Ohren gehauen bis bis alles dampft bei dem // und er muss

Marianne: // und er muss / cool bleiben

Karsten: / cool bleiben [(): cool bleiben] und nicht ausrasten. Und: ,Du hast doch NIE 'n Ge-

sprich gefiihrt!* und: ,Mit wem sprichste? ,Ja, ne, stimmt.* Also er muss sich alles anhorn,

und das. Man sah, wie das in dem arbeitete. Also i [lacht], der konnte einem dann beinahe
schon wieder leid tun, wie er auf seinen Backen rumkaute, aber er hat zum ersten Mal: Irgend-
was hat ihn erreicht, und das ist ein ganz massiver Input und es ist nicht der [An]satz ,Selbstor-
ganisation® und ,Er wird schon.® und: ,Es wird schon.® Sondern es is was von auflen und das
iiberzeugt (P33: 1532ff).
Nach dieser Darstellung klért die Gruppe als Erstes, ob der Jugendliche belie-
big beschimpft wird. Als Karsten das verneinen kann und erklirt, dass zwei
Trainer regulieren und seine ehemaligen Kumpels, die aus der Gewalt ausge-
stiegen sind, das Wort fiihren, hat die Gruppe keine weiteren Probleme mit
diesem Ansatz. Zwar wird noch kurz dariiber gesprochen, dass man nur be-
dingt von freiwilliger Teilnahme sprechen kann, wenn als Alternative eine
Haftstrafe zur Wahl steht. Trotzdem findet Jon die Methode OK, wenn sie in
einem Kontext stattfindet, der es dem Jugendlichen erméglicht, ,,dass er selber
findet, wohin er will** (P33: 1625).

Von dem Coolness-Training wird erzéhlt, nachdem Emily auf bedngstigen-
de gesellschaftliche Entwicklungen wie den Rechtsextremismus zu sprechen
kam (P33: 1319). In diesem Zusammenhang ist es in der Trainergruppe plotz-
lich akzeptabel, dass ein Jugendlicher in eine massiv grenzverletzende
Zwangssituation gebracht wird. Nicht nur sitzt er alleine in der Mitte und wird
von seinen ehemaligen Kumpeln eineinhalb Stunden lang kritisiert. Dieses
Training wird auch noch als Alternative zu einer Haftstrafe und unter einem
positiv klingenden Namen angeboten. Und obwohl es als ,,massiver Input*
eingefiihrt wird, kann es Jon als Protagonist des offenen Angebotsansatzes
noch als Selbstfindungsprozess wahrnehmen. Das verweist darauf, dass die
Abkehr vom belehrenden Paradigma nicht so vollstindig gegliickt ist, wie dies
zunichst scheint. Die Hilflosigkeit, die bei Mittelschichtsangehorigen entsteht,
wenn ihr Angebot nicht angenommen wird, kann in letzter Konsequenz zur
Billigung massiver Eingriffe in die Personlichkeit des Gegeniibers fiihren. Die-
se mogen gerechtfertigt oder sogar pddagogisch sinnvoll sein. Der Jugendliche,
um den es geht, hat einen Polizisten zusammengeschlagen. Der Ansatz verldsst
aber deutlich das liberale Paradigma, das die Gruppe sonst vertritt, so dass der



Fazit

332 Habituelle Ubereinstimmung und Distinktion

Eindruck einer Spaltung entsteht:
Einem liberalen péadagogischen Anspruch, der gegeniiber rechtsextremen
Ubergriffen hilflos ist, steht die Bereitschaft gegeniiber, auf Mittel zuriickzu-
greifen und diese zu rechtfertigen, bei denen der Personlichkeitsschutz des Ge-
geniibers iiberhaupt keine Rolle mehr spielt.

Letztlich ist die offene Haltung der Trainergruppe ein gescheiterter Ver-
such, mit einem Scheitern umzugehen. Die antirassistische Piddagogik, die die
Gruppe vor einigen Jahren praktizierte, war nicht in der Lage, die politische
Dimension des Rassismus zu bearbeiten. Daher wurde sie aufgegeben. Die
jetzt von der Mehrheit propagierte, radikal individualisierte Moral lduft jedoch
Gefahr, die politischen Probleme, die sie nicht 16sen konnte, dadurch zu ver-
schirfen, dass diese komplett aus dem piddagogischen Handeln ausgeblendet
werden. Was heif3t es fiir eine Gesellschaft, wenn offentlich finanzierte Pida-
goglnnen auf Spriiche gegen Zigarettenvietnamesen weniger scharf reagieren
als auf Schwulenwitze oder eine respektlose Korperhaltung? Die Trainergrup-
pe wehrt einen als absolut erlebten, tibergeordneten moralischen Anspruch ab,
kann sich dann aber keine berufliche Rolle mehr vorstellen, in der gesellschaft-
liche Normen von den Individuen rezipiert und verdndert werden. Stattdessen
erscheint der institutionelle Rahmen als fixe Grof3e, zu der sich alle je nach in-
dividuellem Geschmack verhalten.

Ahnlich wie die stadtpolitische Gruppe hingt die Trainergruppe einem Pa-
radigma an, dessen praktische Grenzen sie erkennt. Und wie die stadtpolitische
Gruppe scheitert sie daran, dass ihr nur individualisierende Paradigmen zur
Verfiigung stehen. Sie kann ihre begriindete Ablehnung moralisierender Pdda-
gogik — ein modernes individualistisches Paradigma — nur durch personalisier-
te Moral — ein postmodernes individualistisches Paradigma — ersetzen. Eine
andere Ebene®, die einen reflektierten Umgang mit politischen, juristischen,
moralischen und gesellschaftlichen Werten ermoglichen wiirde, bleibt ihr ver-
schlossen.

6.3.2 Losungsansdtze

Bei den bisher dargestellten Theorien versuchten die Gruppen, den strukturel-
len Aspekten von Rassismus gerecht zu werden, wurden aber immer wieder
auf individualisierende Theorien zuriickgeworfen. Die Diskussionen kreisten
um die problematischen Aspekte dieser Verkiirzung, konnten aber innerhalb
ihres Paradigmas keinen Ausweg finden. Im Folgenden werden zwei Lo-
sungswege konstrastierend untersucht. Das Paradigma des personlichen Kon-
taktes bleibt theoretisch auf die interindividuelle Ebene beschrinkt, greift
Strukturen sozialer Ungleichheit aber praktisch an. Das Paradigma der struktu-
rellen Segregation geht theoretisch iiber die individualisierende Perspektive
hinaus, gerdt aber in Schwierigkeiten, wenn es handlungspraktisch umgesetzt



Individualisierter Habitus 333

werden soll.

In der kritischen Psychologie werden zwei Arten von Handlungsfihigkeit
unterschieden.” Im einen Fall akzeptieren die Subjekte die strukturellen Vor-
aussetzungen fiir ihre Handlungen als selbstverstindlich. Dann bleibt ihre
Handlungsfahigkeit restriktiv, denn sie kann nur im Rahmen dessen
operieren, was als unveridnderlich und vorgegeben erscheint. So gesehen ist
das Verhiltnis von Handlungen zu Strukturen wie das von Wasser, das den
Berg hinunter fliet und sich nur zwischen mehreren gemauerten Kanilen ver-
teilt. Demgegeniiber schliet die verallgemeinerte Handlungsfahigkeit die
Kontrolle iiber die Bedingungen des eigenen Handelns ein (Holzkamp 1985).
Die Handelnden vergewissern sich iiber die strukturellen Voraussetzungen ih-
res Handelns, und sie versuchen, diese zu beriicksichtigen und, wo nétig, an-
zugreifen. Dabei werden Strukturen als verdnderbar konzipiert. Das Wasser
flieBt also nicht in gemauerten Kanilen, sondern indem es sich seinen Weg
bahnt, verdndert es den Berg.

Mit dieser analytischen Unterscheidung ldsst sich die Bedeutung einer indi-
vidualistischen Orientierung fiir die Reproduktion von Rassismus genauer um-
schreiben: Wenn Handlungen grundsitzlich als (inter-)individuelle Angele-
genheit verstanden werden, ist es schwer, verallgemeinerte Handlungsfihigkeit
zu gewinnen, also die makrosoziale Bedeutung einer Handlung zu verstehen
oder zu beriicksichtigen. Fiir die Auseinandersetzung mit einem sozialen
Sachverhalt wie Rassismus, der als sozialstrukturelles Ungleichheitsverhiltnis
perpetuiert wird und teilweise doxischen Charakter hat, also stillschweigend
mit dem Bestehenden verwoben ist, bietet die individualisierte Orientierung
der gebildeten Mittelschicht keinen geeigneten Ausgangspunkt, weil sie sich
gegen Handlungsentwiirfe sperrt, die auf iiberindividuelle makrosoziale Effek-
te hin angelegt sind.

Im Rahmen dieser Arbeit wurde wiederholt gezeigt, dass Handlungen nicht
intendierte Effekte hervorbringen konnen, wenn sie die ungleich strukturierten
Bedingungen ihres Handelns nicht beriicksichtigen. Auch das Beharren auf in-
dividualisierten Deutungsmustern ist zunéchst durchaus
emanzipatorisch zu verstehen. Da in rassistischen Diskursen Kollektivitit kon-
struiert und zugeschrieben wird, ist es nahe liegend, ihnen gegeniiber Individu-
alitdt und Heterogenitit aller Menschen herauszustreichen. Dennoch produziert
eine solche Gegenbewegung ungewollte Effekte, wenn sie das Problem, um
das es geht, nur teilweise in den Blick bekommt. In ihrer Studie iiber Fliicht-
lingsarbeit stellt Osterkamp eine Verkiirzung prototypisch dar, die sich in der
von mir untersuchten Gruppe der FliichtlingssozialarbeiterInnen analog beo-

99 Die Kritische Psychologie ontologisiert das Streben nach verallgemeinerter Handlungsfahigkeit
und zeigt, dass in kapitalistischen Gesellschaften restriktive Handlungsfihigkeit tiberwiegt. Ver-
allgemeinerte Handlungsfihigkeit werde im wesentlichen durch kollektive Reflexionsprozesse
erreicht. Diese weitreichenden normativen Annahmen teile ich nicht, sondern ich verwende die
hier beschriebene Begrifflichkeit als kategoriale Differenzierung. Fiir eine ausfiihrlichere Darstel-
lung und Kritik vgl. Weil (1996).

Zwei Arten
der
Handlungs-
fahigkeit

Problem fiir
die Bearbei-
tung des
Rassismus



Allgemeiner
Mangel an
strukturbe-

zogenen
Losungen

334 Habituelle Ubereinstimmung und Distinktion

bachten lésst.

,,.Die MitarbeiterInnen im Fliichtlingsbereich sehen sich mit den widerspriichlichen Anforde-

rungen konfrontiert, dass sie Hilfe unter Bedingungen leisten sollen, die diese Hilfe — infolge

der herrschenden Abschreckungspolitik — weitgehend ausschlieBen, wobei gleichzeitig vielfil-

tige Zwinge es verhindern, dieses Dilemma zur Sprache zu bringen* (Osterkamp 1995: 115).
Angesichts des absoluten Mangels an Arbeitszeit und geeigneten Unterkiinften
stabilisieren die Versuche der MitarbeiterInnen, ihrer Aufgabe gerecht zu wer-
den, genau die Verhiltnisse, durch die ihre Arbeit unmoglich wird. Lehnt eine
einzelne Mitarbeiterin beispielsweise eine Unterkunft als nicht geeignet ab,
wird der Mangel an Unterkiinften noch groBer. Geht sie auf die Proteste der
Fliichtlinge ein, kostet das Zeit und der Stapel des Unerledigten wichst noch
mehr. Das bedeutet wieder Vorwiirfe der ,,Unerledigten und stiftet Arger un-
ter den Kolleglnnen, die dann die liegengebliebene Arbeit mit tibernehmen
miissen.

,Kollegen, die versuchen, sich intensiver auf die Probleme der Fliichtlinge einzulassen, gelten

eher als unfihig; sie ,palavern‘, so die allgemeine Meinung, oder schaffen sich eine per-

sonliche Befriedigung, statt ihre Arbeit zu erledigen. Solche Einwendungen haben wiederum
durchaus einen rationalen Kern. Wenn — wie dies unter den gegebenen Bedingungen die Regel
ist — das Sich-Einlassen auf die Fliichtlinge nur im Ausnahmefall moglich und selbst dann in
seinem Erfolg fraglich ist, bedeutet dies letztlich nichts anderes, als dass man sich auf Kosten
der tibrigen Fliichtlinge und der Kolleglnnen ein moralisches Alibi zu verschaffen sucht™ (Os-

terkamp 1995: 117).

Es leuchtet unmittelbar ein, dass es in solchen Verhiltnissen nicht moglich ist,
individuell ,,gut“ oder auch nur ,sinnvoll“ zu handeln. Restriktive Hand-
lungsfihigkeit fithrt dann dazu, dass Spaltungen und konkurrenzférmige Be-
ziehungen unter denjenigen reproduziert werden, die einem als unverdnderbar
konstruierten situativen Rahmen ausgeliefert sind.

Abgesehen von der linksradikalen Gruppe ist in allen untersuchten Gruppen
auffillig, wie wenig sich diese mit dem Rahmen auseinander setzen, der ihr
Handeln implizit begrenzt. Machtverhiltnisse und andere strukturelle Faktoren
in der Reproduktion und Verinderung von Rassismus werden nur selten er-
wihnt. Selbst eine parteipolitisch organisierte Gruppe wie die feministische
Gruppe wendet sich angewidert von der Notwendigkeit ab, ihr Anliegen
machtpolitisch durchzusetzen. Diese Gruppe wollte auf dem Reflexionstag ei-
ne politische Position finden, die sie offentlich vertreten kann. Folgerichtig
entwickelte sich die Rollenspielsituation zu einer Podiumsdiskussion. Doch als
es dann zur Sache geht, als Dorothea in der Rolle der politischen Gegnerin rhe-
torisch bosartig die schwachen Punkte im politischen Programm der Gruppe
angreift, ziehen sich die anderen Gruppenmitglieder empdrt zuriick. Anne will
sofort eingewechselt werden, und als sie im Rollenfeedback erklart, was sie in
ihrer Rolle empfunden hat, hilt sie fest, dass sie dieser Art von billigen Tricks
entwachsen sei.

Anne: Ja und einfach mit so billigen Tricks wie dieses Du und Sie [zu verwechseln und das,

A.W.] auf so ne [...] arrogante Weise zu kldren [wie Dorothea das in der Rolle getan hat,

A.W.]. So gehen wir Frauen politisch nicht miteinander um. [...] Dann passiert keine echte Be-
gegnung mehr. Mir gehen meine Argumente verloren. Ich fang an zu schwitzen und das hab



Individualisierter Habitus 335

ich nich notig. [...] Das mach ich nicht mit.

Maria: Das ist hart, ja.

Anne: Hart und das brauch ich nicht.

Marfa: Passiert aber schon mal im politischen / Geschiift.

Anne: / Oh das passiert. [eine lacht] Aber nicht mehr mit mir, also dem bin ich entwachsen.

[Marfa: OK alles klar] Das ist mir damals passiert als ich 35 war (P19: 492ff).

Den Einwurf der Leiterin, dass sich eine harte Auseinandersetzung in der Poli-
tik nicht immer vermeiden lasse, steckt Anne in der Rolle der 70-jahrigen
Frieda® locker weg. Doch auch als sie in der abschlieBenden Auswertungs-
diskussion fiir sich selbst spricht, ist sie sich immer noch sicher, dass sie mit
zunehmender Lebenserfahrung lernen wird, sich Situationen zu entziehen, bei
denen es nicht um Begegnung oder Inhalte, sondern um Machtfragen geht
(P35: 72ff). Dieser Haltung schlieen sich in der abschlieBenden Auswertungs-
runde alle auller Dorothea an. Gegeniiber der fiktiven politischen Gegnerin be-
tonen sie: ,,Fiir mich ist das ein Herzensthema, und mit einer Person wie dir
spreche ich nicht mehr* (Erika P35: 354ff). Wie sie Politik machen wollen,
wenn sie harte Auseinandersetzungen und billige Tricks als unter ihrem Ni-
veau begreifen, bleibt offen. Gerade in den beiden feministischen Gruppen
verkehrt sich das Motto der Frauenbewegung ,,Das Private ist politisch in den
Leitsatz ,,Das Politische ist privat.

Das Rollenspiel der feministischen Gruppe umreif3t ein grundsétzliches De-
fizit der Gruppendiskussionen, das besonders augenfillig wird, wenn man den
Diskurs der Gruppen mit den Forderungen vergleicht, wie sie z.B. die fe-
ministische Migrantinnengruppe FeMigra aufstellt. In einem Text dieser Grup-
pe (1994) werden fast ausschlieBlich strukturelle Missstinde kritisiert, und sie
wendet sich gegen die Kulturalisierung von Konflikten im Rahmen mul-
tikultureller Politik. Wichtige Themen sind die Kriminalisierung der Aus-
drucksmoglichkeiten und der Selbstorganisation von Migrantlnnen, das Ius
Sanguinis im Staatsbiirgerschaftsrecht, die Benachteiligung auf dem Arbeits-
markt, und dass sozial nicht abgesicherte Reproduktionsarbeiten, die frither
von Frauen ausgeiibt wurden, zunehmend auf Migranten und Migrantinnen
verschoben werden. In diesem Zusammenhang fordert die Gruppe Quotierun-
gen (wie auch Teimoori 1997). FeMigra behandelt den Kampf gegen Vorein-
genommenheit eher als Randthema. Zwar wird die symbolische Abwertung
von MigrantInnen und das Fehlen von MigrantInnenforderungen in der weiflen
deutschen Frauenbewegung beklagt. Die Gruppe formuliert Kritik, die man als
im weiteren Sinne ,kulturell“ ansehen kann, jedoch als Forderung an den
Staat. Zum Beispiel soll das ,,Verbot des Bilingualismus im 6ffentlichen Be-
reich® (FeMigra 1994: 52) abgeschafft werden.

Nun kann man verschiedene Genres der 6ffentlichen AuBerung nicht ein-
fach gleichsetzen. Die Verdffentlichungen der antirassistischen Gruppen ent-
halten konkretere und radikalere Forderungen als ihre internen Diskussionen,
und vor allem der Ruf nach rechtlichen Verbesserungen wird regelmais-
sig auch von rassistisch dominanten, antirassistischen Gruppen formuliert. Ein
Vergleich ist jedoch sinnvoll, wenn man solche Forderungen betrachtet, die

Vergleich mit
den offentli-
chen Forde-
rungen von
MigrantInnen

Fehlende
Themen



336 Habituelle Ubereinstimmung und Distinktion

sich wie die Quote u.a. an die antirassistisch Engagierten und ihr soziales Um-
feld richten. Obwohl Quotierungen gerade im sozialen Bereich zunehmend
diskutiert und in feministischen Projekten auch umgesetzt werden, tauchen
Kiampfe iiber dieses Thema nur einmal bei der Kontrastgruppe und da im Rol-
lenspiel auf (P39: 39). Auch die Segregation des Wohnungs- und Ar-
beitsmarktes wird insgesamt nur zweimal benannt. Cyrus verweist darauf, dass
die irregulidre Beschiftigung auslidndischer Arbeitnehmer nicht abgeschottet
und geheim verlduft, sondern ,,durch vielfiltige und direkte Beziehungen zur
manifesten Welt charakterisiert* ist (1997: 101). Gerade in der Mittelschicht
profitieren viele Menschen als AuftraggeberInnen und ,,MitwisserInnen” an
illegalisierten Beschiftigungsverhéltnissen — kein Thema unter antirassistisch
engagierten  Mittelschichtsangehorigen. Warum  spielen die ,,Vor-
urteilsduerungen im sozialen Nahbereich” eine so wichtige Rolle, wihrend
die illegalisierte Beschiftigung von Migrantlnnen von iiber 60 Teilneh-
merlnnen kein einziges Mal erwéhnt wird? Auch dass an den meisten Arbeits-
pliatzen und in den meisten Sportvereinen migrierte Kolleglnnen und Mitglie-
der fehlen, kommt nicht vor. Die mangelhafte politische Partizipation von
Migrantlnnen wird zweimal angesprochen, aber nur einmal diskutiert. Man
kann immer Themen finden, iiber die eine Gruppe nicht spricht. Im Zusam-
menhang mit dem theoretischen Argument bestétigt ein solcher Vergleich
zweier Diskurse jedoch die Vermutung, dass die Losungsstrategien, die die an-
tirassistischen Gruppen ins Auge fassen, durch implizite Einseitigkeiten ge-
prégt sind.

6.3.2.1 Personlicher Kontakt

Wie in 6.3.1.1 gezeigt ist es fiir die stadtpolitische Gruppe schwierig, zwischen
diskriminierenden und anderen sozialen Routinen zu unterscheiden. Wenn sich
die Gruppe fragt, welche Handlungen sie besser unterlassen sollte, verweist
hiufig jemand darauf, dass dafiir das Empfinden derjenigen Person, die durch
eine Handlung moglicherweise verletzt wird, ausschlaggebend sei. Mit dieser
Orientierung auf den Menschen wendet sich die Gruppe gegen rassistische
Homogenisierungen und sie schiitzt das Individuum vor politischer Verein-
nahmung. Udo bemerkt am Ende der Sequenz ,,Worter: ,,Du sagst jetzt: ,Das
ist schlimm‘. Ob das alle so als schlimm empfinden, ich denke, das sollte man
auch allen selber iiberlassen® (P25: 2344). Gerade in den Transformationsge-
sellschaften — also auch Ostdeutschland — ist eine Fokussierung der individuel-
len Menschenrechte und der Person als anti-totalitidrer Diskurs zu verstehen.
Demgegeniiber gilt dieser Zugang im Westen als individualisierend oder neo-
liberal, so dass es wahrscheinlich kein Zufall ist, dass die iiberwiegend west-
deutsche, linksradikale Gruppe eher die kollektive und sozialstrukturelle Ein-
bettung des Individuums betont.



Individualisierter Habitus 337

In der Auswertungsdiskussion spricht die Gruppe das praktische Dilemma,
in das sie durch ihren personenbezogenen Zugang gerit, nochmals an (P28:
44ff). Marei hat beobachtet, wie einige Jugendliche von auflen auf eine Stra-
Benbahnscheibe spuckten, hinter der ein asiatisch aussehender Mann saf3. Sie
beschreibt ihre Unsicherheit und Ohnmacht angesichts dieses Angriffes. Ers-
tens konnte sie in einer anfahrenden StraBenbahn kaum etwas gegen den An-
greifer tun. Dann war ihr nicht klar, ob es sich um einen ausldnderfeindlichen
Angriff gehandelt hat. Die Gruppe diskutiert intensiv dariiber, worin der Un-
terschied zwischen einer ,,Frechheit* (Marei, P28: 311) und einem auslidnder-
feindlichen Angriff besteht. Schlielich dufiert die Gruppe in einem dhnlichen
Zusammenhang die Sorge, dass Angegriffene entmiindigt werden, wenn man
sich ungefragt vor sie stellt (P28: 517ff).

Angesichts dieser Ungewissheit ist es nahe liegend, auf dominierte Perso-
nen zuzugehen und genauer herauszufinden, worum es diesen geht. Die Wert-
schitzung fiir den Menschen miindet in antirassistische Strategien, bei denen
sich Personen begegnen, sich kennen lernen und so Vorbehalte abbauen. In der
Sequenz ,,Grillparty galt der Plan, einmal zusammen mit dem , tiirkischen E-
hemann® zu grillen, als Erfolg. Gisela erzihlt von intensiven Gesprichen zwi-
schen Deutschen und AsylbewerberInnen. Inge stellt fest, dass Schulklassen
viel daraus lernen konnen, wenn ein ,,Ausldnder sich fiir Fragen zur Verfii-
gung stellt.

Gisela: Dieser ,Ausldnder zum Anfassen‘, — so iiberspitzt [...] haben wir das ofter gesagt. Das

ist zwar der Vorfiihreffekt, aber .yvir haben ganz oft die Erfahrung gemacht, dass dieser Vor-

fithreffekt wirklich eine positive Anderung nach sich zieht, ein Nachdenken und BESONDERS
bei Schiilern, [...] dass wirklich ein so genannter AHA-Effekt aufgetreten ist. Sie haben sich
jetzt mit einem Ausldnder unterhalten, der da also das Schauobjekt zum Anfassen war —

SCHRECKLICH sag ich wirklich und die Rolle dieses Auslidnders war immer schwer, und der

musste schon sehr selbstbewusst sein, und ihm musste klar sein, welche Rolle er da spielt und

warum er das tut. Aber wenn man einen solchen gefunden hat, der bereit ist, das zu tun, dann
hat es wirklich den Aha-Effekt, ja: ,Der ist ja ganz nett‘ und ,Der hat die und die Probleme*.

Und: ,Der hat das und das® usw. Dann kommen ganz viele Sitze, die plotzlich ein anderes

Nachdenken fordern (P28: 1006ff).

Dass die stadtpolitische Gruppe den personlichen Kontakt so wichtig findet,
erklart sich u.a. daraus, dass viele Gruppenmitglieder enge Beziehungen zu
rassistisch Dominierten hatten. Ihr Zugang zum Thema war von personlichen
Erfahrungen mit Rassismus geprigt, sie hatten aus der Auseinandersetzung mit
ihren PartnerInnen und Kindern gelernt, und ihre Erfahrungen wurden in der
Gruppe als wichtig anerkannt und rezipiert.

In einer gesellschaftlichen Situation, in der rassistisch Dominierte weitge-
hend segregiert leben, liegt die antirassistische Qualitit des Begegnungspara-
digmas darin, dass iiber alle strukturellen Barrieren hinweg an der Notwendig-
keit eines Kontaktes festgehalten wird. Angesichts des niedrigen Anteils von
rassistisch Dominierten in Ostdeutschland konnten sich rassistische Phantasien
ohne jeglichen Realititstest entfalten. Die stadtpolitische Gruppe findet es gut,
wenn Menschen ihre Vorstellungen iiberpriifen, und sie iiberwindet rassisti-
sche Strukturen handlungspraktisch, indem sie allen trennenden Momenten

Praktische
Probleme

Kontakt als
Losung

Pro Kontakt



Kontra

Kritik am
Begegnungs-
paradigma

338 Habituelle Ubereinstimmung und Distinktion

zum Trotz Kontakte pflegt und sich z.B. fiir die Erlebnisse und Probleme von
Fliichtlingen interessiert. Zwar nehmen die Gruppenmitglieder den gesell-
schaftlichen Rahmen und seine Hierarchien als gegeben hin. Praktisch setzen
sie jedoch seine Folgen aufler Kraft. Wie in 3.3.2.2.3 gezeigt, kann Inge rassis-
tisch segregierte Reflexionstage unter keinen Umstidnden legitim finden. Sie ist
fest davon iiberzeugt, dass alle mehr von einer Veranstaltung haben, wenn he-
terogene Perspektiven in sie einflieBen und sie macht aus dieser Uberzeugung
kein Hehl.

Prinzipiell besteht jedoch die Gefahr, durch reine Begegnungslosungen, in
denen die strukturelle Ungleichheit aus dem Blick verschwindet, Hierarchien
zu verfestigen. Der Schulklasse, von der Inge berichtet, wird anscheinend nicht
deutlich, was fiir eine Zumutung ihre Fragen fiir den ,,Auslidnder zum Anfas-
sen“ darstellen.'™ Bildungsarbeit, die ein Setting reproduziert, in dem Domi-
nante ihre rassistischen Phantasien an Dominierten testen diirfen, gewéhrt Ers-
teren zwar eine Lernchance, sollte aber nicht mit Begegnung
oder Kontakt verwechselt werden. Sie iiberwindet Barrieren auf Seiten der ras-
sistisch Dominanten und sie gibt der dominierten Perspektive etwas mehr
Raum, aber sie macht auch deutlich, wer wen befragen darf und was dabei al-
les unterstellt werden kann.

Dementsprechend hat Inge auch kein gutes Gefiihl, wenn ein Ausldnder
zum ,,Zootier gemacht wird (P28: 970). Ebenso verweist die Vorurteilsfor-
schung darauf, dass Kontakt v.a. dann zum Abbau von Vorurteilen fiihrt, wenn
der ,,0konomische und soziale Status der miteinander in Kontakt tretenden
Personen (...) gleich oder sehr dhnlich® (Thomas 1994: 229) ist. Von einem
Teil der dominierten Communities werden Veranstaltungen, die der Aufkli-
rung der Mehrheit dienen, mittlerweile sehr kritisch gesehen. Maria Baader,
eine jiidische Feministin, kennzeichnet solche Veranstaltungen als ,,Machtver-
kehrung*:

,Wir erleben, wie unsere Existenz, unsere Erfahrung, unsere Perspektive ignoriert oder ver-
neint werden (...). Sitzen wir aber auf einem Podium (...) befinden wir — die Angstlichen, die
Gejagten — uns in der Rolle der Agierenden. Wir haben dann zwar eine Stimme (...), die Macht
aber, die uns unser Publikum zuschreibt, hat weniger mit uns als mit der Logik des Gefiihls-
haushalts der deutschen, nicht-jiidischen Frauen zu tun. Sie revoltieren gegen uns wegen der
Gefiihle, die wir ungewollt bei ihnen auslosen, oder sie wollen, dass wir unsere Macht nutzen,
um sie freizusprechen. Seit ich diesen Mechanismus verstehe, féllt es mir leichter, mich in be-
stimmten Situationen zurechtzufinden. Aber es ist ungerecht und unangemessen, dass wir uns
beim Nachdenken iiber die Seelenzustdnde unserer Umgebung verausgaben, dass wir mitden-
ken, vorausdenken, therapieren, nachfiihlen, loben und verzeihen. Wir, die gesellschaftlich
Schwicheren, tragen die Verantwortung in den Begegnungen mit den Stidrkeren* (Baader
1993: 86).

Fiir rassistisch Dominierte konnen solche Begegnungen eine extrem belastende
psychosoziale Titigkeit darstellen, bei der sie ihre eigene Schutzbediirftigkeit
missachten oder iiberwinden miissen, um denjenigen, von denen Verletzungen
ausgehen, ,,vorsichtig und moglichst unter lokaler Betdubung die Geschichte

100 Fiir eine faszinierende Studie iiber die rassistischen Wirkungen von ,,interessierten Fragen*
nach ,fremden* Namen und Herkiinften siche Battaglia (1995).



Individualisierter Habitus 339

unserer Erfahrungen tropfchenweise ein[zu]floBen” (Baader 1993: 86). Ein Pa-
radigma, das personlichen Kontakt zum Konigsweg fiir das Uberwinden von
Rassismus erklart, miisste dariiber nachdenken, welche Vorleistungen die Do-
minanten erbringen sollten, damit der Kontakt fiir die Dominierten nicht nur
ertrdglich, sondern auch interessant oder anderweitig lohnend werden kann.

6.3.2.2  Strukturelle Segregation

In vieler Hinsicht ist die linksradikale Gruppe der Gegenpol zur stadtpoliti-
schen Gruppe. Sie setzt sich schon in der Fragestellung ihres Reflexionstages
intensiv mit Segregation auseinander und sie arbeitet von Anfang an heraus,
dass eine mogliche Unterrepriasentanz von MigrantInnen sozialstrukturelle Ur-
sachen haben konnte. In der Sequenz ,,Eroffnung* werden verschiedene Deu-
tungen fiir das Problem angeboten.

Mark: [Es ist] A komisch und B traurig, wenn sozusagen nur Deutsche in 'ner Gruppe in nem
quasi geschlossenen Zirkel antirassistische Arbeit machen und anscheinend das Angebot, das
sie machen, oder die Positionen, die sie vertreten, keinen Anklang finden. [(): oder die Um-
gangsweisen][(): aber] Oder die Umgangsweisen, na klar jedenfalls der Zustand als Gruppe
nich soo anziehend wirkt, dass jetzt Migranten Lust haben, da mitzumachen (P1: 37ff).
Mark ist der Ansicht, dass zu wenige Migrantlnnen in der Gruppe reprisentiert
seien. Er beschreibt sie als ,,quasi geschlossenen Zirkel“, deutet also an, die
Gruppe konne als solche unzugénglich wirken. Das ist ,,.komisch®, also nicht
verstdndlich und politisch nicht ganz tragbar. Dass die Gruppe aus seiner Sicht
kein attraktives Angebot fiir MigrantInnen zuwege bringt, empfindet Mark als
Versagen. Mark sucht den Fehler also eindeutig bei der linksradikalen Gruppe:
bei ihren politischen Positionen, aber auch bei den Umgangsweisen der Grup-
pe untereinander.
Der nidchste Redner bietet eine alternative, stiarker strukturorientierte Prob-
lemdefinition an:
Bernd: [Das] kann zwei Seiten haben: Dass wir alle iiberhaupt sowieso nur mit weilen Deut-
schen zu tun haben, unsere Kenntnis hauptséchlich aus Fernsehen und Literatur stammt. [Da]
wiirde ich sagen, das ist ein Problem, ein Punkt, woriiber wir nachdenken, was das bedeutet.
Dass aber Migranten in der BRD vielleicht auch die Position haben konnten, [sich mit, A.W.]
Rassismus von weiflen Deutschen auseinander zu setzen, ist erst mal [ein] Problem von denen,
und dagegen etwas zu tun, ist die Aufgabe von weilien Deutschen, das finde ich nachvollzieh-
bar. Man muss das nicht so teilen, aber wenn der Grund, dass keine [MigrantIn] oder einer da-
bei ist, dass die sagen, das ist eure Gesellschaft und euer Problem [wire das Ok, A.W.] (P1:
S11f).
Bernd verweist auf die Folgen segregierter gesellschaftlicher Strukturen, in
denen weifle Deutsche nur einen medial vermittelten Zugang zu MigrantInnen
haben. Vielleicht will er Marks Behauptung, die Gruppe sei nicht anziehend,
um ihre strukturellen Ursachen ergiinzen: Sie weif} nicht viel von MigrantIn-
nen und — so sein zweites Argument — vielleicht wollen sich Migrantlnnen
nicht mit dem Thema der Gruppe befassen, weil sie Rassismus fiir ein deut-
sches Problem halten. Damit sieht er die Ursache fiir die fehlende Heterogeni-

Sequenz
,.Eroffnung*

Versagen der
Gruppe

Struktu-
ralistische
Erkldrung



Versuch,
Zugang zur
MigrantInnen-
perspektive

zu finden

Strukturbezo-
gene Losung

Strukturelle
Barrieren als
Selbst-
entlastung

340 Habituelle Ubereinstimmung und Distinktion

tdt auf beiden Seiten.

Wie schon in der Sequenz ,Doktorarbeiten® gezeigt, ist es tatsdchlich
schwierig fiir die linksradikale Gruppe, einen Zugang zur Perspektive der
Migrantlnnen zu gewinnen. Ein Gruppenmitglied lehnte den Reflexionstag von
vorneherein mit der Begriindung ab, dass es gerade bei der Frage, warum we-
nige Migrantlnnen mitarbeiten, auf den realen Dialog mit MigrantInnen anki-
me, der nicht in einem Workshop simuliert werden konne. Bernd versucht,
dennoch eine Vorstellung davon zu entwickeln, wie das Problem aus der Sicht
der Migrantlnnen aussehen konnte. Da er zu deren Perspektive aber keinen
Zugang hat, bleibt seine These in hohem MaBe spekulativ.

Daraufhin erklért Jens, dass es das Problem verkiirze, ,,wenn nur gefragt
wird, ob Migrantlnnen in der Gruppe oder Ini mitmachen. Gemeinsamkeit
kann auch heiflen: regelmidBige Treffen oder Biindnisse” (P1: 70ff). Was zu-
nichst als mangelhafte Attraktivitidt der Gruppe erschien (Mark), und was von
Bernd mit den objektiv unterschiedlichen Interessen von Dominanten und
Dominierten begriindet wurde, wird nun von Jens mit einem strukturbezoge-
nen Losungsvorschlag beantwortet: Wenn die Interessen unterschiedlich sind,
kann es nicht darum gehen, dass einzelne rassistisch dominierte Personen in
der Gruppe mitmachen, sondern dann ist zentral, dass ,,Gemeinsamkeit” ent-
steht, dass also die strukturellen Barrieren iiberwunden werden und die Gruppe
regelméBig mit Migrantlnnen zusammenarbeitet oder sich verbiindet.

Dann kommt aber auch Jens wieder auf strukturelle Barrieren zu sprechen.
Diesmal ist es der Mangel an Integration, der zumindest bei den ,,frisch Ange-
kommenen® (P1: 85) die Mitarbeit verhindert. Hier wird das strukturelle Prob-
lem einseitig den Migrantlnnen zugerechnet (vgl. 4.2.3.2). Das kann Mark
wieder nicht stehen lassen:

Mark: [Das ist eine, A.W.] komische Argumentation. [Ich, A.W.] versteh dich schon, aber
wenn ihr z.B. heute morgen in eurer [Bernds, A.W.] Gruppe gesagt habt, dass die Zusammen-
arbeit mit den MigrantInnen nie so richtig funktioniert hat, dass es immer so eine geschiftsmé-
Bige Beziehung war, dann kannst du natiirlich sagen: ,OK. Das ist OK. Das ist die Situation,
die deutschen Gesetze, das ist die deutsche Gesellschaft‘. Aber eigentlich wire es ja nahe lie-
gend — betroffen sind die MigrantInnen — dass man sozusagen sich verbiindet und sagt: ,Wir
machen das zusammen®. [...] Dann finde ich, das ist so ein bisschen eine Notliige, wenn man
dann sagt: ,Ja, das ist unser Problem. Das ist unsere Gesellschaft und das sind wir weilen
Deutschen.* Also ich finde, das ist dann aus der schwierigen Situation ein bisschen so eine Tu-
gendargumentation zu machen (P1: 91ff).
Mark spricht damit die Schattenseite von strukturbezogenen Argumentationen
an. Sowohl Bernd als auch Jens erwihnten Strukturen, um sich selbst zu ent-
lasten: Wenn viele Migrantlnnen ,.kaum integriert” sind oder wenn ,,die
MigrantInnen® denken, dass Rassismus ein Problem der weiflen Deutschen ist,
ist verstdndlich, warum sie selten in einer iiberwiegend deutschen antirassisti-
schen Gruppe anzutreffen sein werden. Dieser Tendenz zur Selbstentlastung
hilt Mark die praktischen Probleme in der konkreten Zusammenarbeit mit
Migrantlnnen entgegen, die er fiir das eigentliche Problem hilt, dem Bernd

ausweiche. Aulerdem formuliert Mark erneut eine — wiederum spekulative —



Individualisierter Habitus 341

Idee iiber die Interessen von Migrantlnnen: Aus seiner Sicht miissten gerade
diejenigen, die in erster Linie von Rassismus betroffen sind, ein Interesse an
Biindnissen und Zusammenarbeit haben. Dass Bernd Segregation als etwas
darstellt, das den politischen Interessen der MigrantInnen entspricht, hilt Mark
fiir eine ,,Notliige*.

Bei einer zusammenfassenden Betrachtung der vier Eingangsstatements
wird deutlich, dass die linksradikale Gruppe das Problem sofort auf der struk-
turellen Ebene konzipiert. Es werden Barrieren angefiihrt, die eine Kooperati-
on behindern konnten und es werden strukturell dhnliche Interessen benannt,
die fiir eine Zusammenarbeit sprechen wiirden. AufSerdem soll die Frage nicht
darauf reduziert werden, ob einzelne Migrantlnnen in der Gruppe mitmachen,
sondern ob die ,,Gemeinsamkeit™ funktioniert, d.h. ein strukturelles Problem
soll nicht personalisiert ausgetragen werden. Andererseits kann der Verweis
auf die strukturelle Ebene auch Untitigkeit rechtfertigen: Frei nach dem Mot-
to: ., Wir konnen zwar nicht mit MigrantInnen,
aber, der Gesellschaft sei Dank, es liegt nicht an uns.” Auflerdem stellt es sich
als schwierig heraus, allgemein giiltiges Wissen iiber eine rassistisch domi-
nierte Gruppe zu formulieren, ohne diese erneut rassistisch zu konstruieren
(vgl. 4.2.2). Das gilt v.a. dann, wenn man mangels ausreichender Kontakte nur
iiber deren Perspektive spekulieren kann.

Eine Fraktion der Gruppe bemiiht sich trotz selbstentlastender Tendenzen
darum, einerseits die strukturellen Voraussetzungen fiir das Problem zu kléren
und andererseits auf der Ebene des Gruppenhandelns Konsequenzen zu ziehen.
Diese Ubersetzung struktureller Probleme in mikrosoziale Handlungspraktiken
ist schwierig; auch diese Gruppe rekurriert daher, wenn sie nicht mehr weiter
weil, streckenweise auf individualisierende Deutungen.

Handlungspraktische Schwierigkeiten
bei der interaktiven Verdnderung von Segregation

Ohne den Begriff ,,Segregation” zu verwenden, schildert die linksradikale
Gruppe immer wieder, dass Migrantlnnen in der deutschen Gesellschaft sys-
tematisch an anderen Orten anzutreffen sind als die typischen Gruppenmitglie-
der. Dieser Wahrnehmung entspricht die soziale Tatsache struktureller Un-
gleichheit. In Deutschland besuchten 1996 von den SchiilerInnen ohne deut-
schen Pass 9,2% das Gymnasium im Vergleich zu 21,7% in der Gesamtbevol-
kerung (Statistisches Jahrbuch 1998: 372). ,,Mehr als die Hilfte der jungen
Frauen und fast die Hilfte der jungen Minner, die heute 20 bis 30 Jahre alt
sind, haben keinen beruflichen Ausbildungsabschluss® (Mitteilungen der Be-
auftragten der Bundesregierung fiir die Belange der Ausldnder 1998: 14). Das
bedeutet fiir die linksradikale Gruppe, die aus ,,in der Mittelklasse* oder im
~Kleinbiirgertum Sozialisierten* (Birgit P5: 4189f) besteht, dass die sozial-

Zusammen-
fassung

Weiterer
Verlauf



Rassistisches
Verhalten?

Strukturelle
Ausgren-
zung kom-
pensieren

342 Habituelle Ubereinstimmung und Distinktion

strukturelle Ahnlichkeit zur Mehrzahl der rassistisch Dominierten gering ist.
Da die Gruppe neue Mitglieder iiber Freundschaften und Mundpropaganda
wirbt, liegt darin ein Grund, warum wenige Migrantlnnen zu ihr finden. Wie
Ricardo erklart: ,,Diese Moglichkeit is nich gegeben oder wenig gegeben, weil
unter unseren Mitgliedern gibt es wenige, sehr wenige, die SO regelméBig also
richtige freundschaftsmiflige Beziehungen [und] Kontakte zu Menschen ha-
ben, die Nicht-Deutsche sind“ (Ricardo: P5: 4060ff). Wenn eine Gruppe sozi-
alstrukturell homogen ist — und das sind kleine politische Gruppen meistens —
und wenn die Klasse, aus der sie sich rekrutiert, kaum MigrantInnen enthilt,
werden sich auch wenige MigrantInnen in ihr finden.

An dieser Stelle denkt die Gruppe in drei Richtungen weiter, die sich analy-
tisch unterscheiden lassen, auch wenn sie in der Diskussion nicht getrennt
werden: Zum einen fragt sie sich, warum sie auch fiir diejenigen MigrantInnen,
die politisch aktiv sind und die der Mittelschicht angehoren, nicht ausreichend
attraktiv ist. Birgit weist ja z.B. darauf hin, dass es Migrantlnnen gibt, die ,,all
diese Probleme, die ihr jetzt grade beschrieben habt, iiberhaupt nicht haben*
(P1: 385f), die also Deutsch konnen und so lange politisch aktiv waren wie
Birgit, und die trotzdem nach kurzer Teilnahme wieder weggeblieben sind.
Angesichts dieser Erfahrung stellen sich einige die Frage, inwieweit sie sich
selbst rassistisch verhalten. So glaubt Daniel ,,schon, dass ich mich so ein biss-
chen unbewusst [...] in einer bestimmten Weise verhalte, wenn jemand in die
Gruppe kommt und gebrochen Englisch [spricht]* (P1: 161ff).

Im Gegensatz zu den biirgerlich-humanistischen Gruppen, die es prinzipiell
problematisch finden, dass sie z.B. auf Schwarze anders reagieren als auf Wei-
Be, weist Hanna aber darauf hin, ,,dass Ungleichbehandlung auch ein Versuch
sein kann, unterschiedliche Voraussetzungen auszugleichen™ (P1: 221) (vgl.
unten). Die Gruppe wendet denn auch die Selbstzweifel nicht in der Weise ge-
gen sich, wie das bei Rita aus der stadtpolitischen Gruppe beschrieben wurde
(6.3.1.1). Dennoch iiberfordert sich die Gruppe an diesem Punkt. Denn obwohl
sie de facto zwischen Migrantlnnen, die in die Gruppe passen, und MigrantIn-
nen, die beraten werden, differenziert, bleibt doch implizit der Anspruch be-
stehen, dass alle MigrantInnen prinzipiell in die Gruppe passen miissten, bzw.
dass es an der Gruppe liegt, wenn dem nicht so ist. Das zeigt sich daran, dass
Daniel sein Verhalten bei jemandem hinterfragt, der gebrochen Englisch
spricht, der also wahrscheinlich nicht fiir das Milieu der Gruppe typisch ist. Da
die Frage, warum ,,dhnliche* Migrantlnnen kaum mitmachen, nicht von der
Frage getrennt wird, warum nicht alle Migrantlnnen mitmachen, kommt die
Diskussion hier nicht zu eindeutigen Schlussfolgerungen, die einen Ausgangs-
punkt fiir das Handeln darstellen konnten.

Eine zweite Frage, die sich bei der mikrosozialen Bearbeitung von Segrega-
tion stellt, betrifft diejenigen rassistisch Dominierten, die sozialstrukturell un-
gleich gestellt sind und die daher nicht einfach als potenzielle Neumitglieder
bei der Gruppe auftauchen, bzw. die — wenn sie auftauchen — nicht einfach in



Individualisierter Habitus 343

die Gruppe passen. In der Sequenz ,,Frau Ozdemir* hatte ich gezeigt, dass die
Gruppe dazu neigt, ,,unpassende” Migrantlnnen als hilfsbediirftig anzusehen.
Hinsichtlich der politischen Zusammenarbeit konnte das ein Fehler sein. Hier
wiren Losungen gefragt, die Effekte rassistischer Strukturen kompensieren
konnten. Ricardo betont: Man miisste ,,EXTRAschritte unternehmen und sa-
gen: ,OK, es is unsre Aufgabe, Leute zu finden, zu motivieren, zu fragen, ken-
nen zu lernen und die zu fragen: Kommt doch mal zu uns!* Und es wird schei-
tern: einmal, zweimal, zehnmal. Von 20 werden vielleicht zwei dableiben
(P5: 4097ff). Ricardos Extraschritt besteht in der kompensatorischen Bezie-
hungspflege. Andere Ideen gehen eher dahin, den Zugang zur Gruppe nie-
derschwelliger zu gestalten. Zum Beispiel schligt Wiebke vor, Deutschkurse
anzubieten (P1: 353) und zu hoffen, dass einige TeilnehmerInnen vielleicht
auch Interesse an der Gruppe finden. Alex beschreibt eine andere Gruppe, de-
ren Sitzung in einem ethnisch heterogenen Café stattfindet, so dass nach meh-
reren Sitzungen manchmal Cafébesucherlnnen in die Gruppe wechseln (P5:
3846). Mehrere Gruppenmitglieder iiberlegen, wie die Atmosphire fiir alle an-
genehmer werden konnte (z.B. durch gemeinsames Kochen) (P5: 3897). Es
mangelte also nicht an Vorschldgen, und teilweise waren diese auch Bestand-
teil von Routinen, in denen Ressourcen geteilt werden. Zum Beispiel wurden
der tiirkisch-kurdischen Frauengruppe im Rollenspiel sofort Anwaltsadressen
angeboten und Birgit wollte sie bei der Beantragung von Geldern unterstiitzen
(P5: 1898ff).

Allerdings waren die Ideen nicht konsensfihig, wenn sie strukturelle An-
passungsleistungen der Gruppe selbst erfordert hétten. Zum Beispiel wurde
gegen die Idee eines Cafés eingewandt, dass die Rdumlichkeiten der Gruppe
das nicht gestatten (P5: 3917ff). Aullerdem gab es eine starke Fraktion, die das
Problem der Segregation als Defizit von Migrantlnnen beschrieb. Die in der
Defizithypothese enthaltenden Homogenisierungen und Selbstaufwertungen
riefen bei anderen Mitgliedern regelmifig Widerspruch hervor, so dass die
Frage, wie sich die Gruppe zu dem Teil der Migrantlnnen verhilt, die sich so-
zialstrukturell deutlich von ihr unterscheiden, nie beantwortet wird.

Ein dritter Argumentationsstrang kann als Synthese angesehen werden, die
die soeben dargestellten Probleme iiberwindet. Wie Jens bereits am Anfang der
Diskussion deutlich machte, ist es nicht unbedingt zentral, dass einzelne
Migrantlnnen in der Gruppe mitarbeiten. Angesichts sozialstruktureller Diffe-
renzen konnte es wichtiger sein, dass die Kooperation mit Gruppen von
Migrantlnnen funktioniert. Wihrend also bei der stadtpolitischen Gruppe der
Kontakt mit rassistisch dominierten Personen als Hauptziel erscheint, geht es
hier eher um die politische Zusammenarbeit von rassistisch dominanten und
dominierten Gruppen. Alex hilt zwar mit Einschrinkung fest, dass ,,ne ge-
mischte Gruppe is... Ich wiird so weit gehen, zu sagen: ,Das is n Wert an
sich.** (P5: 3841f). Die Gruppe will es aber vermeiden, einzelne MigrantInnen
zu funktionalisieren oder als Alibimitglieder zu missbrauchen.

Kooperation
statt Mit-
gliedschaft



Kontroll-
anspriiche

344 Habituelle Ubereinstimmung und Distinktion

Dieser dritte Weg wurde durch das Rollenspiel thematisiert: Zwei Mitglie-
der einer tiirkisch-kurdischen Frauenorganisation wollten die Rdume der
Gruppe nutzen, dabei aber ihr Programm und ihre Arbeit autonom gestalten
(P5: 1659). In der Auswertung findet Alex die Idee gut, Gruppen von Migran-
tInnen verstérkt die Ressource ,,Raum® zur Verfiigung zu stellen.

Alex: Ich denke, da is eine Sache auch ganz, ganz spannend und ganz realistisch dran, weil,

DIESE LEUTE GIBT es ja. [...] Es is auch 'n Fakt, denk ich, [...] dass Leute, erst mal [...] in

ethnisch orientierten Gruppen arbeiten wollen, sich da auch erst mal finden wollen, 'n anderes

Politikverstindnis haben, irgendwie die Ressource Raum suchen. [...] Aber du kannst natiirlich
dagegen auch 'n Modell stellen, [in dem, A.W.] die Gruppe ein bisschen groer

[wir]. Du hittest noch einen anderen Raum, den du einfach zur Verfiigung stellen kannst, wo

du auch irgendwie 'n Miinztelefon [hast, A.W.] (P5: 3764).
Nachdem Alex ein Modell ausgemalt hat, bei dem die Gruppe Migrantlnnen
Raum zur Verfiigung stellen kann, kommt er auf evtl. Einwédnde zu sprechen.
Denn schon wihrend des Rollenspiels hatte Birgit betont, dass man nicht ein-
fach unbekannte Gruppen in die Rdume lassen kann, wenn man nicht weil,
welche politischen Ziele diese anstreben. Der ,,Geist des positiven Rassismus*
hatte das als Kontrollbediirfnis kritisiert (P5: 1555). Alex erklart im Riickblick,
dass er diese Kritik treffend fand.

Alex: Wir ham ja irgendwo das Bediirfnis, im Prinzip mit unabhéngigen [...] kleinen Basis-

gruppen von Immigranten Kontakt zu haben, also [das, A.W.] finden wir ja eigentlich toll. A-

ber wir haben diesen Gruppen [...] zu sehr erst noch des [...] Entweder-Oder anzubieten: Also

entweder ,Assimiliert Euch!‘ zugespitzt gesagt. Oder eben: ,Ja, wir wissen nich, was wir euch

anzubieten haben.*

Ricardo: Du redest jetzt vom Theater oder in der Realitit?

Alex: Also ich hab versucht, des was ich wichtig fand an dieser Theatersituation rauszupicken

und da dran die Realitét zu erkennen.

Wiebke: Willst du jetzt diesen Grundsatzbeschluss in Frage stellen? (P5: 3802ff).
Alex kritisiert die Vorstellung, dass die Gruppe alles, was in ihren Riumen
passiert, unter Kontrolle haben will und er hélt fest, dass das Beharren auf in-
dividueller Mitgliedschaft von Migrantlnnen auch eine Art von Assimilations-
druck darstellt. An Ricardos und Wiebkes Reaktionen wird schon deutlich, wie
wenig Gegenliebe diese Uberlegungen finden. So fasste die Gruppe den
Grundsatzbeschluss gegen die gemeinsame Raumnutzung, den Wiebke er-
wihnt, aufgrund von schlechten Erfahrungen. Sie hatte andere in ihre Riume
gelassen und die verschickten im Namen der linksradikalen Gruppe unautori-
sierte Faxe. Andere verweisen darauf, dass bekannte Gruppen ohnehin schon
die Rdume nutzen wiirden. Ricardo findet den Vorschlag nicht realistisch. Als
ich versuche, Alex' Modell zu unterstiitzen, schldgt Ricardo den oben zitierten
Extraschritt in der individuellen Mitgliederwerbung vor und Hanna erklirt,
dass die Kooperation mit Gruppen von Migrantlnnen das Thema verfehle,
denn heute wolle die Gruppe doch dariiber reden, warum so wenige Migran-
tInnen Mitglied wiirden. Zwar wird auch dem widersprochen, aber am Ende
bleibt es dabei: Alex' Analyse miindet nicht in konkrete Veridnderungsvor-
schlige.



Individualisierter Habitus 345

Der Vorschlag, Ressourcen zu teilen und damit auch die Kontrolle iiber die-
se abzugeben, beriihrte einen wunden Punkt. Birgit befiirchtet Rassismusvor-
wiirfe und weist diese in der iiblichen Weise zuriick: Sie wiirde sich allen
Gruppen gegeniiber so verhalten und ihre Anspriiche seien vollig legitim (5.1).

Birgit: Wenn sozusagen die Gruppe iiberhaupt nich bekannt is, [...] da wiirde ich zumindest

mich so einschitzen, dass ich dann schon wissen wollte, was wollen die machen. Und nich ir-

gendwie, um ihnen hinterher zu schniiffeln, sondern mit welchen politischen Richtungen ich's
da zu tun habe. Und es gibt einfach Sachen, die passen nich zueinander. Und da bin ich, denk
ich auch nich rassistisch, sondern ich will irgendwie mit bestimmten Leuten und bestimmten

Konzepten nich zusammenarbeiten. [Es] is egal, ob die eingewandert sind oder nich. [...] Und

auch so, wenn dann die Immigrantin immer wieder sagt: ,Ja, wir wollen nicht, dass ihr euch da

irgendwie einmischt‘. Ich will mich da gar nich einmischen. Ich will's aber wissen. Das wollt

ich von den [antifaschistischen, A.W.] Schutzgruppen auch wissen und das will ich iiberhaupt

wissen (P5: 3554ff).
Bei einer strukturalistischen Deutung des Problems miisste die Gruppe aber
anerkennen, dass sie iiber eine Ressource (kostenlose Riume) verfiigt, die fiir
eine tiirkisch-kurdische Frauengruppe moglicherweise schwerer zu gewinnen
ist als fiir eine weille deutsche linksradikale Gruppe. Wenn eine tiirkisch-
kurdische Gruppe wie im Rollenspiel vorgespielt, Riume einfordert, kdnnte
man das unter antirassistischen Gesichtspunkten fiir legitim ansehen, denn sie
wiirde die weille deutsche antirassistische Gruppe ja nur darum bitten, die Res-
sourcen zu teilen, zu denen diese aus strukturellen Griinden leichteren Zugang
hat. Auf dieser strukturbezogenen Ebene wird das Problem von der Gruppe
aber nicht behandelt. Weder nutzt die ,,MigrantInnengruppe* im Rollenspiel
dieses Argument, noch gehen die fiktiven Gruppenmitglieder auf Fragen struk-
tureller Gerechtigkeit ein. Stattdessen kippt Birgit ins individualistische Mo-
dell und fragt sich, ob ihre Handlungsweise rassistisch sei, ob es also legitim
sei, wenn sie weiterhin die Ressource ,,Raume* kontrolliere. Auf dieser Ebene
ist es unsinnig, Birgit Rassismus zu unterstellen und sie kann einen méglichen
Vorwurf leicht zuriickweisen.

Alex hatte aber die Frage angedeutet, ob die Strukturen der Gruppe rassis-
tisch wirken. Immerhin sieht sie sich auflerstande, die Voraussetzungen, unter
denen sie Neumitglieder aufnimmt bzw. die Form, in der sie ihre Ressourcen
teilt, zu hinterfragen. Mit diesem prekdren Punkt will sie sich aber nicht aus-
einander setzen. Auch als ich nach unverbindlichen Phantasien zu dem Thema
frage, ist der Protest grof3. Damit ldsst sich zusammenfassend festhalten, dass
der Diskurs der Gruppe zwar die Probleme, die rassistische Strukturen fiir eine
antirassistische Gruppe aufwerfen, aufgreift, dass die
Ubertragung auf die Handlungspraxis aber nicht in jeder Hinsicht gelingt. Die
Gruppe tendiert dazu, sozialstrukturell Ungleiche zu patronisieren. Zwar be-
nennt ein Teil der Gruppe Segregation, nimmt diese aber als Defizit der
MigrantInnen wahr. AuBlerdem rekurriert die Gruppe punktuell auf Individua-
lisierungen und Personalisierungen. Die Frage, ob das eigene Verhalten aus-
grenzend ist, wird pauschal gestellt, also nicht nach verschiedenen Gruppen
von Migrantlnnen differenziert. Antirassistische Strategien, die die Wirkung

Kritik

Zusammen-
fassung



Pro Indivi-
dualisierung

Kontra
Individua-
lisierung

346 Habituelle Ubereinstimmung und Distinktion

sozialstruktureller Ungleichheit iiberbriicken konnten, denkt die Gruppe zwar
an. Sie konkretisiert sie aber nicht und es bestehen Vorbehalte.

Fazit

Sowohl die stadtpolitische als auch die linksradikale Gruppe wollen rassistisch
dominierte Individuen vor Vereinnahmung schiitzen. Die stadtpolitische Grup-
pe lehnt es ab, alle iiber einen Kamm zu scheren, und sieht personliche Kon-
takte und Begegnungen als probate Mittel, um Diskriminierung und Vorurtei-
len entgegenzutreten. Auch wenn sie auf den ersten Blick Hierarchien, wie die
zwischen der fragenden Schulklasse und dem ,,Vorzeigeauslidnder* reprodu-
ziert, wirkt sie langfristig doch strukturverdndernd, indem sie die durch Segre-
gation verursachten Kontaktbarrieren tiberwindet. In dhnlicher Weise wird in
der Studie von HeB3 und Linder deutlich, dass die humanistisch orientierten
Antirassistlnnen zwar im Vergleich zu den linksradikalen Antirassistlnnen in-
dividualisiertere Anliegen vertreten. Aber auch hier sind sie in der Praxis be-
reit, Vorgefundenes anzugreifen, wenn sie es fiir rassistisch halten und nehmen
z.B. im Rahmen des Kirchenasyls sogar begrenzte Gesetzesbriiche in Kauf
(1997: 94).

Demgegeniiber will die linksradikale Gruppe strukturelle Probleme nicht an
Individuen festmachen und versucht daher strukturelle Losungen fiir diese zu
finden. Allerdings gelingt es auch dieser Gruppe nicht, die eigenen
,.Grundsatzbeschliisse” auf eine evtl. Rassismusrelevanz zu hinterfragen. Teil-
weise dient der Verweis auf rassistische Strukturen der Selbstentlastung und
punktuell rekurriert auch diese Gruppe auf individualisierende Deutungsmus-
ter.

Losungsstrategien, die sozialstrukturelle Problemlagen mit interindividuel-
len Handlungsstrategien beantworten, wurden hier als Ausdruck eines klassen-
spezifischen Habitus gedeutet. An beiden Beispielen wird aber auch deutlich,
wie schwer es ist, antirassistisches Engagement im Sinne von erweiterter
Handlungsfdhigkeit zu konzipieren. Das eigene Handeln ldsst sich leichter
kontrollieren, wenn es die Dinge in den Blick nimmt, die die Handelnden —
scheinbar — unter Kontrolle haben: Die nicht rassistische Begegnung mit ras-
sistisch dominierten FreundInnen und PartnerInnen oder die Gestaltung einer
angenehmen Gruppenatmosphire. Dass die Gruppen auf individualisierte Deu-
tungen rekurrieren, wenn sie nicht mehr weiterwissen, ist sicher nicht nur ih-
rem Mittelschichtshabitus geschuldet, sondern auch der vordergriindigen Prak-
tikabilitdt und Handhabbarkeit individualisierender Paradigmen.

Zugleich war zu beobachten, dass individualisierende Paradigmen immer
wieder an ihre Grenzen stoen und die antirassistischen Gruppen hilflos ma-
chen. Ohne das ,,dritte definierende Merkmal“ (vgl. 1.1.1) bzw. ohne einen
Begriff von rassistischer sozialer Ungleichheit kann die Mehrzahl der Gruppen



Individualisierter Habitus 347

nicht zwischen rassistischer Diskriminierung und bloSer Aufmerksamkeit
(stadtpolitische Gruppe) oder zwischen der Beleidigung von Minderheiten und
der Respektlosigkeit gegeniiber einem Trainer (Trainergruppe) unterscheiden.
Machtpolitik erscheint als Zumutung (Feministische Gruppe), und die Proble-
me in der Kooperation mit Fliichtlingen (FliichtlingssozialarbeiterInnen) oder
Migrantlnnen (linksradikale Gruppe), die zumindest zum Teil durch rassisti-
sche Strukturen verschirft wurden, werden mit deren iiberzogenen Forderun-
gen oder Defiziten erklart.

So gesehen wire es nicht nur theoretisch notwendig, sondern auch im Inte-
resse der antirassistischen Gruppen, wenn sie sich iiber die strukturellen Wi-
derspriiche, in denen sie handeln, klarer wiirden. Genau diese Moglichkeit
wird vom individualisierten Habitus der Mittelschicht aber stark erschwert:
Auch wenn die Gruppen mit individualisierten Problemdeutungen und Lo-
sungsvorschldgen offensichtlich in die Sackgasse geraten, verharren sie im in-
dividualisierenden Paradigma. Héufig entsteht der Eindruck, dass sie weder
einen praktischen noch einen theoretischen Begriff vom Zusammenhang zwi-
schen makrosozialen Phinomenen (wie Segregation, Politik, usw.) und mikro-
sozialem antirassistischem Handeln entwickeln konnten. Wie auf der eingangs
beschriebenen Tagung bleiben die Kritik an der rassistischen staatlichen Poli-
tik und das private individuelle Schuldbekenntnis unverbunden nebeneinander
stehen. Diese habituell begriindete Leerstelle ist ein Grund fiir die trotz der
normativen Orientierung entstehende Handlungs- und Deutungsunsicherheit
der untersuchten Gruppen.

6.4 Fazit

Folgt man Bourdieu, so entsteht Erkenntnis iiber symbolische Gewalt dann,
wenn eine Gruppe ein objektives Interesse an dieser Erkenntnis gewinnt. Beim
sozialen Problem des Rassismus ist es relativ einfach, diejenigen zu benennen,
die objektiv durch rassistische symbolische Gewalt benachteiligt werden und
von daher ein Interesse an antirassistischer Erkenntnis haben. Wie so héufig
wird Herrschaft aber nicht nur von den Beherrschten, sondern auch von denje-
nigen Fraktionen der herrschenden Klassen angegriffen, denen nicht linger an
dem Herrschaftsverhéltnis liegt und die sich Vorteile von dessen Auflosung
erhoffen.

Deren objektive Position im sozialen Raum ist jedoch ungleich komplexer.
Zwar konnen sie sich mit ihrem antirassistischen Anliegen positiv distinguie-
ren — solange es ihnen gelingt, dieses als ,,gutes® oder ,,progressives” Engage-
ment darzustellen (6.1). Der normative Druck, den sie so erzeugen, wendet
sich aber auch gegen sie selbst, und sie miissen daher Sorge tragen, dass sie
nicht zu sehr in die eigene Schusslinie geraten (6.2). Hierbei ist der normativ

Fazit

Vorausset-
zungen fiir
Erkenntnis

Zusammen-
fassung



Objektive Wi-
derspriiche

Ausblick

348 Habituelle Ubereinstimmung und Distinktion

individualisierte Habitus, der die gebildete Mittelschicht ohnedies auszeichnet,
eine Hilfe und ein Problem (6.3). Er fordert die Ubernahme von antirassisti-
schen Zielen durch Teile der herrschenden Klassen. Zugleich konnen gerade
strukturverdndernde antirassistische Forderungen kaum im individualisiert
normativen Paradigma formuliert werden, so dass das antirassistische Enga-
gement der HiretikerInnen fiir ihre eigene Position ungefihrlich bleibt.

Allerdings funktioniert die Strategie der antirassistisch Engagierten objektiv
gerade dadurch, dass sie subjektiv eben nicht zweckrational durchkalkuliert
wird. Wenn sich Teile der herrschenden Klassen gegen Rassismus engagieren,
dann deshalb, weil ihnen das ein ,,Herzensanliegen™ ist, und deshalb geben
sich die antirassistischen Gruppen nicht mit ihrer praktikablen, aber in Bezug
auf rassistische Strukturen hilflosen Herangehensweise zufrieden, sondern ich
konnte zeigen, dass sie gerade an den Punkten, an denen das individualisieren-
de Paradigma versagt, verharren und sich intensiv darum bemiihen, auch hier
handlungsfihig zu werden. Zum Beispiel versucht die stadtpolitische Gruppe
immer wieder, Anhaltspunkte dafiir zu finden, welche Aufmerksamkeit rassis-
tisch ist und welche nicht. Sie bleibt aber in einem habituell spezifischen Blick
auf die Welt gefangen, der genau diese Unterscheidung stark erschwert. Beides
— die Distinktion iiber das progressive moralische Anliegen und die Unmog-
lichkeit, das Problem des Rassismus individualisierend zu bearbeiten — ist Be-
standteil ihres Habitus.

An der Widerspriichlichkeit ihrer Position reiben sich die Gruppen auf. Zum
Beispiel gelingt es der feministischen Gruppe im Verlauf des Reflexionstags
nicht, eine politisch iiberzeugende Argumentation dazu zu finden, warum sie
sich als Feministinnen gegen Antisemitismus engagieren. Im letzten Rollen-
spieldurchgang verindert eine Spielerin schlieBlich ihre Rolle und wird zur Jii-
din. Als fiktive Jiidin hat sie keine Probleme zu erkldren, warum sie sich gegen
Antisemitismus einsetzt, wihrend sie ihr Anliegen als die nicht-jiidische Femi-
nistin, die sie in Wirklichkeit ist, nur schwer erkldren und legitimieren kann.

Diese Flucht aus den Dilemmata der eigenen Position kann aber nur in der
Fiktion gelingen. In der Wirklichkeit suchen die Gruppen Erkldrungen fiir die
Aporien ihrer klassenspezifischen Perspektive, schrecken aber vor deren Kon-
sequenzen zuriick. Eine Theorie, die der Kompliziertheit des Sachverhaltes an-
gemessen ist, miisste die radikale Individualisierung des Problems iiberwinden,
iiber die die gebildete Mittelschicht nicht hinauskommt. Die stadtpolitische
Gruppe miisste eine Vorstellung von dominanten, kollektiv getragenen Diskur-
sen entwickeln, die rassistisch sind, aber diese Vorstellung wiirde ihre indivi-
duell-personlichen Bearbeitungsstrategien in Frage stellen. Die linksradikale
Gruppe miisste das Problem, das sie behandelt, als eine Frage struktureller
Segregation anerkennen, aber das hieie, die Voraussetzungen fiir eine Mit-
gliedschaft in der Gruppe zu reformieren. In diesen Widerspriichen zeigt sich
das Dilemma einer privilegierten Gruppe, die einen emanzipatorischen Diskurs
adaptiert.



Individualisierter Habitus 349

Auf Dauer bringt normatives Engagement in symbolischen Kampfen para-
doxe Effekte hervor, wenn es die angestrebten Ziele nicht erreichen kann.
Fortgesetzte Hilflosigkeit ldsst es erlahmen. Gaby, die ihre Berufstitigkeit als
antirassistische Trainerin bereits seit einigen Jahren aufgegeben hat, findet es

,.,beDENKIlicher [...] was es bei mir zum Teil auch bewirkt hat: So 'ne gewisse Egalitit gegen-

tiber diesem Rassismus oder so: ,Den gibt's halt, gibt's bei mir, gibt's bei andern‘. Und das

war's dann. Ja, also wenn ich so die Langzeitwirkung bei mir betrachte. Ja also das eigentlich,
was so aus dieser moRALischen und ETHischen Emporung mal kam, ja: ,Da musste was tun!

Ja, dass das im Grunde aufgeweicht ist und was ist an die Stelle getreten frag ich mich? (P33:

1305t6).

Man kann Gaby nicht unterstellen, dass ihr Engagement nicht ernst gemeint
war. Aber wenn normative Bemiihungen auf der interindividuellen Ebene nicht
zwischen rassistischen und anderen sozialen Phianomenen unterscheiden kon-
nen — und das ist im individualisierten Paradigma aus prinzipiellen Griinden
nur begrenzt moglich — und wenn sie die Aufmerksamkeit auf die eigene Psy-
che statt auf die Ursachen fiir deren rassistische ,,Deformationen* lenkt, kann
man gut verstehen, dass auch die Menschen mit den besten Absichten irgend-
wann ermiidet sind. Interessanterweise beschreibt Gaby nicht nur das Nachlas-
sen der moralischen Empo6rung, sondern auch die ,,Egalitit®, und dass es Ras-
sismus ,,eben gibt“, bei ihr und bei anderen. Damit ist genau die Orientierungs-
losigkeit umrissen, die durch das individualisierte Paradigma entsteht.

Hilflosigkeit
miindet in
Gleich-
giiltigkeit






Schluss

Rassismus ist nicht gleich Rechtsextremismus und Gewalt. Rassismus ist auch
kein Vorurteil, kein falsches Bewusstsein, kein Diskurs. Zwar konzentrieren
sich Rassismusforschung wie Alltagsverstand auf diese auffilligen Phino-
mene. Diese machen aber nur einen — wenn auch zentralen — Aspekt des Prob-
lems aus: die offene und iiberwiegend symbolische Reproduktion rassistischer
sozialer Ungleichheit.

Rassismus wird nicht nur in Diskursen und extremer Gewalt reproduziert:
Auch ,,normale* Alltagspraktiken stabilisieren das Problem. Und vor allem
reicht Rassismus iiber die konkrete Delegitimierung in einer spezifischen sozi-
alen Situation hinaus: Auf Dauer verfestigen sich Delegitimierungsprozesse in
rassistischem symbolischem Kapital. Fiir rassistisch Dominante ist diese Kapi-
talsorte eine Ressource, die bei Bedarf selbstverstindlich zur Verfiigung steht
und daher ihre Handlungsspielrdaume erweitert und strukturiert. Fiir die rassis-
tisch dominierten Klassen dokumentiert sich in ihrem Mangel an rassistischem
symbolischem Kapital eine weitere und fiir sie moglicherweise zentrale Di-
mension sozialer Ungleichheit.

Das hier vorgeschlagene Modell des Rassismus erginzt die vorliegenden
theoretischen Zugénge um die selbstverstindlichen und stabilen Aspekte des
Rassismus und erdffnet so auch empirisch neue Fragestellungen. Neben Dis-
kursen wurden Handlungsroutinen und die Interaktion in meinungsbildenden
Gruppen beobachtet. Statt politisch oder sozial marginalen Akteuren ein weite-
res Mal Rassismus nachzuweisen, untersuchte ich antirassistisch engagierte
Gruppen aus der gebildeten Mittelschicht. Dass auch diejenigen, die sich wil-
lentlich gegen Rassismus wenden, rassistische Diskurse und Praktiken nicht
vollstindig vermeiden konnen, zeigt, dass Rassismus nicht nur als offener
Konflikt, sondern auch als objektive Strukturdimension des sozialen Raumes
angesehen werden muss.

Durch diesen kontraintuitiven Zugang konnten einige Konventionen der
Rassismusforschung hinterfragt werden. So wird die interaktive Reproduktion
von Rassismus bisher v.a. aktionistisch, d.h. unter Bezug auf manifeste oder
unbewusste rassistische Handlungsintentionen begriindet. Rassistische institu-
tionelle Strukturen oder nicht intendierte rassistische Handlungsfolgen kénnen
auf diese Weise kaum erkliart werden. Ich nehme an, dass Rassismus als Di-
mension sozialer Ungleichheit Diskurse und Praktiken unabhéngig vom Willen
der Handelnden strukturiert. Menschen, die sich in einer Welt auskennen, die
durch rassistische soziale Ungleichheit geprigt ist, werden iiber rassistische
Diskurse und Praktiken Bescheid wissen und sie bei ihren Handlungen beriick-
sichtigen, auch wenn sie sich zugleich darum bemiihen, Vorurteile anzugreifen

Selbstver-
stiandliche
Aspekte des
Rassismus

Rassismus
wider
Willen



Bedingungen
fiir die
Reproduktion
von Rassismus

Effekte statt
Personen

Wirksamkeit
antirassi-
stischer
Strategien

352 Schluss

oder zu ignorieren. Nicht-intentionaler Rassismus kann als selbstverstindliche
Kooperation mit bestehenden Strukturen verstanden werden, wihrend es sich
bei Antirassismus um bewusste Versuche handelt, diese Strukturen in Frage zu
stellen und zu verdndern.

Tatsdchlich verfestigen die hier beobachteten antirassistisch Engagierten
Rassismus v.a. dann, wenn sie nicht erkennen, dass eine bestimmte Argumen-
tation oder Praxis rassistische Effekte hat. Zum Beispiel setzen sie sich antiras-
sistischer Kritik nur insoweit aus, als diese nicht zu brisant wird. Wenn sie
dann das Thema wechseln oder wenn sie Amiisement iiber ,,fremde® Namen
zeigen, so wirkt dies handlungspraktisch ausgrenzend, ohne dass fiir die Grup-
pen ein inhaltlicher Bezug zu Rassismus erkennbar wire. Auch wenn ihr anti-
rassistisches Bemiihen in Konkurrenz zu Antisexismus oder anderen emanzi-
patorischen Bewegungen gerit, ldsst ihre Selbstkontrolle nach und sie akzep-
tieren simple rassistische Konstruktionen, die sie in einem anderen Zusammen-
hang entschieden bekdmpfen wiirden. Dass man auch bei antirassistisch Enga-
gierten rassistische ,,Reste” beobachten kann, spricht fiir die These, dass rassis-
tisches symbolisches Kapital Interaktionen auch gegen die Absicht der Han-
delnden beeinflusst.

Dementsprechend wurde in dieser Arbeit nicht bipolar zwischen rassisti-
schen und nicht-rassistischen Personen unterschieden, sondern mich interes-
sierten die rassistischen und antirassistischen Effekte von Handlungen. Wenn
man von offen rassistischen Handlungen absieht, sind die meisten Diskurse
und Praktiken im Hinblick auf die Reproduktion von rassistischem symboli-
schem Kapital zweideutig. Das erkldrt die mangelhafte Trennschirfe vieler
Rassismusdefinitionen. Die empirische Forschung kann nicht eindeutig iiber
die Rassismusrelevanz von Interaktionen urteilen, sondern sie muss im Detail
beschreiben, in welcher Hinsicht ein Diskurs oder eine Praxis zur Stabili-
sierung bzw. zur Entwertung von rassistischem symbolischem Kapital geeignet
ist.

Fiir antirassistische Strategien heifit das, dass man nicht wie bisher implizit
davon ausgehen kann, dass der richtige, gute oder iiberzeugende Inhalt einer
Aussage auch den gewiinschten antirassistischen Effekt hervorbringen wird.
Wenn die antirassistisch Engagierten Rassismus in Frage stellen wollen, be-
vorzugen sie inhaltsbetonte antirassistische Strategien. Meistens kldren sie
dariiber auf, warum eine bestimmte These oder Handlung rassistisch ist. Zum
Beispiel war in einer antirassistischen Gruppe ein Mitglied der
Uberzeugung, dass es ,,Rassen nun einmal gebe und dass es daher v.a. wichtig
sei, aus diesem Umstand keine wertenden Schlussfolgerungen zu ziehen. Im
Verlauf der eineinhalbstiindigen Diskussion wurde diese Uberzeugung mehr-
fach ausfiihrlich und mit lebensnahen Illustrationen widerlegt, ohne dass dies
irgendeine beobachtbare Wirkung hervorgebracht hitte. Wird Rassismus nicht
primir als ideologischer Diskurs, sondern als machtasymmetrische Struktur
erfasst, so verwundert es nicht, dass sich die Wirksamkeit einer antirassisti-



Schluss 353

schen Strategie nicht an ihrem aufkldrerischen Inhalt, sondern an ihrer macht-
strategischen Bedeutung in symbolischen Kdmpfen iiber den Wert und die
Stabilitédt von rassistischem symbolischem Kapital bemisst.

Deutlich seltener, aber ungleich effektiver sind beziehungspraktische anti-
rassistische Strategien. Sie traten z.B. bei mehrfacher Wiederholung der glei-
chen Rollenspielsituation auf, nachdem die inhaltsbetonten Strategien versagt
hatten. Hier setzen die antirassistisch Engagierten nicht am Dissens iiber Inhal-
te an, sondern sie stellen die Handlungsroutinen und die gemeinsame Situ-
ationsdeutung, also die Voraussetzung fiir erfolgreiche Interaktionen, in Frage.
In einem Rollenspiel deutet eine mehrheitsdeutsche Antirassistin ,,Erkenn-
tnisse iiber Ausldnder®, die als ,,unverbindliche Meinungsauflerung* angeboten
wurden, als direkten Angriff auf ihre personlichen Werte um und unterbricht
durch eine entsprechend verérgerte Reaktion die Routine von ,,allgemein ge-
teilten Uberzeugungen* und der ,,Verteidigung der Auslinder”. Beziehungs-
praktische Strategien tragen den machtstrategischen Notwendigkeiten symbo-
lischer Kdmpfe Rechnung und bringen so sehr viel deutlichere Effekte hervor
als inhaltsbetonte Strategien. Das bestitigt, dass neben ,,falschen und bosen*
Uberzeugungen auch die selbstverstindliche Anerkennung von rassistischem
symbolischem Kapital fiir das Fortbestehen von Rassismus zentral ist.

Mit der Zeit erarbeiten sich die Gruppen Wissen dariiber, welche Diskurse
und Praktiken u.U. Rassismus fordern konnten, und sie versuchen, diese zu
vermeiden. Dieses Wissen wird als handlungspraktische Kompetenz internali-
siert. Zum Beispiel haben sie bei subtilen Rassismen spontan ein ,,ungutes Ge-
fiithl“, das sie erst nachtrdglich durchdenken und begriinden. Dennoch ist hier
ein Hinweis auf den begrenzten Anwendungsbereich der empirischen Studie
angebracht. Die Reproduktion von Rassismus beschridnkt sich nicht auf die
meinungsbildenden Interaktionen in politisch engagierten Gruppen. Auch
wenn es ihnen geldnge, die letzten Reste rassistischer Diskurse aus ihren Inter-
aktionen zu tilgen, wiren damit institutionalisierte Strukturen sozialer Un-
gleichheit noch nicht beseitigt. Wer also antirassistische Strategien insgesamt
in den Blick nehmen wollte, miisste die politischen Aktionsformen antirassisti-
scher Gruppen ebenso einbeziehen wie Prozesse des politischen und sozialen
Wandels im weitesten Sinne.

Als objektive Struktur im sozialen Raum gewinnt Rassismus in spezifischen
sozialen Situationen und Feldern und in klassenspezifischen Deutungsmustern
eine je unterschiedliche Gestalt. Daher kann man die Rassismusrelevanz z.B.
von mikrosozialen Interaktionen nur verstehen, wenn man zeigt, wie die Logik
der Situation von den rassistischen Strukturen gepridgt wird, und wie Diskurse
und Praktiken, die in einer bestimmten Situation nahe liegend erscheinen, ih-
rerseits wieder rassistisches symbolisches Kapital stabilisieren und verdndern.

Auch hier eroffnete die theoretische Perspektivverschiebung neue For-
schungsfragen. Zum Beispiel wird die Eskalationstrachtigkeit interkultureller

Situations-
und Klassen-
spezifik

Konflikt-
situationen



Mittelschichts-
habitus

354 Schluss

Konflikte oft der ,,Irrationalitat™ kollektiver Werte und Identitdten zugeschrie-
ben, die sich durch interkulturelle Missverstindnisse noch verkompliziere. In-
terkulturelle Konflikte sind aber nicht nur von Kulturunterschieden, sondern in
den meisten Fillen auch von rassistisch bedingten Machtasymmetrien gekenn-
zeichnet: Angehorige einer rassistisch dominanten Gruppe befinden sich in
selbstverstindlicher Ubereinstimmung mit den dominanten Normen einer Ge-
sellschaft. Die rassistisch dominierte Konfliktpartei wird hingegen unter Ver-
weis auf dominante Normen delegitimiert und steht unter dem Druck, sich an
die dominanten Normen anzupassen. Ich konnte beobachten, dass dieser objek-
tive Unterschied auch bei einem nicht , kulturell* bedingten Konflikt zwischen
einer schwarzen und einer weilen Deutschen zu systematischen Perspektivun-
terschieden fiihrt, die denen von interkulturellen Missverstindnissen #dhneln.
Dass diese Perspektivunterschiede asymmetrisch strukturiert sind, kann besser
als der Verweis auf kulturelle Differenzen erkliaren, warum interkulturelle
Konflikte so leicht eskalieren.

Auflerdem wird in den Interaktionen der antirassistischen Gruppen deutlich,
wie machtasymmetrische Konflikte zur Stabilisierung von Rassismus beitra-
gen: Weil die rassistisch dominanten Mitglieder der Gruppen stets mit fiir sie
unerkldrlichen Rassismusvorwiirfen rechnen, vermeiden sie Konflikte mit ras-
sistisch Dominierten so lange wie moglich. Sie beklagen immer wieder, dass
man mit Migrantlnnen nicht streiten konne, reagieren aber ziemlich scharf,
wenn es trotz aller Vorsicht zu einem Konflikt kommt. Interessanterweise be-
miihen sich die rassistisch dominierten Gruppenmitglieder im Gegenzug, die
Konfliktaustragung zu erleichtern. In drei Gruppen waren es Migrantlnnen o-
der schwarze Deutsche, die im Alleingang moralische Tabus der Gruppe in
Frage stellten und so die offene Auseinandersetzung forderten. Damit er-
schwert die objektive Machtasymmetrie die Konfliktbearbeitung. Wenn diese
dann misslingt, entstehen populdre Mythen iiber die Unmoglichkeit, mit
Migrantlnnen zu streiten, die ihrerseits rassistische Ungleichheit verfestigen.

Die Einheit des Rassismus, von der die konventionelle Rassismusforschung
ausgeht, fiithrt dazu, dass in erster Linie die klassenspezifischen Praktiken und
Diskurse der unteren Klassen beschrieben werden. Diese sind inhaltlich expli-
zit und daher leicht erkennbar. Auflerdem lésst eine solche definitorische Ver-
engung die herrschenden Klassen als nicht rassistisch erscheinen. Ich rekon-
struierte Rassismus und Antirassismus im Zusammenhang mit der habituellen
Ubereinstimmung und Distinktion der gebildeten Mittelschicht. Da sich die
gebildete Mittelschicht v.a. durch ihr iiberlegenes kulturelles Kapital von ande-
ren Klassen positiv unterscheidet, beschiftigt sie sich hdufig mit moralischen
Anliegen. Als Zeichen von Bildung, von Progressivitit und von internationaler
Orientierung kann Antirassismus zumindest fiir bestimmte Milieus nicht nur
aus personlichen Griinden, sondern auch objektiv attraktiv werden. Das anti-
rassistische Engagement, das so entsteht, bleibt jedoch ein Tiger ohne Zihne:
Zwar sind die Gruppen intensiv auf der Suche nach Losungen fiir das soziale



Schluss 355

Problem des Rassismus. Die Rassismuskonzepte, die gruppeniibergreifend be-
vorzugt werden, sind jedoch fast nur fiir aufkldrerische Strategien geeignet. Sie
werden auch dann beibehalten, wenn andere Konzepte notig wiren, wenn die
jeweilige Gruppe also mit ihrer Problemdeutung nicht weiterkommt. Zum Bei-
spiel individualisiert die Mehrzahl der Gruppen Rassismus als Personlichkeits-
defizit von RassistInnen, wihrend strukturbezogene Losungsansitze, z.B. Quo-
tierungen im Verlauf der fiinf Reflexionstage mit antirassistischen Gruppen
nicht einmal erwéhnt werden. Damit ist nicht gesagt, dass sich die antirassisti-
schen Gruppen nicht politisch fiir Quoten einsetzen. Aber selbst die linksradi-
kale Gruppe, die als einzige explizit iiber rassistische Strukturen und deren ii-
berindividuelle Effekte sprach, schreckte davor zuriick, die eigenen Organisa-
tionsformen zu reformieren. Die gebildete Mittelschicht neigt dazu, das Prob-
lem des Rassismus auf normative Defizite in individuellen Kopfen zu verkiir-
zen, und das bringt die antirassistischen Gruppen immer wieder in Sackgassen,
aus denen sie nur durch ein Verstdndnis der strukturellen Widerspriiche, in de-
nen sich weille deutsche Antirassistinnen bewegen, herausfinden konnten.

Fiir die antirassistische Praxis von rassistisch Dominanten enthélt diese A-
nalyse eine Chance und ein Risiko. Die Chance besteht darin, sich iiber die ei-
gene widerspriichliche Position im sozialen Raum klarer zu werden und dabei
neue Legitimationen und Motivationen fiir antirassistisches Engagement zu
entdecken. Auch rassistisch Dominante konnen sich mit gutem Grund gegen
Rassismus engagieren. Nicht nur, weil sie sich wie die von Marianne zitierte
Lehrerin mit allen Unterdriickten dieser Erde identifizieren, sondern weil sie
im eigenen Namen, auf eigene Rechnung und in einer offenen politischen
Auseinandersetzung eine Gesellschaftsform durchsetzen wollen, die ihren Inte-
ressen entgegenkommt. Zum Beispiel ist es im Interesse der gebildeten Mittel-
schicht, wenn Mobilitdt nicht bestraft wird und wenn die Fahigkeit, sich in
mehreren Kulturen zu bewegen, etwas wert ist. Zugleich tritt sie in Konkurrenz
zu den sozialen AufsteigerInnen aus den rassistisch dominierten Klassen und
wird dazu neigen, deren kulturelles Kapital zu delegitimieren. Es ist eine poli-
tische Frage, ob sich in Zukunft das gemeinsame Engagement fiir die punktuell
gemeinsamen Interessen oder die Konkurrenz durchsetzt. Und diese politische
Frage wird nicht zuletzt zwischen den Fraktionen der rassistisch dominanten
herrschenden Klassen ausgekdmpft werden, die sich national orientieren und
jenen, die sich supra-, trans- oder internationale Optionen offen halten wollen.
Wenn man die symbolischen Kdmpfe tiber Rassismus nicht als die rein morali-
sche Frage missversteht, als die sie zwangsldufig dargestellt werden muss, ist
es nicht langer notwendig, die unteren Klassen als ,,dumm* zu verkaufen, son-
dern man kann zeigen, dass genau wie in den oberen Klassen eine Fraktion gu-
te Griinde hat, nationale Protektionismen zu bewahren, wihrend andere sich
mit ebenso guten Griinden antirassistisch orientieren.

Das Risiko der Analyse besteht darin, dass sie die Skepsis gegeniiber der
moralischen Uberlegenheit der moralischen UnternehmerInnen schiirt. Nor-

Perspektiven
fiir antirassis-
tische Praxis



Kultur und
Struktur

356 Schluss

mative Klarheiten sind aber in symbolischen Kémpfen das A und O. Und wenn
man sich aus Uberzeugung gegen Rassismus engagiert und tagtiglich erbost
und frustriert dariiber ist, wie nicht nur Rechtsextreme, sondern auch der
.Rechtsstaat™ mit rassistisch Dominierten umspringen kann, ohne nennenswer-
ten Protest hervorzurufen, fillt es schwer, diese unmittelbare Eingebundenheit
durch soziologische Rekonstruktionen zu relativieren.

Der Erfolg sozialer Bewegungen bestimmt sich aber nicht nur durch deren
Protestpotenzial. Sie miissen aufriitteln, aber sie miissen auch Wege aufzeigen,
die das wohlverstandene und langfristige Eigeninteresse moglichst breiter
Kreise berithren. So gesehen konnte es niitzlich sein, nach strukturverindern-
den und eigenniitzigen Griinden fiir das antirassistische Engagement von Hére-
tikerInnen zu suchen.

Die Spezifik des Rassismus als stabile und objektive soziale Struktur, die in
flexiblen, klassen- und situationsspezifischen kulturellen Ubereinkiinften re-
produziert oder in symbolischen Kidmpfen verschirft bzw. angegriffen wird,
erkliart, warum Rassismus weder von strukturalistischen noch von kulturalisti-
schen Modellen zur Génze erfasst werden kann. Konflikte tiber Rassismus las-
sen sich als komplexe Verbindung von objektivem Interesse und kulturell
vermittelter Moral deuten. Dass rassistisch Dominante konomisch, politisch,
juristisch und sozial von Rassismus profitieren, ist genauso bedeutsam fiir die
Erkldrung ihrer rassismusrelevanten Diskurse und Praktiken wie der Umstand,
dass sie mit gerechten Anliegen sympathisieren und sich in symbolischen
Kampfen gegen Rassismus engagieren. Beide Prinzipien sind notwendig, wenn
man erkldren will, warum in manchen Konflikten die ,,Schwachen® als ,,Gute*
Erfolg haben, und warum sich Menschen entgegen ihren eigenen materiellen
Interessen engagieren.



Anhang

Sequenz Textart Seitenzahl
Linksradikale Gruppe
LEréffnung” Diskussion 124, 144f, 209, 341
LSeparatismus” Diskussion 124,149
124,153, 157, 161ff, 166f, 169, 171,
,Doktorarbeiten” Diskussion 173, 187, 193, 206, 227, 232, 257,
273, 289, 305, 310, 341
,Frau Ozdemir* Rollenspiel 124, 229ff, 242, 284f, 295, 344

Stadtpolitische Gruppe

,Philharmonie* Diskussion 125, 174, 234ff, 329
Worter Diskussion 125, 294, 314ff, 318ff, 338
-Meerschweinchen® | 1. Rollenspiel 125, 176, 249, 251, 254, 303
~Statusgerangel” 2. Rollenspiel 125, 176, 303, 311
LQrillparty” 3. Rollenspiel ;ig ;ggffsg’gs 187,196, 214, 238,
Feministische Gruppe
LUnterwanderung” Diskussion 127, 203, 261, 290
LEcke” Diskussion 126, 189, 271, 331
,Offene Fragen® Rollenspiel- 126, 271, 274f, 275
auswertung

Trainergruppe

~Gratwanderungen®

Diskussion

128, 293

Abbildung 10: Uberblick iiber die analysierten Sequenzen




358 Anhang

Abbildung 11: Vorderseite des Werbeblatts



Anhang 359

Abbildung 12: Riickseite des Werbeblatts



360 Anhang
Gruppe Zeit | Gruppen Kontext und offizielles
zusammensetzung Diskussionsthema
Links- April | Antirassistische Themenblock ,Warum machen
radikale 1997 | linksradikale bei uns so wenige Migrantinnen
Gruppe Ehrenamtlichen- mit?“im Rahmen eines selbst
Gruppe organisierten Wochenendes
Stadt- Okt. | Interessierte aus Workshoptag
politische 1997 [ Fluchtlingsrat und Aus- | ,Umgang mit Diskriminierung"
Gruppe landerreferat
Femini- Dez. [ Arbeitsgruppe zu Workshoptag
stische 1997 | Antisemitismus in ei- ~Frauen — Feministische Politik
Gruppe ner Partei, arbeitet un- | — Antisemitismus. Eine Position
ter feministischer Per- | finden."
spektive
Trainer- Jan. | Antirassistische/ Workshoptag
gruppe 1998 | kulturlibergreifende +Eine neue antirassistische/ kul-
Trainerlnnen turtibergreifende
Bildungsarbeit entwickeln"
Flichtlings- | Feb. | Interkulturelles Projekt | Workshoptag
sozialarbei- [ 1998 | (mit hauptberuflichen svoreingenommenheiten"
terlnnen Flichtlingssozial-
arbeiterlnnen)
Feministi- Juni | Studentinnen mit Diskussion im Rahmen eines
sche Kon- 1996 [ einem international bundesweiten Treffens zum
trastgruppe ausgerichteten Thema
Studienfach +Weibliche Beschneidung"
Kontrast- Juni | Teilnehmerinnen einer | Keine Diskussion, nur ein Rol-
gruppe 1997 | padagogisch-psycho- [ lenspiel im Rahmen der Fortbil-

logischen Fortbildung

dung

Abbildung 13: Uberblick iiber die Gruppen




Anhang

361

Wichtige
Diskussionsthemen

Rollenspielthema

Ursachen fur die Unter-
reprasentanz von Migran-
tinnen in der Gruppe

Neue Migrantinnen in der Gruppe

Vier Migrantinnen kommen neu zum wdchentli-
chen Treffen der Gruppe. Zwei von ihnen haben
Interesse an einer Mitarbeit. Zwei gehdren bereits
einer tlrkisch-kurdischen Frauengruppe an.

Was ist rassistische Dis-
kriminierung?

Welche Worte und welche
Arten von Aufmerksamkeit
sind diskriminierend?

Vorurteile im Freundeskreis

Eine mit einem Trken verheiratete Deutsche be-
sucht ein befreundetes deutsches Parchen, die
gerade aus einem Turkeiurlaub zurlickgekommen
sind. Sie versucht, mit den abfalligen Bemerkun-
gen ihrer Freundinnen umzugehen. Der Ehemann
ist nicht anwesend, hort aber aus seiner Rolle her-
aus mit. (Drei Spieldurchgéange)

Eigene Erfahrungen mit
Antisemitismus und Ras-
sismus. Bedeutung des
Themas Antisemitismus in
der Politik

Offentliche Podiumsdiskussion

Eine Griine Politikerin und eine Vertreterin der
Gruppe diskutieren 6ffentlich und konfrontativ mit-
einander. ,Neutra", die evtl. als W&hlerin gewon-
nen werden kénnte, sitzt mit auf dem Podium.
(Drei Spieldurchgénge)

Eine padagogische Hal-
tung entwickeln, die sich
nicht mehr an Gbergeord-
neten moralischen Nor-
men orientiert.

Strukturelle Bedeutung der Trainings*

Drei politische Auftraggeberlnnen, zwei Rechte,
der ,Teile und Herrsche"-Geist des Rassismus
und eine Trainingsteilnehmerin sprechen Gber ein
Training der Gruppe.

Der Zusammenhang zwi-
schen Voreingenommen-
heiten und negativen Er-
fahrungen in der Fllcht-
lingsarbeit

Vorurteile auf dem Amt
Ein Sozialarbeiter begleitet einen Fllichtling zum
Sozialamt. (Zwei Spieldurchgénge)

Wie gehen wir als Frauen
mit dieser pathologischen
Praxis um?

Diskussion tber Beschneidung:

Zwei Afrikaner, zwei beschnittene Afrikanerinnen,
zwei Kolonialisten, zwei konservative Deutsche
und eine Ethnologin diskutieren im Anschluss an
eine Tagung uber ,Weibliche Beschneidung"

Vorurteile unter Kolleginnen

In einem Lehrerkollegium &uBert sich eine Lehre-
rin in der Pause abféllig Gber bosnische Flichtlin-
ge. Die anderen versuchen zu widersprechen.

* Wurde von der Leitung vorgegeben und nur in geringem Maf3e von der Gruppe erarbeitet.




362

Anhang

Text

P1
P2
P3
P5
P6
P8
P9
P10
P11
P12
P13
P14
P15
P16
P17
P18
P19
P20
P22
P23
P24
P25
P28
P29
P30
P31
P32
P33
P35
P36
P37
P38
P39
P41
P42
P43

Gruppe

Linksradikale Gruppe
Linksradikale Gruppe
Linksradikale Gruppe
Linksradikale Gruppe
Linksradikale Gruppe
Feministische Kontrollgruppe
Feministische Kontrollgruppe
Feministische Kontrollgruppe
Friedenspolitische Gruppe
Linksradikale Gruppe
Linksradikale Gruppe
Stadtpolitische Gruppe
Stadtpolitische Gruppe
Stadtpolitische Gruppe
Stadtpolitische Gruppe
Feministische Gruppe
Feministische Gruppe
Feministische Gruppe
Feministische Gruppe
Feministische Gruppe
Stadtpolitische Gruppe
Stadtpolitische Gruppe
Stadtpolitische Gruppe
Fachhochschulgruppe
Trainergruppe

Trainergruppe

Trainergruppe

Trainergruppe

Feministische Gruppe
Feministische Gruppe
Flichtlingssozialarbeiterlnnen
Feministische Gruppe
Feministische Gruppe
Feministische Gruppe
Kontrollgruppe
Flichtlingssozialarbeiterlnnen

Abbildung 14: Aufstellung der zitierten Texte

Textart

Diskussion
Vorbereitungsprotokoll
Vorbereitungsprotokoll
Rollenspiel
Vorbereitungsprotokoll
Vorbereitungsprotokoll
Rollenspiel

Diskussion
Vorbereitungsprotokoll
Diskussion (Nachtranskription)
Rollenspiel (Nachtranskription)
Fragebogenauswertung
Vorbereitungsprotokoll
Rollenspiel

Rollenspiel

Rollenspiel

Rollenspiel
Vorbereitungsprotokoll
Vorbereitungsprotokoll
Vorbereitungsprotokoll
Rollenspiel

Diskussion
Rollenspielauswertung
Beobachtungsprotokoll
Vorbereitungsprotokoll
Vorbereitungsprotokoll
Fragebogenauswertung
Diskussion
Rollenspielauswertung
Diskussion
Fragebogenauswertung
Fragebogenauswertung
Rollenspiel
Nachbereitungsprotokoll
Rollenspiel

Diskussion



Literaturverzeichnis

Adorno, Theodor, W., Horkheimer, Max & Bettelheim, Bruno. (1968). Der autoritire Charakter.
Studien iiber Autoritdt und Vorurteil. Amsterdam: De Munter.

Aktion Courage e.V. — SOS Rassismus. (1998). Rassismus (Inter) National. Rassismus am Pran-
ger. Internationale Organisationen klagen an.

Allport, Gordon W. (1971). Die Natur des Vorurteils. Koln: Kiepenheuer & Witsch.

Althoff, Martina. (1998). Die soziale Konstruktion von Fremdenfeindlichkeit. Wiesbaden: West-
deutscher Verlag.

Anthias, Floya & Yuval-Davis, Nira. (1992). Racialized boundaries. Race, nation, gender, colour,
and class and the anti-racist struggle. London, New York: Routledge.

Applebaum, Barbara. (1997). Good liberal intentions are not enough — Racism, intentions and mo-
ral responsibility. Journal of Moral Education, 26(4) 409-421.

Avruch, Kevin. (1991). Introduction: Culture and conflict resolution. In Kevin Avruch, Peter W.
Black & Joseph A. Scimecca (Hrsg.), Conflict resolution. Cross-cultural perspectives (S. 1-
18). New York, Westport, London: Greenwood Press.

Avruch, Kevin. (1998). Culture and conflict resolution. Washington: United States Institute of
Peace Press.

Attia, Iman, Basqué, Monika, Kornfeld, Ursula, Lwanga, Gotlinde M., Rommelspacher, Birgit,
Teimoori, Pari, Vogelmann, Silvia & Wachendorfer, Ursula (Hrsg.) (1995). Multikulturelle Ge-
sellschaft, Monokulturelle Psychologie? Antisemitismus und Rassismus in der psychosozialen
Arbeit. Tiibingen: dgvt-Verlag.

Baader, Maria. (1993). Zum Abschied. Uber den Versuch, als judische Feministin in der Berliner
Frauenszene einen Platz zu finden. In Ika Hiigel et al. (Hrsg.), Entfernte Verbindungen. Ras-
sismus Antisemitismus Klassenunterdriickung (S. 82-94). Berlin: Orlanda.

Bade, Klaus J. (1996). Migration — Ethnizitit — Konflikt. Systemfragen und Fallstudien. Osna-
briick: Universitidtsverlag Rasch.

Bader, Veit M. (1995). Rassismus, Ethnizitdt, Biirgerschaft: Soziologische und philosophische
Uberlegungen. Miinster: Westfilisches Dampfboot.

Bader, Veit M. (1998). Ethnizitit, Rassismus und Klassen. In Veit M. Bader, Albert Benschop,
Michael R. Kritke & Werner van Treek (Hrsg.), Die Wiederentdeckung der Klassen (S. 96-
125). Hamburg, Berlin: Argument.

Bader, Veit M., Benschop, Albert, Kritke, Michael R. & van Treek, Werner (Hrsg.). (1998). Die
Wiederentdeckung der Klassen. Hamburg, Berlin: Argument.

Balibar, Etienne. (1990). Gibt es einen ,,neuen Rassismus”? In Etienne Balibar & Immanuel Wal-
lerstein (Hrsg.), Rasse, Klasse, Nation. Ambivalente Identitditen (S. 23-38). Hamburg, Berlin:
Argument.

Balibar, Etienne & Wallerstein, Immanuel. (1990). Rasse, Klasse, Nation. Ambivalente Identitiiten.
Hamburg, Berlin: Argument.

Barker, Martin. (1981). The new racism. Conservatives and the ideology of the tribe. London:
Junction Books.

Barlosius, Eva. (1998). Nahrung als Kommunikationsmittel. In Hans-Peter Waldhoff, Dursun Tan,
Elcin Kiirsat-Ahlers (Hrsg.), Briicken zwischen Zivilisationen. Frankfurt/M.: IKO.

Bar-On, Dan. (1990). Children of perpetrators of the holocaust: Moral and psychological after-ef-
fects. Tel Aviver Jahrbuch fiir deutsche Geschichte, XIX, 117-135.

Bar-On, Dan. (1993). Last des Schweigens. Frankfurt/M., New York: Campus.

Bar-On, Dan. (1997). ,,The other within me”: Israel as a laboratory of condensed interaction of
conflicts. Paper presented at the 10th Annual Conference of the International Association for
Conflict Management (IACM), Bonn, Germany, June 15-18, 1997.

Bar-On, Dan & Charny, Israel W. (1992). The logic of moral argumentations of children of the
Nazi era in Germany. International Journal of Group Tensions, 22(1) 2-19.

Barth, Frederik. (1969). Ethnic groups and boundaries. The social organization of culture-diffe-
rence. Bergen, Oslo, Tromso: Universitetsforlaget.



364 Literatur

Battaglia, Santina. (1995). Interaktive Konstruktion von Fremdheit. Alltagskommunikationen von
Menschen binationaler Abstammung. Journal fiir Psychologie, 3(3) 16-23.

Beck, Ulrich. (1986). Risikogesellschaft. Auf dem Weg in eine andere Moderne. Frankfurt/M.:
Suhrkamp.

Beck, Ulrich, Giddens, Anthony & Lash, Scott. (1994). Reflexive modernisation. Politics, tradition
and aesthetics in the modern social order. Cambridge: Polity Press.

Beckmann, Herbert (Hrsg.). (1993). Angegriffen und bedroht in Deutschland. Selbstzeugnisse, Be-
richte, Analysen. Weinheim: Deutscher Studien Verlag.

Benjamin, Jessica. (1990). Die Fesseln der Liebe. Psychoanalyse, Feminismus und das Problem
der Macht. Basel, Frankfurt/M.: Stroemfeld/ Roter Stern.

Bentley, G. Carter. (1987). Ethnicity and practise. Comparative Studies in Society and History, 29,
24-55.

Benz, Wolfgang (Hrsg.). (1992). Legenden, Liigen, Vorurteile. Ein Worterbuch zur Zeitgeschichte.
Miinchen: dtv.

Bereswill, Mechthild. (1996). Alleinreisende Frauen zwischen Selbst und Welterfahrung. Konigs-
stein/Taunus: Ulrike Helmer Verlag.

Bergmann, Werner & Erb, Rainer. (1991). Antisemitismus in der Bundesrepublik Deutschland. Er-
gebnisse der empirischen Forschung von 1946 — 1989. Opladen: Leske + Budrich.

Bielefeld, Ulrich (Hrsg.). (1998 / 1992). Das Eigene und das Fremde. Neuer Rassismus in der
alten Welt?. Hamburg: Hamburger Edition.

Billig, Michael. (1985). Prejudice, categorization and particularization: From a perceptual to a rhe-
torical approach. European Journal of Social Psychology, 15, 70-103.

Billig, Michael. (1995). Banal nationalism. London, Thousand Oaks, New Delhi: Sage.

Blauner, Bob. (1995). White radicals, white liberals, and white people: Rebuilding the anti-racist
coalition. In Benjamin P. Bowser (Hrsg.), Racism and anti-racism in world perspective (S.
115-137). London, Thousand Oaks, New Delhi: Sage.

Blumer, Herbert. (1958). Race prejudice as a sense of group position. Pacific Sociological Review,
1,3-7.

Boal, Augusto. (1985). Die Praxis des Theaters der Unterdriickten. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Bobo, Lawrence. (1988). Group conflict, prejudice, and the paradox of contemporary racial atti-
tudes. In Phyllis A. Katz & Dalmas A. Taylor (Hrsg.), Eliminating racism (S. 85-116). New
York: Plenum.

Bogardus, E. S. (1925). Measuring social distances. Journal of Applied Sociology, 9, 299-308.

Bohn, Cornelia. (1991). Habitus und Kapital. Ein kritischer Beitrag zur Sozialtheorie Bourdieus.
Opladen: Westdeutscher Verlag.

Bohnsack, Ralf. (1999). Rekonstruktive Sozialforschung. Einfiihrung in Methodologie und Praxis
qualitativer Forschung (3. Aufl.). Opladen: Leske + Budrich.

Bohnsack, Ralf, Loos, Peter, Schiffer, Burkhard & Wild, Bodo. (1995). Die Suche nach der Ge-
meinsamkeit und die Gewalt der Gruppe. Hooligans, Musikgruppen und andere Jugendcli-
quen. Opladen: Leske + Budrich.

Bohnsack, Ralf & Nohl, Arnd-Michael. (1998). Adoleszenz und Migration — Empirische Zugénge
einer praxeologisch fundierten Wissenssoziologie. In Ralf Bohnsack & Winfried Marotzki
(Hrsg.), Biographieforschung und Kulturanalyse. Transdisziplindre Zugdnge qualitativer For-
schung (S. 260-282). Opladen: Leske + Budrich.

Bonilla-Silva, Eduardo. (1997). Rethinking racism: Toward a structural interpretation. American
Sociological Review, 62(3) 465-480.

Bonnett, Alastair. (1993). Radicalism, anti-racism and representation. London: Routledge.

Bourdieu, Pierre. (1979). Entwurf einer Theorie der Praxis auf der ethnologischen Grundlage der
kabylischen Gesllschaft. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Bourdieu, Pierre. (1982). Die feinen Unterschiede. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Bourdieu, Pierre. (1983). Okonomisches Kapital, kulturelles Kapital, soziales Kapital. In Reinhard
Kreckel (Hrsg.), Soziale Ungleichheiten (Soziale Welt Sonderband 2, S. 183-198). Gottingen:
Schwartz.

Bourdieu, Pierre. (1985). Sozialer Raum und ,,Klassen”. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Bourdieu, Pierre. (1987). Sozialer Sinn. Kritik der theoretischen Vernunft. Frankfurt/M.: Suhr-
kamp.

Bourdieu, Pierre. (1991a). Politisches Feld und symbolische Macht. Berliner Jahrbuch Soziologie,
(4) 483-488.



Literatur 365

Bourdieu, Pierre. (1991b). Language and Symbolic Power. Cambridge: Polity Press.

Bourdieu, Pierre. (1991c). Identity and representation: Elements for a critical reflection on the idea
of region. In Language and symbolic power (S. 220-228). Cambridge: Polity Press.

Bourdieu, Pierre. (1991d). On Symbolic Power. In Language and Symbolic Power (S. 163-170).
Cambridge: Polity Press.

Bourdieu, Pierre. (1992). Sozialer Raum und Symbolische Macht. In Rede und Antwort (S. 135-
154). Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Bourdieu, Pierre. (1993). Soziologische Fragen. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Bourdieu, Pierre. (1994). Structures, habitus, power: Basis for a theory of symbolic power. In
Nicholas B. Dirks, Geoff Eley & Sherry B. Ortner (Hrsg.), Culture / Power / History (S. 155-
199). Princeton, N.J.: Princeton University Press.

Bourdieu, Pierre. (1997a). Die ménnliche Herrschaft. In Irene Dollinger & Beate Krais (Hrsg.),
Ein alltigliches Spiel. Geschlechterkonstruktion in der sozialen Praxis (S. 153-217). Frankfurt/
M.: Suhrkamp.

Bourdieu, Pierre. (1997b). Minnliche Herrschaft revisited. Feministische Studien, (2) 88-99.

Bourdieu, Pierre. (1997c¢). Zur Soziologie der symbolischen Formen. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Bourdieu, Pierre. (1998a). Praktische Vernunft. Zur Theorie des Handelns. Frankfurt/M.: Suhr-
kamp.

Bourdieu, Pierre. (1998b). La domination masculine. Paris: Editions du Seuil.

Bourdieu, Pierre & Passeron, Jean-Claude. (1973). Grundlagen einer Theorie der symbolischen
Gewalt. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Bourdieu, Pierre & Wacquant, Loic, J. D. (1996). Reflexive Anthropologie. Frankturt/M.: Suhr-
kamp.

Bowser, Benjamin P. (Hrsg.) (1995). Racism and anti-racism in world perspective. London, Thou-
sand Oaks, New Delhi: Sage.

Bowser, Benjamin P. & Hunt, Raymond G. (1996). Impacts of racism on white Americans. Lon-
don, Thousand Oaks, New Delhi: Sage.

Brecht, Bertolt. (1982). Die Dreigroschenoper. In: Die Stiicke von Bertolt Brecht in einem Band
(S.165-202). Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Brislin, Richard W. (1981). Cross-cultural encounters. Face-to-face interaction. Boston: Allyn
and Bacon.

Brislin, Richard W. & Yoshida, Tomoko (Hrsg.) (1994). Improving intercultural interactions. Mo-
dules for cross-cultural training programs. Thousand Oaks, London, New Delhi: Sage.

Broskamp, Bernd. (1993). Ethnische Grenzen des Geschmacks. Perspektiven einer praxeologi-
schen Migrationsforschung. In Gunter Gebauer & Christof Wulf (Hrsg.), Praxis und Asthetik:
Neue Perspektiven im Denken Pierre Bourdieus (S. 174-207). Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Brown, Kevin M. (1985). Turning a blind eye: racial oppression and the unintended consequence
of white ,,non-racism”. The Sociological Review, 33, 670-690.

Brubaker, Rogers. (1996). Nationalism reframed: nationhood and the national question in the new
Eastern Europe. Cambridge: Cambridge University Press.

Bukow, Wolf-Dietrich & Llaryora, Roberto. (1993). Mitbiirger aus der Fremde. Soziogenese eth-
nischer Minderheiten (2. Aufl.). Opladen: Westdeutscher Verlag.

Butler, Judith. (1991). Das Unbehagen der Geschlechter. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Butterwegge, Christoph (Hrsg.). (1997). NS-Vergangenheit, Antisemitismus und Nationalismus in
Deutschland: Beitrdge zur politischen Kultur der Bundesrepublik und zur politischen Bildung.
Baden-Baden: FH Potsdam, Nomos.

Butterwegge, Christoph. (1996). Rechtsextremismus, Rassismus und Gewalt. Darmstadt: Primus.

Castro Varela, Marfa del Mar. (1997). Psychologie und Antirassismus. In Paul Mecheril & Tho-
mas Teo (Hrsg.), Psychologie und Rassimus (S. 243-258). Reinbek: Rowohlt.

Castro Varela, Marfa del Mar. (1998). Die Lage ist normal. Normalisierungsdiskurse in der Aus-
und Weiterbildung. In Marfa del Mar Castro Varela, Silvia Vogelmann, Sylvia Schulze & Anja
Weil} (Hrsg.), Suchbewegungen. Interkulturelle Beratung und Therapie (S. 117-128). Tiibin-
gen: dgvt-Verlag.

CCCS (Centre for Contemporary Cultural Studies, Birmingham). (1982). The empire strikes back.
Race and racism in 70s Britain. London: Hutchinson.

Cernovsky, Zack Z. (1997). Pseudowissenschaftliche ,,Rassen”-Forschung der Gegenwart. In Paul
Mecheril & Thomas Teo (Hrsg.), Psychologie und Rassismus (S. 73-94). Reinbek: Rowohlt.



366 Literatur

Charles, Carole. (1992). Transnationalism in the construct of Haitian migrants' racial categories of
identity in New York City. In Nina Glick Schiller, Linda Basch & Cristina Blanc-Szanton
(Hrsg.), Towards a transnational perspective on migration: Race, class, ethnicity and nationa-
lism reconsidered (S. 101-124). New York: New York Academy of Sciences.

Claussen, Detlev. (1994). Was heifit Rassismus?. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Cohen, Philip. (1994). Verbotene Spiele. Theorie und Praxis antirassistischer Erziehung. Ham-
burg, Berlin: Argument.

Cohen, Philip. (1998 / 1992). Wir hassen Menschen, oder: Antirassismus und Antihumanismus. In
Ulrich Bielefeld (Hrsg.), Das Eigene und das Fremde. Neuer Rassismus in der alten Welt? (S.
311-336). Hamburg: Hamburger Edition.

Cohen, R. (1990). Culture and conflict in Egyptian-Israeli Relations: A dialogue of the deaf. Bloo-
mington: Indiana University Press.

Cyrus, Norbert. (1997). Grenzkultur und Stigmamanagement. Mobile Ethnographie und Situati-
onsanalyse eines irregulédr beschiftigten polnischen Wanderarbeiters in Berlin. kea, (Winter)
83-104.

Czollek, Leah. (1998). Sehnsucht nach Israel. In Maria del Mar Castro Varela, Silvia Vogelmann,
Sylvia Schulze & Anja Wei (Hrsg.), Suchbewegungen. Interkulturelle Beratung und Therapie
(S. 39-48). Tiibingen: dgvt-Verlag.

Danckwortt, Barbara & Lepp, Claudia (Hrsg.). (1997). Von Grenzen und Ausgrenzung. Marburg:
Schiiren.

Davis, James F. (1992). Who is black? One nation's definition. University Park: Penn State Press.

Demirovic, Alex & Paul, Gerd. (1996). Demokratisches Selbstverstindnis und die Herausfor-
derung von rechts. Student und Politik in den neunziger Jahren. Frankfurt/M., New York:
Campus.

Deutscher Antirassismus? Antirassistische Gruppen ziehen Bilanz. (1995). Off Limits/ZAG, (14).

Devine, Patricia G. (1989). Stereotypes and prejudice: Their automatic and controlled components.
Journal of Personality and Social Psychology, 56(1) 5-18.

Diettrich, Ben. (1999). Klassenfragmentierung im Postfordismus. Geschlecht, Arbeit, Rassismus,
Marginalisierung. Hamburg/Miinster: Unrast.

Dittrich, Eckhard J. & Radtke, Frank-Olaf (Hrsg.). (1990). Ethnizitit. Wissenschaft und Minder-
heiten. Opladen: Westdeutscher Verlag.

Doélling, Irene & Krais, Beate (Hrsg.). (1997). Ein alitigliches Spiel. Geschlechterkonstruktion in
der sozialen Praxis. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Dokumentations- und Informationszentrum fiir Rassismusforschung/D.LR. (1996). Tagungsdoku-
mentation: Rassismus in den Wissenschaften. Marburg: Gewerkschaft Erziehung und Wissen-
schaft.

Dollard, John & Dammschneider, Wolfgang (Hrsg.). (1970). Frustration und Aggression. Wein-
heim: Beltz.

Eckart, Wolfgang. (1997). Medizin und Kolonialimperialismus. Deutschland 1884-1945. Pader-
born: Schoningh.

Eder, Klaus. (1985). Geschichte als Lernprozef3? Zur Pathogenese politischer Modernitdt in
Deutschland. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Eder, Klaus (Hrsg.). (1989). Klassenlage, Lebensstil und kulturelle Praxis. Theoretische und empi-
rische Beitrige zur Auseinandersetzung mit Pierre Bourdieus Klassentheorie. Frankfurt/M.:
Suhrkamp.

Eder, Klaus. (1990). Gleichheitsdiskurs und soziale Ungleichheit. Zur Frage nach den kulturellen
Grundlagen sozialer Ungleichheit in der modernen Klassengesellschaft. In Hans Haferkamp
(Hrsg.), Sozialstruktur und Kultur (S. 177-208). Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Eder, Klaus. (1993). The new politics of class. Social movements and cultural dynamics in
advanced societies. London, Thousand Oaks, New Delhi: Sage.

Eder, Klaus. (1995). Does social class matter in the study of social movements? A theory of mid-
dle-class radicalism. In Louis Maheu (Hrsg.), Social movements and social classes. The future
of collective action (S. 21-54). London, Thousand Oaks, New Delhi: Sage.

Eder, Klaus & Schmidtke, Oliver. (1998). Ethnische Mobilisierung und die Logik von Identitits-
kiampfen. Eine situationstheoretische Perspektive jenseits von ,,Rational Choice”. Zeitschrift
fiir Soziologie, 27(6) 418-437.

Elias, Norbert & Scotson, John L. (1993). Etablierte und Auflenseiter. Frankfurt/M.: Suhrkamp.



Literatur 367

Essed, Philomena. (1991). Understanding everyday racism. An interdisciplinary theory. London,
Thousand Oaks, New Delhi: Sage.

Esser, Hartmut. (1996a). Die Definition der Situation. Kélner Zeitschrift fiir Soziologie und Sozial-
psychologie, 48(1) 1-34.

Esser, Hartmut. (1996b). Ethnische Konflikte als Auseinandersetzung um den Wert von kulturel-
lem Kapital. In Wilhelm Heitmeyer & Rainer Dollase (Hrsg.), Die bedrdngte Toleranz (S. 64-
99). Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Ethnisierung und Okonomie. (2000). Prokla 120, 30(3).

Fanon, Franz. (1967). Black skins. White masks. New York: Grove Press.

Favell, Adrian. (1997). European citizenship and the incorporation of migrants and minorities in
Europe: Emergence, transformation and effects of the new political field. Paper presented at
the 3" Conference of the European Sociological Association, Aug 27-30th 1997, Colchester,
GB.

Feagin, Joe R. (1991). The continuing significance of race: Antiblack discrimination in public pla-
ces. American Sociological Review, 56(Feb) 101-116.

FeMigra (Feministische Migrantinnen, Frankfurt). (1994). Wir, die Seiltinzerinnen. Politische
Strategien von Migrantinnen gegen Ethnisierung und Assimilation. In Cornelia Eichhorn &
Sabine Grimm (Hrsg.), Gender Killer. Texte zu Feminismus und Politik (S. 49-64). Berlin, Am-
sterdam: Edition ID-Archiv.

Fine, Michelle, Weis, Lois, Powell, Linda C. & Wong, L. Mun (Hrsg.) (1997). off white. Readings
on race, power and society. New York, London: Routledge.

Fisher, Ronald J. (1990). The social psychology of intergroup and international conflict resolution.
New York: Springer.

Folson, Rose Baaba. (1994). Auswirkungen von rassistischer Gewalt. Psychologie & Gesell-
schaftskritik, 18(2) 15-26.

Foucault, Michel. (1978). Dispositive der Macht. Uber Sexualitdit, Wissen und Wahrheit. Berlin:
Merve.

Frankenberg, Ruth. (1993). The social construction of whiteness. White women race matters. Lon-
don: Routledge.

Fraser, Nancy. (1989). Unruly practices: Power, discourse and gender in contemporary theory.
Minneapolis, MN: University of Minnesota Press.

Freire, Paulo. (1973). Pddagogik der Unterdriickten. Bildung als Praxis der Freiheit. Reinbek: Ro-
wohlt.

Frerichs, Petra & Steinriicke, Margareta (Hrsg.). (1993). Soziale Ungleichheit und Geschlechter-
verhdltnisse. Opladen: Leske + Budrich.

Freud, Sigmund. (1982). Das Unbehagen in der Kultur. Frankfurt/M.: Fischer.

Frey, Dieter & Greif, Siegfried (Hrsg.). (1994). Sozialpsychologie. Ein Handbuch in Schliisselbe-
griffen. Weinheim: PVU.

Fuchs, Brigitte & Habinger, Gabriele (Hrsg.). (1996). Rassismen & Feminismen. Wien: Promedia.

Gebauer, Gunter & Wulf, Christof. (1993). Praxis und Asthetik: Neue Perspektiven im Denken
Pierre Bourdieus. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Geertz, Clifford. (1987). Dichte Beschreibung. Beitrdge zum Verstehen kultureller Systeme. Frank-
furt/M.: Suhrkamp.

Gellner, Ernest. (1993). Nations and nationalism. Oxford: Blackwell.

Giddens, Anthony. (1995). Die Konstitution der Gesellschaft: Grundziige einer Theorie der Struk-
turierung. Frankfurt/M.: Campus.

Giegel, Hans-Joachim. (1989). Distinktionsstrategie oder Verstrickung in die Paradoxien gesell-
schaftlicher Umstrukturierung? Die Stellung der neuen sozialen Bewegungen im Raum der
Klassenbeziehungen. In Klaus Eder (Hrsg.), Klassenlage, Lebensstil und kulturelle Praxis (S.
143-187). Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Giesen, Bernhard. (1983). Moralische Unternehmer und 6ffentliche Diskussion. Kolner Zeitschrift
fiir Soziologie und Sozialpsychologie, (2) 230-54.

Giesen, Bernhard (Hrsg.). (1991). Nationale und kulturelle Identitdt. Studien zur Entwicklung des
kollektiven Bewuftseins in der Neuzeit. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Giesen, Bernhard. (1999). Kollektive Identitit. Die Intellektuellen und die Nation. Frankfurt/M.:
Suhrkamp.

Gitlin, Todd. (1995). The twilight of common dreams. Why America is wracked by culture wars.
New York: Henry Holt.



368 Literatur

Glick Schiller, Nina, Basch, Linda & Blanc-Szanton, Cristina (Hrsg.) (1992). Towards a transna-
tional perspective on migration: Race, class, ethnicity and nationalism reconsidered. New
York: New York Academy of Sciences.

Goftman, Erving. (1980). Rahmen-Analyse. Ein Versuch iiber die Organisation von Alltagserfah-
rungen. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Goftman, Erving. (1988). Wir alle spielen Theater. Miinchen, Ziirich: Piper.

Goldberg, Andreas, Mourinho, Dora & Ursula Kulke. (1995). Arbeitsmarkt-Diskriminierung ge-
geniiber auslidndischen Arbeitnehmern in Deutschland. In International Migration Papers 7.
Genlf: Internationale Arbeitsorganisation.

Gomolla, Mechthild. (1998). Mechanismen institutionalisierter Diskriminierung in Bildungsorga-
nisationen. In Hans-Peter Waldhoff, Dursun Tan, Elcin Kiirsat-Ahlers (Hrsg.), Briicken zwi-
schen Zivilisationen (S. 153-174). Frankfurt/M.: IKO.

Gurr, Ted Robert. (1993). Minorities at risk. A global view of ethnopolitical conflicts. Washington:
United States Institute of Peace Press.

Gutiérrez Rodriguez, Encarnacién. (1999). Intellektuelle Migrantinnen - Subjektivitiiten im Zeital-
ter von Globalisierung. Eine postkoloniale dekonstruktive Analyse von Biographien im Span-
nungsverhdltnis von Ethnisierung und Vergeschlechtlichung. Opladen: Leske + Budrich.

Habermas, Jiirgen. (1996). Die Einbeziehung des Anderen: Studien zur politischen Theorie. Frank-
furt/M.: Suhrkamp.

Haferkamp, Hans (Hrsg.). (1990). Sozialstruktur und Kultur. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Halfmann, Jost & Michael Bommes. (1998). Staatsbiirgerschaft, Inklusionsvermittlung und Migra-
tion. Zum Souverinititsverlust des Wohlfahrtsstaates. In Michael Bommes & Jost Halfmann
(Hrsg.), Migration in nationalen Wohlfahrtsstaaten. Theoretische und vergleichende Unter-
suchungen (S. 81-101). Osnabriick: Universititsverlag Rasch.

Hall, John R. (1992). The capital(s) of cultures: A nonholistic approach to status situations, class,
gender, and ethnicity. In Micheéle Lamont & Marcel Fournier (Hrsg.), Cultivating differences:
Symbolic boundaries and the making of inequality (S. 257-288). Chicago: University of Chi-
cago Press.

Hall, Stuart. (1989). Rassismus als ideologischer Diskurs. Das Argument, 178, 913-921.

Hall, Stuart. (1994). Rassismus und Kulturelle Identitit. Hamburg, Berlin: Argument.

Harding, Sandra. (1990). Feministische Wissenschaftstheorie. Zum Verhdltnis von Wissenschaft
und sozialem Geschlecht. Hamburg, Berlin: Argument.

Haug, Wolfgang Fritz. (1992). Zur Dialektik des Anti-Rassismus. Erkundungen auf einem Feld
voller Fallstricke. Das Argument, 191, 27-52.

Haumersen, Petra & Liebe, Frank. (1998). Interkulturelle Mediation. Empirisch-analytische Anné-
herung an die Bedeutung von kulturellen Unterschieden (Werkstattpapier). In Lothar Brei-
denstein, Doron Kiesel & Jorg Walther (Hrsg.), Migration, Konflikt und Mediation. Zum in-
terkulturellen Diskurs in der Jugendarbeit (S. 135-156). Frankfurt/M.: Haag und Herchen.

Heitmeyer, Wilhelm. (1992). Die Gefahren eines ,,schwirmerischen Antirassismus”. Das Argu-
ment, 195, 675-684.

Heitmeyer, Wilhelm. (1996). Ethnisch-kulturelle Konfliktdynamiken in gesellschaftlichen Desin-
tegrationsprozessen. In Wilhelm Heitmeyer & Dollase, Rainer (Hrsg.), Die bedriingte Toleranz
(S. 31-63). Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Heitmeyer, Wilhelm, Collmann, Birgit & Jutta Conrads. (1998). Gewalt. Schattenseiten der Indivi-
dualisierung bei Jugendlichen aus unterschiedlichen Milieus. Weinheim, Miinchen: Juventa.

Helen (charles). (1992). Whiteness — The relevance of politically colouring the ,,non”. In Hilary
Hinds et al. (Hrsg.), Working out: New directions for women's studies (S. 29-35). Washington:
The Falmer Press.

Helms, Janet (Hrsg.) (1990). Black and white racial identity: Theory, research and practice. New
York, Westport, London: Greenwood Press.

Heppekausen, Jutta. (1995). Antirassistische Theaterworkshops. In P. Wlecklik (Hrsg.), Frauen
und Rechtsextremismus (S. 140-153). Gottingen: Lamuv.

HeB, Sabine & Linder, Andreas. (1997). Antirassistische Identitditen in Bewegung. Tiibingen: Edi-
tion Discord.

Hirschman, Albert O. (1992). Denken gegen die Zukunft. Die Rhetorik der Reaktion. Miinchen,
Wien: Carl Hanser.

Hirschman, Albert O. (1994). Wieviel Gemeinsinn braucht die liberale Gesellschaft? Leviathan,
22(2) 293-304.



Literatur 369

Hitzler, Ronald & Honer, Anne (Hrsg.). (1997). Sozialwissenschaftliche Hermeneutik. Opladen:
Leske + Budrich.

Hoffmann-Nowottny, Hans Joachim. (1973). Soziologie des Fremdarbeiterproblems. Stuttgart:
Ferdinand Enke.

Holzkamp, Klaus. (1985). Grundlegung der Psychologie. Frankfurt/M., New York: Campus.

Holzkamp, Klaus. (1994). Antirassistische Erziehung als Anderung rassistischer ,,Einstellungen”?
Funktionskritik und subjektwissenschaftliche Alternative. Das Argument, (1) 41-58.

hooks, bell. (1994). Black Looks. Popkultur — Medien — Rassismus. Berlin: Orlanda.

hooks, bell. (1996). Sehnsucht und Widerstand. Kultur Ethnie Geschlecht. Berlin: Orlanda.

Hopf, Christel & Weingarten, Elmar. (1979). Qualitative Sozialforschung. Stuttgart: Klett-Cotta.

Hopkins, Nick, Reicher, Steve & Mark Levine. (1997). On the parallels between social cognition
and the ,,new racism”. British Journal of Social Psychology, 36(Sep) 305-329.

Howitt, Dennis & Owusu-Bempah, J. (1994). The racism of psychology. Time for change. New
York, London, Toronto, Sydney, Tokyo, Singapore: Harvester Wheatsheaf.

Hiigel, Ika, Lange, Chris, Ayim, May, Bubeck Ilona, Aktas, Giilsen & Schultz, Dagmar (Hrsg.).
(1993). Entfernte Verbindungen. Rassismus Antisemitismus Klassenunterdriickung. Berlin: Or-
landa.

Inowlocki, Lena. (1996). ,,Das reiht sich mir so nach und nach auf ne Perlenkette auf: Wie das
Verstehen des Beraters abreifit. In Rainer Kokemohr & Hans-Christoph Koller (Hrsg.),
,Jeder Deutsche kann das verstehen. Probleme im interkulturellen Arbeitsgespréich (S. 43-
60). Weinheim: Deutscher Studien Verlag.

Institut fiir Migrations- und Rassismusforschung (Hrsg.). (1992). Rassismus und Migration in Eu-
ropa. Hamburg, Berlin: Argument.

Institut fiir Sozialforschung (Hrsg.). (1992). Aspekte der Fremdenfeindlichkeit. Beitrige zur aktu-
ellen Diskussion. Frankfurt/M., New York: Campus.

Institut fiir Sozialforschung (Hrsg.). (1994). Rechtsextremismus und Fremdenfeindlichkeit. Studien
zur aktuellen Entwicklung. Frankfurt/M., New York: Campus.

Jackman, M. R. (1996). Individualism, self-interest, and white racism. Social Science Quarterly,
77(4) 760-767.

Jager, Siegfried (Hrsg.). (1994). Anti-rassistische Praxen. Konzepte — Erfahrungen — Forschung.
Duisburg: DISS.

Jager, Siegfried. (1996). BrandSdtze. Rassismus im Alltag. Duisburg: DISS.

Janning, Frank. (1991). Pierre Bourdieus Theorie der Praxis. Opladen: Westdeutscher Verlag.

Jaspers, Karl. (1965). Die Schuldfrage. Von der politischen Haftung Deutschlands. Miinchen:
Piper.

Jenkins, Richard. (1997). Rethinking ethnicity. Arguments and explorations. London, Thousand
Oaks, New Delhi: Sage.

Joas, Hans. (1992). Die Kreativitiit des Handelns. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Kalpaka, Annita & Rithzel, Nora (Hrsg.). (1990). Die Schwierigkeit, nicht rassistisch zu sein.
Leer: Mundo.

Kleining, Gerhard. (1991). Das qualitative Experiment. In Uwe Flick, Ernst v. Kardorff, Heiner
Keupp, Lutz v. Rosenstiel & Stephan Wolff (Hrsg.), Handbuch Qualitative Sozialforschung (S.
263-266). Weinheim: PVU.

Kivel, Paul. (1996). Uprooting racism — How White people can work for racial justice. Philadel-
phia: New Society.

Kliche, Thomas. (1998). Vom Feindbild zum Fluktuat. ,,Islam” als mediales Feld flexibler diskur-
siver Ausgrenzung. In Ronald Hitzler & Helge Peters (Hrsg.), Inszenierung: Innere Sicherheit.
Daten und Diskurse (S. 25-38). Opladen: Leske + Budrich.

Knapp, Gudrun-Axeli. (1992). Macht und Geschlecht. Neuere Entwicklungen in der femini-
stischen Macht- und Herrschaftsdiskussion. In Gudrun-Axeli Knapp & Angelika Wetterer
(Hrsg.), Traditionen Briiche. Entwicklungen feministischer Theorie (S. 287-321). Freiburg:
Kore.

Knorr-Cetina, Karin. (1988). The micro-social order. Towards a reconception. In Nigel Fielding
(Hrsg.), Actions and structure (S. 20-53). London, Thousand Oaks, New Delhi: Sage.

Knowles, Louis L. & Prewitt, Kenneth. (1969). Institutional racism in America. Patterson, NJ:
Prentice Hall.

Korber, Karen. (1998). Ethnizitit und Wohlfahrtsstaat. In Peter A. Berger & Michael Vester
(Hrsg.), Alte Ungleichheiten. Neue Spaltungen (S. 351-362). Opladen: Leske + Budrich.



370 Literatur

Kokemohr, Rainer & Koller, Hans-Christoph (Hrsg.). (1996). ,Jeder Deutsche kann das ver-
stehen.” Probleme im interkulturellen Arbeitsgesprich. Weinheim: Deutscher Studien Verlag.

Koopmans, Ruud & Statham, Paul. (1998a). Challenging the liberal nation-state? Postnationa-
lism, multiculturalism, and the collective claims-making of migrants and ethnic minorities in
Britain and Germany. Discussion Paper FS III 98-105. Wissenschaftszentrum Berlin.

Koopmans, Ruud & Statham, Paul. (1998b). Political claims analysis: From , protest events” and
Wframes” to strategic claims-making in multi-organizational fields. Unpublished Paper.

Koppetsch, Cornelia & Burkart, Giinter. (1997). Die Illusion der Emanzipation. Zur hduslichen Ar-
beitsteilung in Partnerschaften. In Karl-Siegbert Rehberg (Hrsg.), Differenz und Integration.
Die Zukunft moderner Gesellschaften. 28. Kongrefs der Deutschen Gesellschaft fiir Soziologie.
Band 2 (S. 415-418). Opladen: Westdeutscher Verlag.

Koppetsch, Cornelia & Burkart, Giinter. (1999). Die [llusion der Emanzipation. Zur Wirksamkeit
latenter Geschlechtsnormen im Milieuvergleich. Konstanz: Universitétsverlag Konstanz.

Kowalsky, Wolfgang. (1992). Moralisierender Anti-Rassismus. Das Argument, 195, 695-701.

Kreckel, Reinhard. (1991). Geschlechtssensibilisierte Soziologie. Kénnen askriptive Merkmale
eine verniinftige Gesellschaftstheorie begriinden? In Wolfgang Zapf (Hrsg.), Die Modernisie-
rung moderner Gesellschaften. Verhandlungen des 25. Deutschen Soziologentages in Frank-
Sfurt/ M. (S. 370-382). Frankfurt/M., New York: Campus Verlag.

Kreckel, Reinhard. (1997). Politische Soziologie der Sozialen Ungleichheit. Frankfurt/M., New
York: Campus.

Kronauer, Martin. (1998). ,,Exklusion” in der Systemtheorie und in der Armutsforschung. Anmer-
kungen zu einer problematischen Beziehung. Zeitschrift fiir Sozialreform, 44(11/12) 755-768.

Kronauer, Martin. (1999). Die Innen-AuBlen-Spaltung der Gesellschaft. Eine Verteidigung des Ex-
klusionsbegriffs gegen seinen mystifizierenden Gebrauch. SOFI-Mitteilungen, 27.

Lakein, Diane. (in Druck). Linke Aktivistlnnen und die Politik des Schweigens. Umgang mit ras-
sistisch verstandenen Konflikten in der antirassistischen Szene. In Thomas Hauschild & Bernd
Jurgen Warneken (Hrsg.), Inspecting Germany. Konstanz: UVK

Lamnek, Siegfried. (1998). Gruppendiskussion. Theorie und Praxis. Weinheim: PVU.

Lamont, Michele & Fournier, Marcel (Hrsg.) (1992). Cultivating differences: Symbolic boundaries
and the making of inequality. Chicago, London: University of Chicago Press.

LaPiere, R. T. (1934). Attitudes versus action. Social Forces, 13, 230-237.

Lash, Scott & Friedman, Jonathan (Hrsg.) (1992). Modernity and identity. Cambridge, MC, Ox-
ford, UK: Blackwell Publishers.

Legge, Jerome S. (1997). Exploring the symbolic racism thesis — The German sense of responsibi-
lity for the Jews. Polity, 30(3) 531-545.

Lehning, Percy B. (1998). Towards a multicultural civil society: The role of social capital and de-
mocratic citizenship. Government and Opposition, 33(2) 221-242.

Lenz, Ilse. (1995). Geschlecht, Herrschaft und internationale Ungleichheit. In Regina Becker-
Schmidt & Gudrun-Axeli Knapp (Hrsg.), Das Geschlechterverhdltnis als Gegenstand der So-
zialwissenschaften (S. 19-46). Frankfurt/M., New York: Campus.

Lepsius, M. Rainer. (1993). Das Bildungsbiirgertum als stindische Vergesellschaftung. In Demo-
kratie in Deutschland: Soziologisch-historische Konstellationsanalysen. Ausgewdhlte Aufsditze
(S. 303-314). Gottingen: Vandenhoek und Ruprecht.

Lewontin, R. C., Rose, Steven & Kamin, Leon J. (1984). Not in our genes. Biology, ideology and
human nature. New York: Pantheon.

Lightfoot-Klein, Hanny. (1996). Das grausame Ritual. Frankfurt/M.: Fischer.

Linke, Uli. (1997). Gendered difference, violent imagination: Blood, race, nation. American An-
thropologist, 99(3) 559-574.

Loos, Peter. (1999). Zwischen pragmatischer und moralischer Ordnung. Der ménnliche Blick auf
das Geschlechterverhdltnis im Milieuvergleich. Opladen: Leske + Budrich.

Loos, Peter & Burkhard Schifer. (2001). Das Gruppendiskussionsverfahren. Opladen: Leske +
Budrich.

Lutz, Helma, Phoenix, Ann & Yuval-Davis, Nira (Hrsg.) (1995). Crossfires — Nationalism, racism
and gender in Europe. London, East Haven, CT: Pluto.

Lwanga, Gotlinde M. (1998). WeiBe Miitter — Schwarze Kinder. Uber das Leben mit rassistischen
Konstruktionen von Fremdheit und Gleichheit. In Maria del Mar Castro Varela, Sylvia
Schulze, Silvia Vogelmann, Anja Weill (Hrsg.), Suchbewegungen. Interkulturelle Beratung
und Therapie (S. 187-213). Tiibingen: dgvt.



Literatur 371

Mackert, Jirgen. (1998). Kampf um Zugehorigkeit. Nationale Staatsbiirgerschaft als Modus sozia-
ler Schlieffung. Opladen: Westdeutscher Verlag.

MacGregor, Brent & Morrison, David E. (1995). From focus groups to editing groups: A new me-
thod of reception analysis. Media, Culture & Society, 17, 141-150.

Magiros, Angelika. (1995). Foucaults Beitrag zur Rassismustheorie. Hamburg, Berlin: Argument.

Mahrad, Ahmad. (1994). Zur Glaubwiirdigkeit des euro-atlantischen Universalitdtsanspruches der
Menschenrechte in der Dritten Welt. In Jutta Koch & Regine Mehl (Hrsg.), Politik der Ein-
mischung: Zwischen Konfliktprdvention und Krisenintervention (S. 164-179). Baden-Baden:
Nomos.

Mamozai, Martha. (1989). Schwarze Frau, Weifse Herrin. Frauenleben in den deutschen Kolonien.
Reinbek bei Hamburg: Rowohlt.

Mangold, Werner. (1960). Gegenstand und Methode des Gruppendiskussionsverfahrens. Frank-
furt/ M.: Hans Bredow.

Mannheim, Karl. (1964). Wissenssoziologie. Neuwied: Luchterhand.

McAdam, Doug, McCarthy, John D. & Zald, Mayer N. (Hrsg.) (1996). Comparative perspectives
on social movements. Political opportunities, mobilizing structures, and cultural framings.
Cambridge: Cambridge University Press.

McAll, Christopher. (1990). Class, ethnicity, and social inequality. McGill-Queen's: University
Press.

Mecheril, Paul. (1998). Rassismuserfahrungen. In Klaus Weber & Siegfried Grubitzsch (Hrsg.),
Psychologische Grundbegriffe. Ein Handbuch (S. 512-514). Reinbek: Rowohlt.

Mecheril, Paul. (2000). Prekiire Verhdltnisse. Uber natio-ethno-kulturelle (Mehrfach-) Zugehorig-
keit. Unverdffentlichte Habilitationsschrift. Universitit Bielefeld. Fakultét fiir Pddagogik.

Mecheril, Paul & Teo, Thomas. (1994). Andere Deutsche. Zur Lebenssituation von Menschen mul-
tiethnischer und multikultureller Herkunft. Berlin: Dietz.

Mecheril, Paul & Teo, Thomas. (1997). Psychologie und Rassismus. Reinbek: Rowohlt.

Melber, Henning. (1992). Der Weifheit letzter Schlufs. Rassismus und kolonialer Blick. Frankfurt/
M.: Brandes und Apsel.

Memmi, Albert. (1987). Rassismus. Frankfurt/M.: Athendum.

Merton, Robert. (1936). The unanticipated consequences of purposive social action. American So-
ciological Review, 1, 894-904.

Miles, Robert. (1991). Rassismus. Einfiihrung in die Geschichte und Theorie eines Begriffs. Ham-
burg, Berlin: Argument.

Mitteilungen der Beauftragten der Bundesregierung fiir die Belange der Auslidnder. (1998). Daten
und Fakten zur Auslindersituation. Bonn, Berlin.

Momsen, Janet Henshall. (1999). Gender, Migration and Domestic Service. London, New York:
Routledge.

Morth, Ingo & Frohlich, Gerhard (Hrsg.). (1994). Das symbolische Kapital der Lebensstile. Zur
Kultursoziologie der Moderne nach Pierre Bourdieu. Frankfurt/M., New York: Campus.

Moreno, Jacob L. (1988). Gruppenpsychotherapie und Psychodrama. Einleitung in die Theorie
und Praxis. Stuttgart, New York: Georg Thieme.

Morris, Aldon D. & McClurg Mueller, Carol (Hrsg.) (1992). Frontiers in social movement theory.
New Haven, London: Yale University Press.

Moscovici, Serge. (1976). Social influence and social change. London: Academic Press.

Moscovici, Serge. (1985). Perspectives on minority influence. Cambridge: Cambridge University
Press.

Mullavey-O'Byrne, Colleen. (1994). Intercultural interactions in welfare work. In Richard W.
Brislin & Tomoko Yoshida (Hrsg.), Improving intercultural interactions. Modules for cross-
cultural training programs (S. 197-220). Thousand Oaks, London, New Delhi: Sage.

Myrdal, Gunnar. (1964). Challenge to affluence. Houndmills, London: Macmillan.

Nohl, Arnd-Michael. (1996). Interkulturelle Erfahrungen und Stereotype. Eine vergleichende Ana-
lyse von kriminalisierten und nichtkriminalisierten Jugendlichen tiirkischer Herkunft. Soziale
Probleme, 7(2) 130-147.

Nohl, Arnd-Michael. (2001). Migration und Differenzerfahrung. Junge Einheimische undMigran-
ten im rekonstruktiven Milieuvergleich. Opladen: Leske + Budrich.

Oakes, Penelope J., Haslam, S. Alexander & Turner, John C. (1994). Stereotyping and social rea-
lity. Oxford: Blackwell.



372 Literatur

Olschanski, Reinhard. (1997). MiBachtung als Ausgrenzung — Sartres ,,Uberlegungen zur Juden-
frage”. In Barbara Danckwortt & Claudia Lepp (Hrsg.), Von Grenzen und Ausgrenzung (S.
113-135). Marburg: Schiiren.

Omi, Michael & Winant, Howard. (1994). Racial formation in the United States. From the 1960s
to the 1990s (2. Aufl.). New York, London: Routledge.

Osterkamp, Ute. (1991). Alternativen zum hilflosen Antirassismus. Bldtter fiir Deutsche und Inter-
nationale Politik, 12, 1459-1469.

Osterkamp, Ute. (1995). Verleugnung des Rassismus. In Michael Langhanky (Hrsg.), Verstdindi-
gungsprozesse in der Sozialen Arbeit. Beitrige zur Theorie- und Methodendiskussion (S. 102-
119). Hamburg: Agentur des Rauhen Hauses.

Osterkamp, Ute. (1997). Rassismus als Selbstentmdichtigung. Hamburg, Berlin: Argument.

Park, Robert Ezra. (1950). Race and Culture. Glencoe, IL.: Free Press.

Parkin, Frank. (1983). Strategien sozialer SchlieBung und Klassenbildung. In Reinhard Kreckel
(Hrsg.), Soziale Ungleichheiten (S. 121-136). Gottingen: Schwartz.

Partsch, Karl Josef. (1991). Rassendiskriminierung. In Riidiger Wolfrum (Hrsg.), Handbuch Ver-
einte Nationen (S. 649-656). Miinchen: C.H. Beck.

Pinn, Irmgard & Wehner, Marlies. (1995). EuroPhantasien. Die islamische Frau aus westlicher
Sicht. Duisburg: DISS.

Poliakov, Léon, Delacampagne, Christian & Girard, Patrick. (1992/1976). Rassismus. Uber Frem-
denfeindlichkeit und Rassenwahn. Hamburg, Ziirich: Luchterhand.

Pollock, Friedrich. (1955). Gruppenexperiment. Ein Studienbericht. Frankfurt/M.: Européische
Verlagsanstalt.

Potter, Jonathan & Wetherell, Margaret. (1995). Soziale Reprisentationen, Diskursanalyse und
Rassismus. In Uwe Flick (Hrsg.), Psychologie des Sozialen. Reprdsentationen in Wissen und
Sprache (S. 177-199). Reinbek bei Hamburg: Rowohlt.

Pries, Ludger (Hg.). (1997). Transnationale Migration. In Soziale Welt, Sonderband 12. Baden-Ba-
den: Nomos.

Pries, Ludger. (2000). The approach of transnational social spaces: Responding to new configura-
tions of the social and the spatial. London, New York: Routledge.

Priester, Karin. (1997). Rassismus und kulturelle Differenz. Miinster: Lit.

Radtke, Frank-Olaf. (1995). Interkulturelle Erziehung. Uber die Gefahren eines pidagogisch hal-
bierten Anti-Rassismus. Zeitschrift fiir Pddagogik, 41(6) 853-864.

Rithzel, Nora (Hg.). (2000). Theorien iiber Rassismus. Hamburg, Berlin: Argument.

Rattansi, Ali & Westwood, Sallie (Hrsg.) (1994). Racism, modernity and identity on the Western
front. Cambridge: Polity.

Reason, Peter. (1994). Three approaches to participative inquiry. In Norman K. Denzin & Yvonna
S. Lincoln (Hrsg.), Handbook of Qualitative Research (S. 324-339). London, Thousand Oaks,
New Delhi: Sage.

Reemtsma, Jan Philipp. (1998). Die Falle des Antirassismus. In Ulrich Bielefeld (Hrsg.), Das Ei-
gene und das Fremde. Neuer Rassismus in der alten Welt? (S. 269-282). Hamburg: Hamburger
Edition.

Reichertz, Jo. (1997). Objektive Hermeneutik. In Ronald Hitzler & Anne Honer (Hrsg.), Sozial-
wissenschaftliche Hermeneutik (S. 31-56). Opladen: Leske + Budrich.

Rex, John. (1996). Ethnic minorities in the modern nation state. New York: St. Martin's Press.

Rex, John & Mason, David (Hrsg.) (1986). Theories of Race and Ethnic Relations. Cambridge,
GB: Cambridge University Press.

Ridley, Charles R. (1995). Overcoming unintentional racism in counseling and therapy: A practi-
tioner’s guide to intentional intervention. London, Thousand Oaks, New Delhi: Sage.

Rieker, Peter. (1986). Rollenspiele als Methoden einer empirischen Sozialforschung. Diplomarbeit
an der Freien Universitit Berlin.

Rieker, Peter. (1997). Ethnozentrismus bei jungen Mdnnern. Weinheim, Miinchen: Juventa.

Rommelspacher, Birgit. (1995a). Dominanzkultur. Texte zu Fremdheit und Macht. Berlin: Or-
landa.

Rommelspacher, Birgit. (1995b). Schuldlos-Schuldig? Wie sich junge Frauen mit Antisemitismus
auseinandersetzen. Hamburg: Konkret Literatur Verlag.

Rommelspacher, Birgit. (1997). Psychologische Erkldrungsmuster zum Rassismus. In Paul Meche-
ril & Thomas Teo (Hrsg.), Psychologie und Rassismus (S. 153-174). Reinbek: Rowohlt.



Literatur 373

Rouhana, Nadim N., Korper, Susan H. (1996). Dealing with the dilemmas posed by power. Asym-
metry in intergroup conflict. Negotiation Journal, 12(4) 353-366.

Sader, Manfred. (1983). Rollenspiel und Realitit. Gruppendynamik, 14(3) 241-253.

Sader, Manfred. (1986). Rollenspiel als Forschungsmethode. Opladen: Leske + Budrich.

Sader, Manfred. (1991). Realitit, Semi-Realitidt und Surrealitidt im Psychodrama. In Manfred Vor-
weg & Traudl Alberg (Hrsg.), Psychodrama (S. 44-63). Leipzig: Barth.

Sartre, Jean-Paul. (1989). Betrachtungen zur Judenfrage. In Drei Essays. Frankfurt/M.: Ullstein.

Scharenberg, Albert. (1998). Schwarzer Nationalismus in den USA: Das Malcolm X-Revival. Miin-
ster: Westfilisches Dampfboot.

Scheffer, Thomas. (1997). Der administrative Blick. Uber den Gebrauch des Passes in der Auslin-
derbehorde. In Stefan Hirschauer & Klaus Amann (Hrsg.), Die Befremdung der eigenen Kul-
tur: Zur ethnographischen Herausforderung soziologischer Empirie (S. 168-197). Frankfurt/
M.: Suhrkamp.

Scherrer, Christian P. (1996). Ethno-Nationalismus im Weltsystem. Privention, Konfliktbearbei-
tung und die Rolle der internationalen Gemeinschaft. Miinster: Agenda.

Schittenhelm, Karin. (2001). Statuspassagen junger Frauen zwischen Schule und Beruf. Berlin:
Abschlussbericht an die Deutsche Forschungsgemeinschaft.

Schittenhelm, Karin. (im Erscheinen). Milieubildung, symbolische Gewalt und soziale Ungleich-
heit. Statuspassagen junger Frauen aus eingewanderten Herkunftsfamilien. In Anja Weil3, Cor-
nelia Koppetsch, Albert Scharenberg & Oliver Schmitdke (Hrsg.), Klasse und Klassifikation.

Schiitze, Dorothea. (1996). ,,Ich hatte kein Kleingeld.” Erfahrungen mit alltéiglichem Rassismus in
Darmstadt. Darmstadt: Justus von Liebig Verlag.

Schultz, Dagmar. (1993). Kein Ort nur fiir uns allein. Weile Frauen auf dem Weg zu Biindnissen.
In Ika Hiigel et al. (Hrsg.), Entfernte Verbindungen. Rassismus Antisemitismus Klassenunter-
driickung (S. 157-187). Berlin: Orlanda.

Schuman, Howard & Johnson, Michael P. (1976). Attitudes and behaviour. Annual Review of So-
ciology, 2, 161-207.

Schwingel, Markus. (1993). Analytik der Kédmpfe. Macht und Herrschaft in der Soziologie Bour-
dieus. Hamburg, Berlin: Argument.

Sears, David O. (1988). Symbolic racism. In Phyllis A. Katz & Dalmas A. Taylor (Hrsg.), Elimi-
nating racism. Profiles in controversy (S. 53-84). New York: Plenum.

Seifert, Ruth. (1990). Politik zwischen Interesse und Moral. Zum politischen BewuBtsein ausge-
wihlter Berufsgruppen des sogenannten ,,Kleinbiirgertums”. In Peter A. Berger & Stefan Hra-
dil (Hrsg.), Lebenslagen, Lebensldiufe, Lebensstile (S. 455-480). Gottingen: Schwartz.

Sherif, Muzafer. (1967). Group conflict and cooperation. Their social psychology. London: Rout-
ledge and Keagan Paul.

Sidanius, Jim, Pratto, Felicia & Bobo, Lawrence. (1996). Racism, conservatism, affirmative-acti-
on, and intellectual sophistication — A matter of principled conservatism or group dominance.
Journal of Personality and Social Psychology, 70(3) 476-490.

Silbermann, Alphons & Hiisers, Francis. (1995). Der ,,normale” Haf} auf die Fremden. Eine so-
zialwissenschaftliche Studie zu Ausmafl und Hintergriinden von Fremdenfeindlichkeit in
Deutschland. Miinchen: Quintessenz.

Simon, Fritz B. (1991). Meine Psychose, mein Fahrrad und ich. Zur Selbstorganisation der Ver-
riicktheit. Heidelberg: Auer.

Singer, Mona. (1997). Fremd. Bestimmung. Zur kulturellen Verortung von Ildentitdt. Tiibingen:
Edition Discord.

Snowden, Frank M. Jr. (1995). Europe's oldest chapter in the history of black-white relations. In
Benjamin P. Bowser (Hrsg.), Racism and anti-racism in world perspective (S. 3-26). London,
Thousand Oaks, New Delhi: Sage.

Solomos, John. (1993). Race and racism in contemporary Britain. London: St. Martin's Press.

Soysal, Yasemin N. (1997). Identity, rights, and claims-making: Changing dynamics of citizenship
in postwar Europe. Paper presented at the 3rd Conference of the European Sociological Asso-
ciation, Aug 27-30, 1997 in Colchester, GB.

Spiilbeck, Susanne. (1997). Ordnung und Angst. Russische Juden aus der Sicht eines ostdeutschen
Dorfes nach der Wende. Frankfurt/M.: Campus.

Statistisches Jahrbuch 1998 fiir die Bundesrepublik Deutschland. (1998) Wiesbaden: Statistisches
Bundesamt.



374 Literatur

Stehr, Johannes. (1998). Sagenhafter Alltag. Uber die private Aneignung herrschender Moral.
Frankfurt/M., New York: Campus.

Steinweg, Reiner. (1986). Lehrstiick und episches Theater. Brechts Theorie und die theaterpdda-
gogische Praxis. Frankfurt/M.: Brandes & Apsel.

Stepakoff, Susan (Shanee). (1997). Poetry therapy principles and practices for raising awareness of
racism. Arts in Psychotherapy, 24(3) 216-274.

Stern, Frank. (1991). Philosemitismus. Stereotype tiber den Feind, den man zu lieben hat. Babylon,
8, 15-26.

Stolcke, Verena. (1995). Talking culture. New boundaries, new rhetorics of exclusion in Europe.
Current Anthropology, 36(1) 1-24.

Strauss, Anselm L. (1991). Grundlagen qualitativer Sozialforschung. Datenanalyse und Theorie-
bildung in der empirischen soziologischen Forschung. Miinchen: Wilhelm Fink.

Strauss, Anselm L. & Corbin, Juliet. (1996). Grounded Theory: Grundlagen Qualitativer Sozial-
forschung. Weinheim: PVU.

Sunoo, Jan Jung-Min. (1990). Some guidelines for mediators of intercultural disputes. Negotiation
Journal, 6(3) 383-389.

Taguieff, Pierre-André. (1992). Die Metamorphosen des Rassismus und die Krise des Antirassis-
mus. In Uli Bielefeld (Hrsg.), Das Eigene und das Fremde. Neuer Rassismus in der alten Welt
(S. 221-268). Hamburg: Hamburger Edition.

Tajfel, Henri. (1969). Cognitive aspects of prejudice. Journal of Social Issues, 25(4) 79-97.

Tajfel, Henri. (1970). Experiments in intergroup discrimination. Scientific American, 223, 96-102.

Tajfel, Henri. (1978). Differentiation between social groups. Studies in the social psychology of
intergroup relations. London: Academic Press.

Tajfel, Henri, Billig, Michael G., Bundy, R. P. & Flament, Claude. (1971). Social categorization
and intergroup behavior. European Journal of Social Psychology, 1, 149-178.

Taylor, Charles. (1994). Multiculturalism. Examining the politics of recognition. Princeton: Prin-
ceton University Press.

Teimoori, Pari (Hrsg.). (1997). Duell in schwarz/weiss. Berlin: Frauenanstiftung.

Terkessidis, Mark. (1998). Psychologie des Rassismus. Opladen: Westdeutscher Verlag.

Thomas, Alexander (Hrsg.). (1994). Psychologie und multikulturelle Gesellschaft. Gottingen,
Stuttgart: Verlag fiir angewandte Psychologie.

Thomas, Alexander (Hrsg.). (1996). Psychologie interkulturellen Handelns. Gottingen, Bern, To-
ronto, Seattle: Hogrefe.

Thornton, Robert J. (1993). Die Rhetorik des ethnographischen Holismus. In Eberhard Berg &
Martin Fuchs (Hrsg.), Kultur, soziale Praxis, Text (S. 240-268). Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Three Rivers, Amoja. (1990/91). Kulturelle Etikette. Ein Ratgeber fiir die wohlmeinende Antiras-
sistin. Berlin: AStA/FU-Berlin.

Thun, Friedemann Schulz von. (1981). Miteinander reden 1. Storungen und Klidrungen. Reinbek:
Rowohlt.

Thun, Friedemann Schulz von. (1989). Miteinander Reden 2. Stile, Werte und Personlichkeitsent-
wicklung. Reinbek: Rowohlt.

Turner, John C. et al. (1987). Rediscovering the social group. Oxford: Blackwell.

Uremovic, Olga & Oerter, Gundula (Hrsg.). (1994). Frauen zwischen Grenzen. Rassismus und Na-
tionalismus in der feministischen Diskussion. Frankfurt/M., New York: Campus.

Van Dijk, Teun A. (1987). Communicating racism. Ethnic prejudice in thought and talk. London,
Thousand Oaks, New Delhi: Sage.

Van Dijk, Teun A. (1992). Discourse and the denial of racism. Discourse & Society, (1) 87-118.

Van Dijk, Teun A. (1993). Elite discourse and racism. London, Thousand Oaks, New Delhi: Sage.

Viehman, Klaus. (1993). Drei zu Eins. In Klaus Viehman und andere (Hrsg.), Drei zu Eins (S. 25-
82). Berlin, Amsterdam: Edition ID-Archiv.

Wacquant, Loic, J. D. (1997). For an Analytic of Racial Domination. Political Power & Social
Theory, 11(221-234).

Wagner, Ulrich. (1997). Interaktive Sozialforschung. Zur Frage der Wissenschaftlichkeit und
Brauchbarkeit der Aktionsforschung. Weinheim: Deutscher Studien Verlag.

Watts, Meredith W. (1996). Political xenophobia in the transition from socialism: Threat, racism
and ideology among East German youth. Political Psychology, 17(1) 97-126.



Literatur 375

Wayand, Gerhard. (1998). Pierre Bourdieu: Das Schweigen der Doxa aufbrechen. In Peter Im-
busch (Hrsg.), Macht und Herrschaft. Sozialwissenschaftliche Konzeptionen und Theorien (S.
221-237). Opladen: Leske + Budrich.

Weber, Max. (1980). Wirtschaft und Gesellschaft. Grundrif3 der verstehenden Soziologie. Ti-
bingen: J.C.B.Mohr.

WeiB, Anja. (1996). Lieber Biegen als Brechen. Zwischen Anspruch und Anpassung im Beruf.
Frankfurt/M.: Campus.

Wellman, David T. (1993/1977). Protraits of white racism (2. Aufl.). Cambridge: Cambridge Uni-
versity Press.

Werbner, Pnina & Modood, Tariq (Hrsg.) (1997). Debating cultural hybridity. London, New Jer-
sey: Zed.

Wetherell, Margaret & Potter, Jonathan. (1992). Mapping the language of racism. Discourse and
the legitimation of exploitation. New York, London, Toronto, Sydney, Tokyo, Singapore: Har-
vester Wheatsheaf.

Wicker, Allan W. (1969). Attitudes versus actions: The relationship of verbal and overt behavioral
responses to attitude objects. Journal of Social Issues, 25, 41-78.

Wieviorka, Michel. (1995). The arena of racism. London, Thousand Oaks, New Delhi: Sage.

Willis, Paul. (1991). Jugend-Stile. Zur Asthetik der gemeinsamen Kultur. Hamburg, Berlin: Argu-
ment.

Wilmsen, Edwin N. & McAllister, Patrick. (1996). The politics of difference. Ethnic premises in a
world of power. Chicago: University of Chicago Press.

Wilson, William Julius. (1980). The declining significance of race. Blacks and changing American
institutions (2. Aufl.). Chicago: University of Chicago Press.

Wilson, William Julius. (1987). The truly disadvantaged: The inner city, the underclass, and
public policy. Chicago: University of Chicago Press.

Wimmer, Andreas. (1997). Explaining xenophobia and racism — A critical review of current re-
search approaches. Ethnic and Racial Studies, 20(1) 17-41.

Wodak, Ruth, Nowak, Peter, Pelikan, Johanna, Gruber, Helmut, de Cillia, Rudolf & Mitten, Ri-
chard. (1990). ,, Wir sind alle unschuldige Tiiter.” Diskurshistorische Studien zum Nachkriegs-
antisemitismus. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Yuval-Davis, Nira. (1997). Gender & nation. London, Thousand Oaks, New Delhi: Sage.

Zaimoglu, Feridun. (1995). Kanak Sprak. 24 Misstone vom Rande der Gesellschaft. Hamburg:
Rotbuch.

Zizek, Slavoj. (1997). Multiculturalism, or, the cultural logic of multinational capitalism. new left
review, 225, 28-51.

Zurek, Adam. (1995). Vom Fremden zur Entfremdung. Journal fiir Psychologie, 3(3) 6-15.



376 Literatur

5. Die Reproduktion von Rassismus im Kontext

machtasymmetrischer interkultureller Konflikte...................... 267
5.1 PerspektivendiVergenz ..........coovuvvevieeeeeeeenniiiiiiieeeeennn. 270
5.2 Konfliktpotenziale im machtasymmetrischen
interkulturellen Konflikt und ihre Folgen .................ceee. 277

5.2.1 Internalisierung des Konfliktes..............cccccenne. 283
5.2.2 Externalisierung des Konfliktes............ccccccoun. 285
5.3 Gruppeninternes Verhiltnis zwischen Dominanten und
DOMINIEITEN....ceiiiiiiiiieeee e 288
5.3.1 Die rassistisch Dominierten als entlastende
TabubrecherInnen ............ccccceevviiiiiiiiiiiiiieee, 289
5.3.2 Ambivalentes Verhiltnis der Dominanten zu den
DOMINIEITEN ...ceveiiieiiiiiiiiiiieee e 292
5.4 EIZEDNISSC...ceviiiieeeeiiiiiiiiiieeeeeeeiiiieeeeeeeeeeeerraaeeeeeeeas 295

6. (Anti-) Rassismus im Kontext habitueller Ubereinstimmung

und DistinKtion .......cooeeiiiiiiiiiieeeeeccieeee e 299
6.1 Distinktion durch moralisch kulturelles Kapital........... 301
6.2 Normatives Engagement trotz objektiv dominanter
POSTHONT ..coiiiiiiieee e 313
6.3 Individualisierter Habitus ...........ccccvvveeeeeeeniiiiiiiieeeenn. 323

6.3.1 Individualisierte Theorien............ccccuvvveeeeereennnnnne 326
6.3.1.1 Rassismus als Entwicklungsdefizit................... 326
6.3.1.2 Individualisierte Moral .............ccccoeveeivninnnnnee. 330

6.3.2  LOSUNZSANSALZE ...eeeeeveiiiriiiieeeeeeeeeiiiiieeeeeeeeeeeeens 334
6.3.2.1 Personlicher Kontakt ...........cc.eoeveeeiiiiinnniinnneee. 338
6.3.2.2 Strukturelle Segregation ...........ccccceeeeveeunennnnne. 340

6.4 FaZil....ccooiiiiiiiiiiiiicee e 349
SCRIUSS ..vvviieeeeeieieee et e e e e e 353
ANNANG ... 359



