Wanderer in der Fremde

Erlauschten »den innersten Ton modernen Lebens aus dem
Stimmengewirr des grofRen Markts«: Der junge Siegfried
Kracauer und Georg Simmel

Von Werner Jung

Chronist einer zersplitterten und sinnentleerten Welt ohne (ibergeordnete Bedeutung, in der die einzelner
Menschen sich selbst tiberlassen sind: Siegfried Kracauer (1889-1966), Portrataufnahme um 1930
Foto: picture-alliance / akg-images

Literatur:

Komplett anzeigen

Vor 160 Jahren, am 1. Marz 1858, wurde Georg Simmel, der spatere Autor der
»Philosophie des Geldes«, geboren. Aus diesem Anlass veroffentlichen wir hier den
folgenden Aufsatz von Werner Jung. (jW)

Ausgestattet mit gutem Reifezeugnis verlédsst der gerade 18jahrige Siegfried Kracauer seine
Heimatstadt Frankfurt am Main und schreibt sich zum Sommersemester 1907 an der TH
Darmstadt fir ein Studium der Architektur ein. Schon im folgenden Wintersemester wechselte
er an die Technische Hochschule Berlin. Neben dem Studium gelten die zahlreichen Interessen
des sensiblen jungen Mannes der Kunst, Literatur und Philosophie. Aus dem Tagebuch
Kracauers wissen wir, dass er sich 1907 mit Kant und Nietzsche beschaftigt, dass er eine
ausgedehnte Reise in die Schweiz unternommen hat und dass er h&ufig auch ins Theater



gegangen ist, wobei er besonders von einer Hauptmann-Auffiihrung in den Kammerspielen, das
»Friedensfest«, schwarmt.

Gieriger Moloch

Am 29. Oktober horte er im Verein fir Kunst einen Vortrag des Philosophen und Soziologen
Georg Simmel Uber das »Problem des kiinstlerischen Stils«. Daruiber notierte er in seinem
Tagebuch: »Die bedeutenden Gegensatze zwischen einem Stil der Zeit und der Kunstleistung
einer Uberragenden Personlichkeit scheinen uniberbriickbar; sie verbinden sich aber zur
Harmonie, wo das Genie gleichzeitig die Gesetze seiner Epoche ausspricht.« Kracauer war so
beeindruckt von diesem Denker, dass er sogleich dessen Bekanntschaft machen wollte und ihn
am 30. Oktober besuchte. Die Begegnung war erntichternd. »Es war ein sehr kurzer Besuch. Er
war reserviert, schrieb er in sein Tagebuch. Dennoch suchte Kracauer, der nur méRig inspiriert
sein Architekturstudium betrieb, aber im August 1911 an der TU Munchen mit der
Diplomhauptprifung beendet und schlieflich gar mit einer Dissertation unter dem Titel »Die
Entwicklung der Schmiedekunst in Berlin, Potsdam und einigen Stadten der Mark vom 17.
Jahrhundert bis zum Beginn des 19. Jahrhunderts« promoviert wird, weiter den Kontakt zu
Simmel.

Neben seiner 1912 aufgenommenen Tatigkeit als Architekt folgte er seinen literarisch-
kiinstlerischen wie philosophischen Ambitionen. Der Kriegsausbruch, den Kracauer wohl
zundchst begruflt haben mag wie die Uberwiegende Mehrheit der deutschen Bevélkerung und
auf den er mit einer Meldung als Freiwilliger reagiert hatte, unterbrach seine Arbeiten
kurzzeitig. Doch er wurde zuriuickgestellt, trat in das Biro des Frankfurter Architekten Max
Seckbach ein und verfasste nebenher den Aufsatz »VVom Erleben des Krieges«, der im
September 1915 in den PreuBischen Jahrbilichern erscheinen konnte und den er zuvor schon
Georg Simmel, spater dann auch noch Max Scheler zugeschickt hatte. Seinem Tagebuch von
1912 vertraute er im September wahrend eines Sommerurlaubs in Norditalien an, dass sein
Zeichnen »nur ein Vordergrundgeplankel« sei. »Was mir im Zentrum steht, das ist die
Entwicklung der in mir schlummernden Philosophie.« Eine Philosophie, tber die er am 18.
August desselben Jahres bemerkte, dass sie, anders als von den kleingeistigen
Schulphilosophen und Philosophiehistorikern angenommen, »gelebt und erlitten werden muss,
dass sie ein gieriger Moloch ist, der alles Individuelle ihres Jlingers, alles was ins Leben, ins
lachende Gluck hineinwill, auffrisst und seinen Zwecken dienstbar macht«. Nietzsche erschien
jetzt als der Herold — doch unter den Lebenden war es weiterhin vor allem Georg Simmel, den
Kracauer Uberaus schatzte.

In einem langeren Brief vom 30.11.1917, worin er Simmel nach StraBburg von seinen
»niederdriickenden Erfahrungen« beim Militar berichtete und zugleich auf seine neue, dem
Brief beigelegte Arbeit — »Das Leiden unter dem Wissen und die Sehnsucht nach der Tat« —
hinwies, machte er auf die Wahlverwandtschaft zwischen sich und Simmel aufmerksam:
»Soziologische Probleme fesseln mich in zunehmendem MabBe (...). Auch bei meinem Denken
selbst leide ich dauernd unter einem Konflikt: ich bin so ganz Wirklichkeits- und Augenmensch,
so sehr auf die Schauung des Einzelnen bedacht, dass ich fast immer mit einem schlechten
Gewissen zu begrifflichen Verallgemeinerungen vordringe, die in gewisser Weise »unsichtige
sind. Es bildet fur mich einen unnennbaren Reiz lhrer Schriften, dass sie ganz aus der
»Anschauung«< noch des zartesten seelischen Geschehens geboren sind.«

Leider konnte Kracauer den angestrebten Gedankenaustausch mit Simmel nicht weiter
fortsetzen, da dieser am 26.9.1918 seinem Krebsleiden erlag. Wie sehr sich Kracauer mit dem
Werk und der Person Simmel verbunden fiihlte, zeigt seine Studie »Georg Simmel. Ein Beitrag



zur Deutung des geistigen Lebens unserer Zeit« von 1919, wovon das erste Kapitel 1920 in der
Zeitschrift Logos erschien, und auch seine Monographie »Soziologie als Wissenschaft« von
1922. Darin versucht er in kritischer Diskussion von Simmels Formbegriff eine
erkenntniskritische Fundierung der neuen Wissenschaft.

Unsystematischer Denker

In einem Brief an den Mohr-Siebeck-Verlag in Tubingen, der mit dem Hinweis auf
Papierknappheit die Publikation dann ablehnte, hatte Kracauer selbstbewusst seine
Monographie tUber Georg Simmel als ein Werk angekundigt, das »zu einer Kategorie von
Schriften« zéhle, »die ich als Wesenstopographien bezeichnen méchte« und das »in einer einem
breiteren Leserkreis zuganglichen Sprache geschrieben« sei. Kracauer bemiht sich darin,
zentrale Uberlegungen Simmels sowie dessen intellektuelle Entwicklung vom
Neukantianismus Uber die Soziologie bis hin zum lebensphilosophisch gepragten Spatwerk
nachzuzeichnen. Dabei ergeben sich zwar einige Redundanzen, die aber offenkundig von
Kracauer genau so gewollt waren.

In seinem ersten Kapitel, »Einblick«, das einen passenden Uberblick tber das Gesamtwerk
vermittelt, benennt Kracauer drei Stoffkreise, die Simmels Oeuvre beherrscht haben: a)
»gesellschaftliche Zustande und Bildungen, b) den Einzelmenschen und c) »die Bereiche der
objektiven Werte und die Leistungen der Menschen innerhalb dieser Bereiche.« In
mé&andernden Annéherungen und Einkreisungen beschreibt Kracauer den »unsystematischen
Denker« Georg Simmel, der insbesondere in Analogien — im Unterschied zu Gleichnissen —
seine Uberlegungen dargelegt habe. Er rihmt die Anschaulichkeit Simmels, dessen Zentralidee
der Wechselwirkungszusammenhang gewesen sei — eine Einsicht, die insbesondere die beiden
groBen Werke, »Philosophie des Geldes« und »Soziologie«, bestimmt und die er sehr
ausfihrlich zitiert. Immer wieder, so Kracauer, seien es Einzelphdnomene, denen Simmel
nachgehe und die im Vordergrund seiner Reflexionen stiinden, Oberflachenerscheinungen, die
im Grunde genommen allen hellsichtigen Beobachtern ins Augen springen sollten, fir die
Simmel aber ein aul’ergewohnliches Sensorium besessen habe.

Bereits der mit Simmel befreundete Philosoph Karl Joel hatte in seiner Rezension gelobt, dass
die »Philosophie des Geldes« den Nerv der Zeit getroffen habe. Denn in diesem »Zeitalter der
Procente und Stiickzahlen, der Grade und Nummern, der Majoritdten, der Paragraphen, der
Minuten, der Waagen und Messer« entwerfe die Schrift »ein Gesamtbild moderner Kultur unter
dem Zeichen des Geldes«. Dieses Buch, das »nur in dieser Zeit und nur in Berlin geschrieben
werden« konnte, erlausche »mit feinstem Ohr den innersten Ton modernen Lebens aus dem
Stimmengewirr des groRen Markts«, »den Ton, den man nicht hort, wie nach den Pythagoreern
die Sphérenharmonie, weil er immer tont«. Auch wenn es »das Oekonomische leuchtend
heraus[hebe]«, so doch nur, um dies wieder »zugleich ins Universale, Philosophische
aufzultsen; es zeigt das Geld nicht als die causale Grundkraft, sondern als den unséglich
beziehungsreichen Ausdruck; es zeigt die gewaltige Rolle des Geldes, aber eben die Rolle, die
es spielt, nicht die es schafft«.



»Das Ganze der Welt, gesehen durch ein Temperament«: Georg Simmel (1858-1918)
Foto: (c) dpa - Bildarchiv

Der »Lumpensammler«

Ganz dhnlich argumentierte dann auch Kracauer, der die VVorrede zur »Philosophie des Geldes«
zitierte, worin Simmel ausdriicklich den Gedanken zuriickweist, dass seine Philosophie bloR
nationalokonomischen Fragestellungen gewidmet sei. Ganz im Gegenteil. »Wenn es eine
Philosophie des Geldes geben soll, so kann sie nur diesseits und jenseits der 6konomischen
Wissenschaft vom Gelde liegen: sie kann einerseits die VVoraussetzungen darstellen, die, in der
seelischen Verfassung, in den sozialen Beziehungen, in der logischen Struktur der
Wirklichkeiten und der Werte gelegen, dem Gelde seinen Sinn und seine praktische Stellung
anweisen.« Im Unterschied zum vorherrschenden »Kathedersozialismus« der Il. Internationale
betonte Simmel, dass es ihm darum gehe, »dem historischen Materialismus ein Stockwerk
unterzubauen derart, dass der Einbeziehung des wirtschaftlichen Lebens in die Ursachen der
geistigen Kultur ihr Erkl&rungswert gewahrt wird, aber eben jene wirtschaftlichen Folgen selbst
als das Ergebnis tieferer Wertungen und Strémungen, psychologischer, ja, metaphysischer
Voraussetzungen erkannt werden«. Damit wird auch — zumindest scheinbar — das marxistische
Basis-Uberbau-Schema umgekehrt; der »Mehrwert«, der dabei herauskommt, ist der standige
Bezug auf das Alltagsleben, auf alltdgliche Pathologien des modernen, von der kapitalistischen
(Waren-)Wirtschaft beherrschten und entfremdeten Menschen.

Kracauer beschéftigte sich im zweiten Kapitel seiner Abhandlung mit Simmels
»Personlichkeit«, woraus zugleich die Bezlige zu seiner eigenen Person und
Selbstwahrnehmung deutlich werden, insofern er eine aus der Wurzellosigkeit hervorgehende
»Distanz« betont. Simmel, so Kracauer (und dabei meint er auch sich selbst), gewinne »das
Eigenste (...), indem er im Fremden lebt«. Das befdhige ihn schlieBlich, »sein eigenes Ich [zu]
verlassen und in den Kern der Sache selbst ein[zu]dringen« — und scheine diese Sache auch




noch so marginal zu sein. Der Philosoph, zitierte Kracauer aus der Einleitung zur »Philosophie
des Geldes«, dirfe »keine auch der fluchtigsten und isoliertesten Oberflachenerscheinungen
des Lebens« vernachlé&ssigen. Sein Gebiet erstrecke sich vielmehr auf die ganze »Fille des
gegebenen Daseins«, um darin die philosophische »Tiefenschicht« freizulegen. Und bei anderer
Gelegenheit, in Simmels Zeitungsbeitrag »Uber Geschichte der Philosophie« von 1904, lesen
wir: »Der Philosoph ist (...) ein solcher, dessen Seele nicht, wie die der meisten Menschen, nur
auf diese oder jene Einzelheit bewusst antwortet; und dessen Antwort dennoch eine gewisse,
theoretisch noch nicht recht beschreibliche Art von Uberindividualitat besitzt, die nicht
Allgemeingultigkeit ist, sondern der von Kunstwerken vergleichbar, die diese neben einem
hochst subjektiven Wesen zeigen konnen.« Philosophie, so die von Simmel mehrfach
gebrauchte Kurzformel, sei »das Ganze der Welt, gesehen durch ein Temperament«, der
Philosoph daher »der Abenteurer des Geistes«.

BerUhrung mit Lukécs

Auch Kracauer beschritt wie Simmel — und das verdeutlichen seine spéteren journalistischen
Arbeiten wie insgesamt seine Schriften seit den 20er Jahren — den Weg von der Peripherie ins
Zentrum. Die Maoglichkeit dazu entsteht zuallererst aus dem verschobenen bzw. verriickten
Blickwinkel eines Fremden, aus der Perspektive des judischen Parias, den Kracauer auch als
Gast oder Wanderer bezeichnet. Denn dieser, von Simmel in seinem »Exkurs Uber den
Fremden« aus seiner »Soziologie« als jemand definiert, der heute kommt und morgen bleibt,
sient nicht nur mehr und genauer, sondern erkennt Interessenlagen, Abhéngigkeiten und
ideologische Muster. Kracauer riihmte Simmel daftir, diesen besonderen Blick fiir das Einzelne
besessen zu haben, mdglicherweise aus »Scheu vor dem Allgemeinen, wie es an anderer Stelle
und in anderen Zusammenhangen einmal heil3t. Er fiihrt dies als Alleinstellungsmerkmal in der
neueren Philosophie an und antizipiert gleichsam jenes Urteil, das spater Walter Benjamin tiber
ihn selbst fallen wird: Kracauer sei ein »Einzelner«, ein »Lumpensammler« — jemand, der aus
dem Abfall die Konturen der Zeit herauszulesen imstande sei.

Eine besondere Bedeutung kommt endlich dem Kapitalismus zu, dem Kracauer in seiner
Simmel-Monographie die »stérkste bertihrende Uberindividuelle Macht« zusprach. Und er
versteht darunter weit mehr als blof3 ein »Wirtschaftssystem, sondern eine geistige
Gesamtverfassung«.

In diesem Punkt beriihrt sich Kracauers Denken mit der zeitkritischen Diagnose von Georg
Lukacs in dessen 1916 veroffentlichter »Theorie des Romans«, die Kracauer in einer
enthusiastischen Besprechung feierte: Unter Rickgriff auf die frihromantische Philosophie und
insbesondere Fichtes Beschreibung seiner eigenen Zeit als Epoche der vollendeten
Siindhaftigkeit verurteilte Lukacs das Fin de Siecle als ein transzendental obdachlos
gewordenes, sozusagen von allen Gottern und Geistern verlassenes, als vollig
durchkapitalisiertes  Zeitalter. Jeglicher Glaube (jenseits von Kontostdnden und
Geschiftsbiichern) sei verloren. Kracauer liest Lukacs’ Diagnose als einen Aufschrei des
Intellektuellen und erkennt darin zugleich die Formulierung einer neuen Aufgabe der
Philosophie: »die Flamme der Sehnsucht wachzuhalten, bis endlich einmal der Genius
erscheint, der durch seine Tat diese unsere aus den Fugen gegangene Welt von dem Fluche der
Sinnlosigkeit erlost«.

Diese Sichtweise erklart auch, warum Kracauer seine durch und durch positive Darstellung von
Personlichkeit und Werk Simmels am Ende noch mit einer kritischen Note versah. Auch darin
findet sich eine Gemeinsamkeit von Kracauer und Lukacs, der seinerseits in einem Nachruf auf
Simmel davon sprach, dass dieser »bloR ein blendend->geistreicher< Anreger und kein wirklich



groBer, wirklich epochemachender Philosoph« gewesen sei, ein »Philosoph des
Impressionismus« und damit fir Lukacs ein »Ubergangsphilosoph«. Kracauer jedenfalls
beschlielit seine Simmel-Monographie mit der Einschatzung, dass sein Werk zwar
»unverlierbar« sei, dass der »Philosoph von morgen und tGbermorgen« »einmal in ihm gelebt
haben«, aber dass man tber Simmel hinaus misse. »Die kommende Philosophie grof3en Stils«
— und dies war auch die tiefe Uberzeugung des jungen, vormarxistischen Georg Lukacs — »wird
dem gottlichen Geiste wieder seine altangestammten Herrscherrechte (ber das Leben
zuruckerstatten, sie wird das Absolute verkiinden und rund und voll uns tberwdlben.«

Sinnentleerte Welt

Zu Recht hat David Frisby in seiner Monographie »Fragmente der Moderne« (1989), in der er
das Denken Georg Simmels, Siegfried Kracauers und Walter Benjamins miteinander
vergleicht, davon gesprochen, dass sich in Kracauers frihen Schriften »ein immer
wiederkehrendes Themax findet, »und zwar das des erschutterten Charakters der Welt als einer
Totalitat, einer sinnentleerten Welt, in der die einzelnen Menschen sich selbst Gberlassen sind
und sich einer Welt gegenubersehen, die von jedem hoheren Sinn oder einer Gbergeordneten
Bedeutung abgeschnitten ist«.

Das gilt nicht nur fir die Simmel-Monographie, sondern auch fir die zwei Jahre spéter
erschienene »Soziologie, in der Kracauer zwar gelegentlich noch auf das Werk Simmels zu
sprechen kommt, insgesamt aber — unter Ruckgriff auf Husserls Phanomenologie — den Versuch
unternimmt, die formale Soziologie als neue Wissenschaft allererst zu begriinden. Es ging dabei
auch darum, eine Antwort auf die Grundfrage finden: »Wie ist es moglich, soziales Geschehen
in seiner Notwendigkeit zu verstehen? Oder allgemeiner: Welche Erkenntnisstruktur muss ein
Wissenschaftsgebilde von dem Typus der Soziologie aufweisen?« Es geht ihm also darum, den
vergesellschafteten Menschen zu begreifen. Die »ldee« der Soziologie ist mithin folgende: »Die
Soziologie hat das Leben der sozial miteinander verbundenen Menschen insoweit zu
durchforschen, als das Verhalten der Menschen wie iiberhaupt alle intentionalen AuRerungen
dieses Lebens Regelhaftigkeiten und Wesensziige aufweisen, die mit der Tatsache und Art der
Vergesellschaftung irgendwie einsichtig zusammenhangen.« Eingelagert in seine
Uberlegungen findet sich eine geschichtsphilosophische Diagnose der Moderne — des
kapitalistischen Zeitalters —, die bereits die Simmel-Monographie grundiert. Immer wieder
kommt Kracauer auf die Sinnleere der Gegenwart als einer gottlosen Welt zu sprechen: »Nach
dem Einsturz des ungeheuren Sinngebdudes bleibt das Subjekt verlassen in dem Trimmerfeld
der wesenlos gewordenen Realitat zurtick. Keine Grenzen umfassen mehr die entzauberte
Dingwelt und hegen die zerberstende Seele ein. Die Wege des Heils sind verschttet, und nur
die Ideen noch, leuchtende Spuren des einst der Welt einwohnenden Sinnes, haben sich
erhalten.« Wahrend die »Heimat des Geistes« »die sinnerfiillte Epoche« sei, habe sich im
Grunde genommen bereits seit Descartes’ philosophischem Neuansatz, vor allem aber seit der
Epoche der Aufklarung, dann aber in dramatischer Zuspitzung in der zeitgendssischen
Gegenwart eine »Sinnverflichtigung« ereignet, was Kracauer als »Hdéllensturz der Menschen
in die historische Zeit« begreift: »der einst gegebene Sinn wird jetzt von Einzelmenschen, die
mehr oder weniger ausgesprochen geistige Richtungen vertreten, auf verschiedene Weisen
gesucht, jeder Geschichtsepoche stellt sich das Bild der Welt anders dar«. »Wenn der Sinn
herrscht, klingen Welt und Ich zusammen, die individuellen Gestaltungen sind dann gebannt,
samtliche Wesenheiten empfangen Halt und Haft, Notwendigkeit, die dem Sinn entquillt, regelt
den Ablauf des Geschehens.« Doch sind in der aktuellen Gegenwart Sinn und Welt
auseinandergetreten, treibt das Ich rast- und orientierungslos in einer empirischen Realitét
umher, die man durchaus — wiewohl der begriffliche Bezugsrahmen hier ausgespart ist — als
entfremdet bzw. — hérter noch — als verdinglicht bezeichnen kann. Am Ende seiner



Beschreibung der Aufgaben der Soziologie zieht Kracauer eine niichterne Bilanz, denn er
bezweifelt den »Erkenntniswert der materialen Soziologie«, weil sie vor der Wirklichkeit
versage und im Grunde genommen weder Uber die Psychologie noch die verwandten Felder
von Geschichte und Geschichtsphilosophie hinausgelange.

Alltag und Kapitalismus

Diese tiefe Skepsis Uber die Leistungsfahigkeit der neuen Wissenschaft Soziologie mag dann
auch ein Grund mehr dafiir gewesen sein, dass sich Kracauer seit den 20er Jahren mehr und
mehr Alltags- und Oberflachenerscheinungen zugewandt hat, die er in Feuilletontexten und
Essays, in Prosaminiaturen und Kritiken verarbeitete — zumeist fur die Frankfurter Zeitung, fur
die er seit dem 6. August 1921 als fester Mitarbeiter mit Jahresgehalt angestellt war. Dabei fand
Kracauer zu seiner originaren (literarischen) Ausdrucksform, die in bester Tradition des (frih-
Jromantischen Essays und Fragments steht. Er betrieb das (kulturhistorische bzw. —
philosophische) Studium der urbanen, metropolitanen Welt — ihrer StraRen, Kaschemmen und
Architektur; er analysierte die  kulturell-kunstlerischen ~ Objektivationen  einer
durchkapitalisierten und -fordisierten Welt, ja, er war der festen Uberzeugung, wie es gleich
eingangs des beriihmten Textes »Das Ornament der Masse« heif3t, dass der »Ort, den eine
Epoche im Geschichtsprozess einnimmt, (...) aus der Analyse ihrer unscheinbaren
OberflachendulRerungen schlagender zu bestimmen (ist) als aus den Urteilen der Epoche uber
sich selbst«. Diesen Oberflachenerscheinungen ging Kracauer bis in die feinsten Verastelungen
nach und entdeckte dabei — nicht zuletzt dank Simmel — Wechselwirkungen und
Zusammenhange, die allesamt auf den Kapitalismus verweisen.

Literatur:

Walter Benjamin: Gesammelte Schriften, Bd. 11l. Kritiken und Rezensionen. Herausgegeben
von Hella Tiedemann-Bartels, Frankfurt/M. 1981

David Frisby: Fragmente der Moderne. Georg Simmel — Siegfried Kracauer — Walter
Benjamin, Rheda-Wiedenbrick 1989

Werner Jung: Georg Simmel. Zur Einfuhrung. 2., vollstandig Gberarbeitete Auflage, Hamburg
2016

Siegfried Kracauer: Werke. Friihe Schriften aus dem Nachlass. Herausgegeben von Ingrid
Belke unter Mitarbeit von Sabine Biebl, Frankfurt/M. 2004

Siegfried Kracauer: Soziologie als Wissenschaft, Dresden 1922

Siegfried Kracauer: Der verbotene Blick. Beobachtungen — Analysen — Kritiken.
Herausgegeben von Johanna Rosenberg, Leipzig 1992

Siegfried Kracauer 1889-1966. Marbacher Magazin, Heft 17/1988. Bearbeitet von Ingrid
Belke und Irina Renz, Marbach 1988

Jorg Spéter: Siegfried Kracauer. Eine Biographie, Frankfurt/M. 2016

Heinz Ludwig Arnold (Hg.): Siegfried Kracauer. Text und Kritik. Heft 68/1980, Miinchen
1980



Georg Lukéacs: Georg Simmel (Nachruf), in: Pester Lloyd, Nr. 230, 2.10.1918

Georg Simmel: Gesamtausgabe in 24 Banden. Herausgegeben von Otthein Rammstedt,
Frankfurt/M. 1989-2016

Miguel Vedda: Stral’en ohne Erinnerung: Die Phdnomenologie der GroRstadt bei Siegfried
Kracauer und Walter Benjamin, in: Ralph Buchenhorst und Miguel VeddaUrbane (Hg.):
Beobachtungen. Walter Benjamin und die neuen Stédte, Bielefeld 2010, S. 87-98

Bernd Wirkus: Deutsche Sozialphilosophie in der ersten Hélfte des 20. Jahrhunderts,
Darmstadt 1996

Werner Jung lehrt Germanistik an der Universitat Duisburg-Essen.

Quelle: https://www.jungewelt.de/artikel/328185.wanderer-in-der-fremde.html



https://www.jungewelt.de/artikel/328185.wanderer-in-der-fremde.html

