
Wanderer in der Fremde 

Erlauschten »den innersten Ton modernen Lebens aus dem 

Stimmengewirr des großen Markts«: Der junge Siegfried 

Kracauer und Georg Simmel 

Von Werner Jung 

 
Chronist einer zersplitterten und sinnentleerten Welt ohne übergeordnete Bedeutung, in der die einzelnen 

Menschen sich selbst überlassen sind: Siegfried Kracauer (1889–1966), Porträtaufnahme um 1930 

Foto: picture-alliance / akg-images 

Literatur: 

Komplett anzeigen 

Vor 160 Jahren, am 1. März 1858, wurde Georg Simmel, der spätere Autor der 

»Philosophie des Geldes«, geboren. Aus diesem Anlass veröffentlichen wir hier den 

folgenden Aufsatz von Werner Jung. (jW)  

Ausgestattet mit gutem Reifezeugnis verlässt der gerade 18jährige Siegfried Kracauer seine 

Heimatstadt Frankfurt am Main und schreibt sich zum Sommersemester 1907 an der TH 

Darmstadt für ein Studium der Architektur ein. Schon im folgenden Wintersemester wechselte 

er an die Technische Hochschule Berlin. Neben dem Studium gelten die zahlreichen Interessen 

des sensiblen jungen Mannes der Kunst, Literatur und Philosophie. Aus dem Tagebuch 

Kracauers wissen wir, dass er sich 1907 mit Kant und Nietzsche beschäftigt, dass er eine 

ausgedehnte Reise in die Schweiz unternommen hat und dass er häufig auch ins Theater 



gegangen ist, wobei er besonders von einer Hauptmann-Aufführung in den Kammerspielen, das 

»Friedensfest«, schwärmt.  

Gieriger Moloch  

Am 29. Oktober hörte er im Verein für Kunst einen Vortrag des Philosophen und Soziologen 

Georg Simmel über das »Problem des künstlerischen Stils«. Darüber notierte er in seinem 

Tagebuch: »Die bedeutenden Gegensätze zwischen einem Stil der Zeit und der Kunstleistung 

einer überragenden Persönlichkeit scheinen unüberbrückbar; sie verbinden sich aber zur 

Harmonie, wo das Genie gleichzeitig die Gesetze seiner Epoche ausspricht.« Kracauer war so 

beeindruckt von diesem Denker, dass er sogleich dessen Bekanntschaft machen wollte und ihn 

am 30. Oktober besuchte. Die Begegnung war ernüchternd. »Es war ein sehr kurzer Besuch. Er 

war reserviert«, schrieb er in sein Tagebuch. Dennoch suchte Kracauer, der nur mäßig inspiriert 

sein Architekturstudium betrieb, aber im August 1911 an der TU München mit der 

Diplomhauptprüfung beendet und schließlich gar mit einer Dissertation unter dem Titel »Die 

Entwicklung der Schmiedekunst in Berlin, Potsdam und einigen Städten der Mark vom 17. 

Jahrhundert bis zum Beginn des 19. Jahrhunderts« promoviert wird, weiter den Kontakt zu 

Simmel.  

Neben seiner 1912 aufgenommenen Tätigkeit als Architekt folgte er seinen literarisch-

künstlerischen wie philosophischen Ambitionen. Der Kriegsausbruch, den Kracauer wohl 

zunächst begrüßt haben mag wie die überwiegende Mehrheit der deutschen Bevölkerung und 

auf den er mit einer Meldung als Freiwilliger reagiert hatte, unterbrach seine Arbeiten 

kurzzeitig. Doch er wurde zurückgestellt, trat in das Büro des Frankfurter Architekten Max 

Seckbach ein und verfasste nebenher den Aufsatz »Vom Erleben des Krieges«, der im 

September 1915 in den Preußischen Jahrbüchern erscheinen konnte und den er zuvor schon 

Georg Simmel, später dann auch noch Max Scheler zugeschickt hatte. Seinem Tagebuch von 

1912 vertraute er im September während eines Sommerurlaubs in Norditalien an, dass sein 

Zeichnen »nur ein Vordergrundgeplänkel« sei. »Was mir im Zentrum steht, das ist die 

Entwicklung der in mir schlummernden Philosophie.« Eine Philosophie, über die er am 18. 

August desselben Jahres bemerkte, dass sie, anders als von den kleingeistigen 

Schulphilosophen und Philosophiehistorikern angenommen, »gelebt und erlitten werden muss, 

dass sie ein gieriger Moloch ist, der alles Individuelle ihres Jüngers, alles was ins Leben, ins 

lachende Glück hineinwill, auffrisst und seinen Zwecken dienstbar macht«. Nietzsche erschien 

jetzt als der Herold – doch unter den Lebenden war es weiterhin vor allem Georg Simmel, den 

Kracauer überaus schätzte.  

In einem längeren Brief vom 30.11.1917, worin er Simmel nach Straßburg von seinen 

»niederdrückenden Erfahrungen« beim Militär berichtete und zugleich auf seine neue, dem 

Brief beigelegte Arbeit – »Das Leiden unter dem Wissen und die Sehnsucht nach der Tat« – 

hinwies, machte er auf die Wahlverwandtschaft zwischen sich und Simmel aufmerksam: 

»Soziologische Probleme fesseln mich in zunehmendem Maße (…). Auch bei meinem Denken 

selbst leide ich dauernd unter einem Konflikt: ich bin so ganz Wirklichkeits- und Augenmensch, 

so sehr auf die Schauung des Einzelnen bedacht, dass ich fast immer mit einem schlechten 

Gewissen zu begrifflichen Verallgemeinerungen vordringe, die in gewisser Weise ›unsichtig‹ 

sind. Es bildet für mich einen unnennbaren Reiz Ihrer Schriften, dass sie ganz aus der 

›Anschauung‹ noch des zartesten seelischen Geschehens geboren sind.«  

Leider konnte Kracauer den angestrebten Gedankenaustausch mit Simmel nicht weiter 

fortsetzen, da dieser am 26.9.1918 seinem Krebsleiden erlag. Wie sehr sich Kracauer mit dem 

Werk und der Person Simmel verbunden fühlte, zeigt seine Studie »Georg Simmel. Ein Beitrag 



zur Deutung des geistigen Lebens unserer Zeit« von 1919, wovon das erste Kapitel 1920 in der 

Zeitschrift Logos erschien, und auch seine Monographie »Soziologie als Wissenschaft« von 

1922. Darin versucht er in kritischer Diskussion von Simmels Formbegriff eine 

erkenntniskritische Fundierung der neuen Wissenschaft.  

Unsystematischer Denker  

In einem Brief an den Mohr-Siebeck-Verlag in Tübingen, der mit dem Hinweis auf 

Papierknappheit die Publikation dann ablehnte, hatte Kracauer selbstbewusst seine 

Monographie über Georg Simmel als ein Werk angekündigt, das »zu einer Kategorie von 

Schriften« zähle, »die ich als Wesenstopographien bezeichnen möchte« und das »in einer einem 

breiteren Leserkreis zugänglichen Sprache geschrieben« sei. Kracauer bemüht sich darin, 

zentrale Überlegungen Simmels sowie dessen intellektuelle Entwicklung vom 

Neukantianismus über die Soziologie bis hin zum lebensphilosophisch geprägten Spätwerk 

nachzuzeichnen. Dabei ergeben sich zwar einige Redundanzen, die aber offenkundig von 

Kracauer genau so gewollt waren.  

In seinem ersten Kapitel, »Einblick«, das einen passenden Überblick über das Gesamtwerk 

vermittelt, benennt Kracauer drei Stoffkreise, die Simmels Oeuvre beherrscht haben: a) 

»gesellschaftliche Zustände und Bildungen«, b) den Einzelmenschen und c) »die Bereiche der 

objektiven Werte und die Leistungen der Menschen innerhalb dieser Bereiche.« In 

mäandernden Annäherungen und Einkreisungen beschreibt Kracauer den »unsystematischen 

Denker« Georg Simmel, der insbesondere in Analogien – im Unterschied zu Gleichnissen – 

seine Überlegungen dargelegt habe. Er rühmt die Anschaulichkeit Simmels, dessen Zentralidee 

der Wechselwirkungszusammenhang gewesen sei – eine Einsicht, die insbesondere die beiden 

großen Werke, »Philosophie des Geldes« und »Soziologie«, bestimmt und die er sehr 

ausführlich zitiert. Immer wieder, so Kracauer, seien es Einzelphänomene, denen Simmel 

nachgehe und die im Vordergrund seiner Reflexionen stünden, Oberflächenerscheinungen, die 

im Grunde genommen allen hellsichtigen Beobachtern ins Augen springen sollten, für die 

Simmel aber ein außergewöhnliches Sensorium besessen habe.  

Bereits der mit Simmel befreundete Philosoph Karl Joel hatte in seiner Rezension gelobt, dass 

die »Philosophie des Geldes« den Nerv der Zeit getroffen habe. Denn in diesem »Zeitalter der 

Procente und Stückzahlen, der Grade und Nummern, der Majoritäten, der Paragraphen, der 

Minuten, der Waagen und Messer« entwerfe die Schrift »ein Gesamtbild moderner Kultur unter 

dem Zeichen des Geldes«. Dieses Buch, das »nur in dieser Zeit und nur in Berlin geschrieben 

werden« konnte, erlausche »mit feinstem Ohr den innersten Ton modernen Lebens aus dem 

Stimmengewirr des großen Markts«, »den Ton, den man nicht hört, wie nach den Pythagoreern 

die Sphärenharmonie, weil er immer tönt«. Auch wenn es »das Oekonomische leuchtend 

heraus[hebe]«, so doch nur, um dies wieder »zugleich ins Universale, Philosophische 

aufzulösen; es zeigt das Geld nicht als die causale Grundkraft, sondern als den unsäglich 

beziehungsreichen Ausdruck; es zeigt die gewaltige Rolle des Geldes, aber eben die Rolle, die 

es spielt, nicht die es schafft«.  



 
»Das Ganze der Welt, gesehen durch ein Temperament«: Georg Simmel (1858–1918) 

Foto: (c) dpa - Bildarchiv 

Der »Lumpensammler«  

Ganz ähnlich argumentierte dann auch Kracauer, der die Vorrede zur »Philosophie des Geldes« 

zitierte, worin Simmel ausdrücklich den Gedanken zurückweist, dass seine Philosophie bloß 

nationalökonomischen Fragestellungen gewidmet sei. Ganz im Gegenteil. »Wenn es eine 

Philosophie des Geldes geben soll, so kann sie nur diesseits und jenseits der ökonomischen 

Wissenschaft vom Gelde liegen: sie kann einerseits die Voraussetzungen darstellen, die, in der 

seelischen Verfassung, in den sozialen Beziehungen, in der logischen Struktur der 

Wirklichkeiten und der Werte gelegen, dem Gelde seinen Sinn und seine praktische Stellung 

anweisen.« Im Unterschied zum vorherrschenden »Kathedersozialismus« der II. Internationale 

betonte Simmel, dass es ihm darum gehe, »dem historischen Materialismus ein Stockwerk 

unterzubauen derart, dass der Einbeziehung des wirtschaftlichen Lebens in die Ursachen der 

geistigen Kultur ihr Erklärungswert gewahrt wird, aber eben jene wirtschaftlichen Folgen selbst 

als das Ergebnis tieferer Wertungen und Strömungen, psychologischer, ja, metaphysischer 

Voraussetzungen erkannt werden«. Damit wird auch – zumindest scheinbar – das marxistische 

Basis-Überbau-Schema umgekehrt; der »Mehrwert«, der dabei herauskommt, ist der ständige 

Bezug auf das Alltagsleben, auf alltägliche Pathologien des modernen, von der kapitalistischen 

(Waren-)Wirtschaft beherrschten und entfremdeten Menschen.  

Kracauer beschäftigte sich im zweiten Kapitel seiner Abhandlung mit Simmels 

»Persönlichkeit«, woraus zugleich die Bezüge zu seiner eigenen Person und 

Selbstwahrnehmung deutlich werden, insofern er eine aus der Wurzellosigkeit hervorgehende 

»Distanz« betont. Simmel, so Kracauer (und dabei meint er auch sich selbst), gewinne »das 

Eigenste (…), indem er im Fremden lebt«. Das befähige ihn schließlich, »sein eigenes Ich [zu] 

verlassen und in den Kern der Sache selbst ein[zu]dringen« – und scheine diese Sache auch 



noch so marginal zu sein. Der Philosoph, zitierte Kracauer aus der Einleitung zur »Philosophie 

des Geldes«, dürfe »keine auch der flüchtigsten und isoliertesten Oberflächenerscheinungen 

des Lebens« vernachlässigen. Sein Gebiet erstrecke sich vielmehr auf die ganze »Fülle des 

gegebenen Daseins«, um darin die philosophische »Tiefenschicht« freizulegen. Und bei anderer 

Gelegenheit, in Simmels Zeitungsbeitrag »Über Geschichte der Philosophie« von 1904, lesen 

wir: »Der Philosoph ist (…) ein solcher, dessen Seele nicht, wie die der meisten Menschen, nur 

auf diese oder jene Einzelheit bewusst antwortet; und dessen Antwort dennoch eine gewisse, 

theoretisch noch nicht recht beschreibliche Art von Überindividualität besitzt, die nicht 

Allgemeingültigkeit ist, sondern der von Kunstwerken vergleichbar, die diese neben einem 

höchst subjektiven Wesen zeigen können.« Philosophie, so die von Simmel mehrfach 

gebrauchte Kurzformel, sei »das Ganze der Welt, gesehen durch ein Temperament«, der 

Philosoph daher »der Abenteurer des Geistes«.  

Berührung mit Lukács  

Auch Kracauer beschritt wie Simmel – und das verdeutlichen seine späteren journalistischen 

Arbeiten wie insgesamt seine Schriften seit den 20er Jahren – den Weg von der Peripherie ins 

Zentrum. Die Möglichkeit dazu entsteht zuallererst aus dem verschobenen bzw. verrückten 

Blickwinkel eines Fremden, aus der Perspektive des jüdischen Parias, den Kracauer auch als 

Gast oder Wanderer bezeichnet. Denn dieser, von Simmel in seinem »Exkurs über den 

Fremden« aus seiner »Soziologie« als jemand definiert, der heute kommt und morgen bleibt, 

sieht nicht nur mehr und genauer, sondern erkennt Interessenlagen, Abhängigkeiten und 

ideologische Muster. Kracauer rühmte Simmel dafür, diesen besonderen Blick für das Einzelne 

besessen zu haben, möglicherweise aus »Scheu vor dem Allgemeinen«, wie es an anderer Stelle 

und in anderen Zusammenhängen einmal heißt. Er führt dies als Alleinstellungsmerkmal in der 

neueren Philosophie an und antizipiert gleichsam jenes Urteil, das später Walter Benjamin über 

ihn selbst fällen wird: Kracauer sei ein »Einzelner«, ein »Lumpensammler« – jemand, der aus 

dem Abfall die Konturen der Zeit herauszulesen imstande sei.  

Eine besondere Bedeutung kommt endlich dem Kapitalismus zu, dem Kracauer in seiner 

Simmel-Monographie die »stärkste berührende überindividuelle Macht« zusprach. Und er 

versteht darunter weit mehr als bloß ein »Wirtschaftssystem, sondern eine geistige 

Gesamtverfassung«.  

In diesem Punkt berührt sich Kracauers Denken mit der zeitkritischen Diagnose von Georg 

Lukács in dessen 1916 veröffentlichter »Theorie des Romans«, die Kracauer in einer 

enthusiastischen Besprechung feierte: Unter Rückgriff auf die frühromantische Philosophie und 

insbesondere Fichtes Beschreibung seiner eigenen Zeit als Epoche der vollendeten 

Sündhaftigkeit verurteilte Lukács das Fin de Siècle als ein transzendental obdachlos 

gewordenes, sozusagen von allen Göttern und Geistern verlassenes, als völlig 

durchkapitalisiertes Zeitalter. Jeglicher Glaube (jenseits von Kontoständen und 

Geschäftsbüchern) sei verloren. Kracauer liest Lukács’ Diagnose als einen Aufschrei des 

Intellektuellen und erkennt darin zugleich die Formulierung einer neuen Aufgabe der 

Philosophie: »die Flamme der Sehnsucht wachzuhalten, bis endlich einmal der Genius 

erscheint, der durch seine Tat diese unsere aus den Fugen gegangene Welt von dem Fluche der 

Sinnlosigkeit erlöst«.  

Diese Sichtweise erklärt auch, warum Kracauer seine durch und durch positive Darstellung von 

Persönlichkeit und Werk Simmels am Ende noch mit einer kritischen Note versah. Auch darin 

findet sich eine Gemeinsamkeit von Kracauer und Lukács, der seinerseits in einem Nachruf auf 

Simmel davon sprach, dass dieser »bloß ein blendend-›geistreicher‹ Anreger und kein wirklich 



großer, wirklich epochemachender Philosoph« gewesen sei, ein »Philosoph des 

Impressionismus« und damit für Lukács ein »Übergangsphilosoph«. Kracauer jedenfalls 

beschließt seine Simmel-Monographie mit der Einschätzung, dass sein Werk zwar 

»unverlierbar« sei, dass der »Philosoph von morgen und übermorgen« »einmal in ihm gelebt 

haben«, aber dass man über Simmel hinaus müsse. »Die kommende Philosophie großen Stils« 

– und dies war auch die tiefe Überzeugung des jungen, vormarxistischen Georg Lukács – »wird 

dem göttlichen Geiste wieder seine altangestammten Herrscherrechte über das Leben 

zurückerstatten, sie wird das Absolute verkünden und rund und voll uns überwölben.«  

Sinnentleerte Welt  

Zu Recht hat David Frisby in seiner Monographie »Fragmente der Moderne« (1989), in der er 

das Denken Georg Simmels, Siegfried Kracauers und Walter Benjamins miteinander 

vergleicht, davon gesprochen, dass sich in Kracauers frühen Schriften »ein immer 

wiederkehrendes Thema« findet, »und zwar das des erschütterten Charakters der Welt als einer 

Totalität, einer sinnentleerten Welt, in der die einzelnen Menschen sich selbst überlassen sind 

und sich einer Welt gegenübersehen, die von jedem höheren Sinn oder einer übergeordneten 

Bedeutung abgeschnitten ist«.  

Das gilt nicht nur für die Simmel-Monographie, sondern auch für die zwei Jahre später 

erschienene »Soziologie«, in der Kracauer zwar gelegentlich noch auf das Werk Simmels zu 

sprechen kommt, insgesamt aber – unter Rückgriff auf Husserls Phänomenologie – den Versuch 

unternimmt, die formale Soziologie als neue Wissenschaft allererst zu begründen. Es ging dabei 

auch darum, eine Antwort auf die Grundfrage finden: »Wie ist es möglich, soziales Geschehen 

in seiner Notwendigkeit zu verstehen? Oder allgemeiner: Welche Erkenntnisstruktur muss ein 

Wissenschaftsgebilde von dem Typus der Soziologie aufweisen?« Es geht ihm also darum, den 

vergesellschafteten Menschen zu begreifen. Die »Idee« der Soziologie ist mithin folgende: »Die 

Soziologie hat das Leben der sozial miteinander verbundenen Menschen insoweit zu 

durchforschen, als das Verhalten der Menschen wie überhaupt alle intentionalen Äußerungen 

dieses Lebens Regelhaftigkeiten und Wesenszüge aufweisen, die mit der Tatsache und Art der 

Vergesellschaftung irgendwie einsichtig zusammenhängen.« Eingelagert in seine 

Überlegungen findet sich eine geschichtsphilosophische Diagnose der Moderne – des 

kapitalistischen Zeitalters –, die bereits die Simmel-Monographie grundiert. Immer wieder 

kommt Kracauer auf die Sinnleere der Gegenwart als einer gottlosen Welt zu sprechen: »Nach 

dem Einsturz des ungeheuren Sinngebäudes bleibt das Subjekt verlassen in dem Trümmerfeld 

der wesenlos gewordenen Realität zurück. Keine Grenzen umfassen mehr die entzauberte 

Dingwelt und hegen die zerberstende Seele ein. Die Wege des Heils sind verschüttet, und nur 

die Ideen noch, leuchtende Spuren des einst der Welt einwohnenden Sinnes, haben sich 

erhalten.« Während die »Heimat des Geistes« »die sinnerfüllte Epoche« sei, habe sich im 

Grunde genommen bereits seit Descartes’ philosophischem Neuansatz, vor allem aber seit der 

Epoche der Aufklärung, dann aber in dramatischer Zuspitzung in der zeitgenössischen 

Gegenwart eine »Sinnverflüchtigung« ereignet, was Kracauer als »Höllensturz der Menschen 

in die historische Zeit« begreift: »der einst gegebene Sinn wird jetzt von Einzelmenschen, die 

mehr oder weniger ausgesprochen geistige Richtungen vertreten, auf verschiedene Weisen 

gesucht, jeder Geschichtsepoche stellt sich das Bild der Welt anders dar«. »Wenn der Sinn 

herrscht, klingen Welt und Ich zusammen, die individuellen Gestaltungen sind dann gebannt, 

sämtliche Wesenheiten empfangen Halt und Haft, Notwendigkeit, die dem Sinn entquillt, regelt 

den Ablauf des Geschehens.« Doch sind in der aktuellen Gegenwart Sinn und Welt 

auseinandergetreten, treibt das Ich rast- und orientierungslos in einer empirischen Realität 

umher, die man durchaus – wiewohl der begriffliche Bezugsrahmen hier ausgespart ist – als 

entfremdet bzw. – härter noch – als verdinglicht bezeichnen kann. Am Ende seiner 



Beschreibung der Aufgaben der Soziologie zieht Kracauer eine nüchterne Bilanz, denn er 

bezweifelt den »Erkenntniswert der materialen Soziologie«, weil sie vor der Wirklichkeit 

versage und im Grunde genommen weder über die Psychologie noch die verwandten Felder 

von Geschichte und Geschichtsphilosophie hinausgelange.  

Alltag und Kapitalismus  

Diese tiefe Skepsis über die Leistungsfähigkeit der neuen Wissenschaft Soziologie mag dann 

auch ein Grund mehr dafür gewesen sein, dass sich Kracauer seit den 20er Jahren mehr und 

mehr Alltags- und Oberflächenerscheinungen zugewandt hat, die er in Feuilletontexten und 

Essays, in Prosaminiaturen und Kritiken verarbeitete – zumeist für die Frankfurter Zeitung, für 

die er seit dem 6. August 1921 als fester Mitarbeiter mit Jahresgehalt angestellt war. Dabei fand 

Kracauer zu seiner originären (literarischen) Ausdrucksform, die in bester Tradition des (früh-

)romantischen Essays und Fragments steht. Er betrieb das (kulturhistorische bzw. –

philosophische) Studium der urbanen, metropolitanen Welt – ihrer Straßen, Kaschemmen und 

Architektur; er analysierte die kulturell-künstlerischen Objektivationen einer 

durchkapitalisierten und -fordisierten Welt, ja, er war der festen Überzeugung, wie es gleich 

eingangs des berühmten Textes »Das Ornament der Masse« heißt, dass der »Ort, den eine 

Epoche im Geschichtsprozess einnimmt, (…) aus der Analyse ihrer unscheinbaren 

Oberflächenäußerungen schlagender zu bestimmen (ist) als aus den Urteilen der Epoche über 

sich selbst«. Diesen Oberflächenerscheinungen ging Kracauer bis in die feinsten Verästelungen 

nach und entdeckte dabei – nicht zuletzt dank Simmel – Wechselwirkungen und 

Zusammenhänge, die allesamt auf den Kapitalismus verweisen.  

Literatur: 

Walter Benjamin: Gesammelte Schriften, Bd. III. Kritiken und Rezensionen. Herausgegeben 

von Hella Tiedemann-Bartels, Frankfurt/M. 1981 

David Frisby: Fragmente der Moderne. Georg Simmel – Siegfried Kracauer – Walter 

Benjamin, Rheda-Wiedenbrück 1989 

Werner Jung: Georg Simmel. Zur Einführung. 2., vollständig überarbeitete Auflage, Hamburg 

2016 

Siegfried Kracauer: Werke. Frühe Schriften aus dem Nachlass. Herausgegeben von Ingrid 

Belke unter Mitarbeit von Sabine Biebl, Frankfurt/M. 2004 

Siegfried Kracauer: Soziologie als Wissenschaft, Dresden 1922 

Siegfried Kracauer: Der verbotene Blick. Beobachtungen – Analysen – Kritiken. 

Herausgegeben von Johanna Rosenberg, Leipzig 1992 

Siegfried Kracauer 1889-1966. Marbacher Magazin, Heft 17/1988. Bearbeitet von Ingrid 

Belke und Irina Renz, Marbach 1988 

Jörg Später: Siegfried Kracauer. Eine Biographie, Frankfurt/M. 2016 

Heinz Ludwig Arnold (Hg.): Siegfried Kracauer. Text und Kritik. Heft 68/1980, München 

1980 



Georg Lukács: Georg Simmel (Nachruf), in: Pester Lloyd, Nr. 230, 2.10.1918 

Georg Simmel: Gesamtausgabe in 24 Bänden. Herausgegeben von Otthein Rammstedt, 

Frankfurt/M. 1989-2016 

Miguel Vedda: Straßen ohne Erinnerung: Die Phänomenologie der Großstadt bei Siegfried 

Kracauer und Walter Benjamin, in: Ralph Buchenhorst und Miguel VeddaUrbane (Hg.): 

Beobachtungen. Walter Benjamin und die neuen Städte, Bielefeld 2010, S. 87–98 

Bernd Wirkus: Deutsche Sozialphilosophie in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts, 

Darmstadt 1996 

Werner Jung lehrt Germanistik an der Universität Duisburg-Essen. 

Quelle: https://www.jungewelt.de/artikel/328185.wanderer-in-der-fremde.html 

 

https://www.jungewelt.de/artikel/328185.wanderer-in-der-fremde.html

